## सिद्धिनिश्रय दीका

apriett

अवन्तरीयं

[ मथस भाग ]

आजनीय ज्ञानपीठ क

Jain Education International

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org

#### ज्ञानपीठ मुर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला [ संस्कृत ग्रन्थाङ्क-२२ ]

#### श्रीमद्भट्टाकलङ्कदेवप्रणीतस्य

## सवृत्तिसिद्धिविनिश्चयस्य

रविभद्रपादोपजीवि-अनन्तवीर्याचार्यविरचिता

## सि द्विविनिश्चय टीका

( डॉ॰ महेन्द्रकुमारन्यायाचार्य संकलित 'आलोक' टिप्पण-प्रस्तावनादिसहिता )

[ प्रथमो भागः ]

[ ग्रन्थोऽयं काशी हिन्दूविश्वविद्यालयेन 'पीएच० डी०' इत्युपाधिकते स्वीकृतः ]



सम्पाटक—

डॉ॰महेन्द्रकुमार जैन न्यायाचार्य, जैन-प्राचीन न्यायतीर्थ, एम॰ए॰, पीएच॰डी॰ आदि बौद्धदर्शनाध्यापक, संस्कृत महाविद्यालय, हिन्दू विश्वविद्यालय, काशी

## भारतीय ज्ञानपीठ, काशी

प्रथम आवृत्ति }

माघ, बीर नि०२४८५ वि० सं०२०१५ फरवरी १६५६

मृत्य १८ ६०

#### स्व० पुण्यश्लोका माता मूर्तिदेवीकी पवित्र स्मृतिमें तत्सुपुत्र साहू शान्तिप्रसादजी द्वारा संस्थापित

#### भारतीय ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन-ग्रन्थमाला



इस ग्रन्थमालामें प्राकृत, संस्कृत, अपश्रंश, हिन्दी, कञ्चड, तामिल आदि प्राचीन भाषाओंमें उपलब्ध आग्रिमक, दार्शनिक, पौराणिक, साहित्यिक और ऐतिहासिक आदि विविध-विषयक जैन साहित्यका अनुसन्धानपूर्ण सम्पादन और उसका मूल और स्थासम्भव अनुवाद आदिके साथ प्रकाशन होगा। जैन भण्डारोंकी सूचियाँ, शिलालेख-संग्रह, विशिष्ट विद्वानोंके अध्ययन-ग्रन्थ और लोकहितकारी जैन-साहित्य ग्रन्थ भी इसी

ग्रन्थमाला सम्पादक डॉ. हीरालाल जैन, एम० ए०, डी० लिट्० डॉ. आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्ये, एम० ए०, डी० लिट्०

प्रकाशक अयोध्याप्रसाद गोयलीय मन्त्री, भारतीय ज्ञानपीठ दुर्गोकुण्ड रोड, वाराणसी

स्थापनाब्द फाल्गुन कृष्ण ६ बीरनि०२४७०

सर्वाधिकार सुरज्ञित

∫ विक्रम सं०२००० राम फरवरी सन् १६४१

## भारतीय ज्ञानपीठ, काशी



#### J ÑÃNAPĨTHA MURTIDEVĨ JAINA GRANTHAMÃ LÃ

SANSKRIT GRANTHA, No. 22

#### SIDDHIVINISHCHAYATIKA

ÔΕ

#### SHRI ANANTAVIRYACHARYA,

THE COMMENTARY

ON

#### SIDDHIVINISHCHAYA AND ITS VRITTI

of

#### BHATTA AKALANKA DEVA

[ VOL.1 ]

[Thesis Approved for the Ph. D. Degree of The Banaras Hindu University.]



EDITED WITH 'ALOKA' AND INTRODUCTION etc.

By

Dr. MAHENDRAKUMAR JAIN, NYAYACHARYA, M.A., Ph.D. etc.

LECTURER, BAUDDHADARSHAN

Sanskrit Mahavidyalaya, Banaras Hindu University
Published by

#### BHĀRATĪYA JNĀNAPĪTHA KĀSHĪ

First Edition 600 Copies

MAGHA VIRA SAMVAT 2485 V. s. 2015 FEBRUARY 1959

B WALLES CONTRACTOR AND A STATE OF THE STATE

{ Price | Rs. 18/-

#### BHARĀTĪYA JÑANAPĪTHA Kashi

FOUNDED BY

#### SETH SHĀNTI PRASĀD JAIN

IN MEMORY OF HIS LATE BENEVOLENT MOTHER

SHRÎ MÜRTI DEVÎ

#### BHĀRATĪYA JNĀNA PĪTHA MŪRTI DEVĪ JAIN GRANTHAMĀLĀ

SANSKRIT GRANTHA NO. 22

IN THIS GRANTHAMĀLĀ CRITICALLY EDITED JAIN ĀGAMIC PHILOSOPHICAL,
PAURANIC, LITERARY, HISTORICAL AND OTHER ORIGINAL TEXTS

AVAILABLE IN PRÄKRIT, SANSKRIT, APABHRANSHA, HINDI,
KANNADA, TAMIL ETC., WILL BE PUBLISHED IN
THEIR RESPECTIVE LANGUAGES WITH THEIR
TRANSLATIONS IN MODERN LANGUAGES

AND

CATALOGUES OF JAIN BHANDARAS, INSCRIPTIONS, STUDIES OF COMPETENT SCHOLARS & POPULAR JAIN LITERATURE WILL ALSO BE PUBLISHED

General Editors

Dr. Hiralal Jain, M. A., D. Litt. Dr. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt. Publisher

Ayodhya Prasad Goyaliya Secy., Bharatiya Jnanapitha Durgakund Road, Varanasi

Founded on
Phalguna krishna 9.
Vira Sam. 2470

All Rights Reserved

Vikrama Samvat 2000 18 Febr. 1944.

#### FOREWORD

#### [1]

A complete history of Indian philosophy during the early mediaeval age remains yet to be written. It represents probably the most prolific period in the intellectual life of India when scholastic metaphysics and logic, like other branches of Indian culture, had their origin and development. It covers nearly a thousand years before the advent of Islamic invaders Like Nyaya Vaisheshika, Mimansa, Vedanta, Vyakarana and Agarnik schools on the orthodox side, the Buddhist and Jaina schools also produced some of their best philosophic writers during this period. Thanks to the untiring labours and admirable perseverance of modern scholars some of the best works of these schools, supposed to have been irrevocably lost, are being gradually recoverd and brought to light. We are sincerely grateful to these pains taking workers for what they have been doing in this field.

I congratulate Dr. Mahendra Kumar Jain, M. A., Nyayacharya, Ph. D. of the College of Oriental Learning, Banaras Hindu University on his remarkable achievement in the sphere of early Jain philosophical speculations. Having recovered Siddhi Vinishchaya, the lost work of the veteran Jain logician, Akalanka and having edited it and its commentary by Ananta-virya he has rendered an invaluable service to the cause not only of the Jain philosophy but of the entire mediaeval philosophy of India. The text of Akalanka's work had to be reconstructed by him from the single manuscript of a single commentary, with occasional help derived from other sources. The labours involved in this text have naturally been immense and it is a pleasure to find that we are at last presented with the fruits of his long continued labour in the form of an excellent critical edition of the text and commentary accompanied by a learned introduction ( 116 pages in English and 164 pages in Hindi ) and by notes in Sanskrit ( named Aloka ) by the editor himself. It is true that in a work of this kind it is not possible to ensure absolute freedom from inaccuracies but there is no doubt that a tolerably correct and readable text of Akalanka's magnum opus is now available to us for closure study and further investigation.

#### Gopinath Kaviraj

#### प्राइध्यन

#### [१]

पूर्व मध्यकालीन युगके भारतीय तस्वज्ञानका इतिहास स्त्रभी सर्वथा अपूर्ण है। भारतके बौद्धिक जीवनका संभवतः यह सर्वाधिक सुफल युग था। इसी युगमें भारतीय संस्कृतिकी अन्य शाखाओंकी भाँति उच्चकोटिके तस्वज्ञान तथा तर्कशास्त्रका प्राद्धभाँव एवं विकास हुआ। यह काल मुसलमानोंके आक्रमणके प्रायः एक सहस्र वर्ष पूर्वका है। इसी कालमें वैदिक परम्पराके न्याय-वैशेषिक, मीमांसा, वेदान्त, व्याकरण तथा आगम आदि विषयोंके बहुश्रुत लेखकोंकी तरह बौद्ध एवं जैन परम्परामें अत्युत्कृष्ट तस्वज्ञानी लेखक भी उत्पन्न हुए थे। किन्तु उस कालके अनेक श्रेष्ठ प्रनथ प्रायः नष्ट हो राये माने जाते हैं, फिर भी कुछ आधुनिक विद्वानोंके अथक परिश्रम एवं सराहनीय अध्यवसायसे इस नष्टप्राय बहुमूल्य सामग्रीका पुनकदार हुआ है तथा वह फिर हमारे सामने आई है। एतदर्थ हम उन परिश्रमी विद्वानोंके ऋगी हैं।

संस्कृत महाविद्यालय, काशी हिन्दू विश्वविद्यालयके डॉ॰ महेन्द्रकुमार जैन, न्यायाचार्य, एम॰ ए॰, पीएच॰ डी॰ इन्हीं उत्कृष्ट विद्वानों की श्रेणीमें हैं, स्रौर में प्राचीन जैन दर्शनके च्रेत्रमें उनके विल्र ज्ञायं एवं स्रसाधारण सफलताके लिए उन्हें वधाई देता हूँ। उन्होंने प्रमुख जैन तार्किक स्राचार्य स्रकलंकके लुस ग्रंथ 'सिद्धिविनिश्चय' स्रौर उसकी स्वृत्तिका उद्धार तथा स्र्याचार्य स्रमन्तवीर्यकी टीकाके साथ उसका समालोचनात्मक सम्पादन करके न केवल जैन दर्शनको महती सेवा की है वरन् मध्यकालोन समग्र भारतीय दर्शनका बड़ा उपकार किया है। अकलंकदेवका मूल सिद्धिविविश्चय एवं उसकी स्वृत्ति स्रप्राप्य है, केवल उसको टीकाको एक पाण्डुलिपिके स्राधार पर डॉ॰ जैनने इस स्रमूल्य ग्रन्थका पुनर्निर्माण किया है, वत्र तत्र स्रम्य साधनोंका भी उपयोग किया है। इस कार्यके सम्पादनमें को महान् प्रयत्न एवं परिश्रम निहित है, उसका केवल स्रमुमान ही किया जा सकता है। हमें परम हर्ष है कि उनकी यह दीर्घकालिक साधना सफल हुई, जिसके परिणामस्वरूप एक स्रत्युत्तम ग्रन्थका बड़ा शोधपूर्ण संस्करण प्राप्त हुन्ना है। इस ग्रन्थमें सिद्धिविनिश्चय मूल, उसकी स्वृत्ति तथा स्नन्तवीर्यकी टीकाके स्रतित्ति हिन्दी (१६४ पृ०) स्रोर स्रंग्चेजी (११६ पृ०) में एक सुविस्तृत प्रस्तावना लिखी गई है स्रोर साथ-साथ तुलनात्मक संस्कृत 'स्रालोक' टिप्पण भी दिये गये हैं। इतने वहे ग्रन्थमें स्रशुद्धिका सर्वथा स्रमाव होना तो संभव नहीं किन्तु इसमें कोई संदेह नहीं है कि संपादकने अकलंकदेवके इस महान् ग्रन्थका प्रायः शुद्ध एवं सुपठ संस्करण प्रस्तुत किया है, जिसके स्रनुरालिन से स्रागेके शोधकार्यमें बड़ी सहायता मिलोगी।

२ **ए, सिगरा** } वाराणर्सा

#### गोपीनाथ कविराज

[ महामहोपाध्याय, एस० ए०, डी० लिट्० भूतपूर्व प्रिन्सिपल, गवर्भमेण्ट संस्कृत कालेज, वाराणसी ] It is a regrettable fact that, while almost every educated Indian, particularly every educated Hindu, swears by Indian philosophy, the number of those who know anything about our philosophical thinking is pitiably small. To most people Indian philosophy is synonymous with Vedanta as interpreted by Shankar, namely, Advaitavada and the essence of Vedanta can be easily expressed by the repetition of a few words like Brahma, Maya, nescience, Avidya and Moksha. This is a very incomplete and unfair picture of Indian philosophical thought. Anyone who cares to make a systematic study of Vedanta itself will see that every standard work on the subject presupposes a sound knowledge of other systems, particularly Sankhya and Nyaya. Instead of making any direct statement of his own position, Vyasa in the Vedanta Sutras devotes three-fourths of the Tarkapada to a refutation of the Sankhya doctrine and the greater part of the remainder to a refutation of other schools, including both Bauddha and Jain. Criticism and refutation apart, there can be no doubt that every school has been influenced by every other and no system can be studied entirely in isolation.

This inter-relation is not confined to the so-called six systems of Hindu philosophy. In the first place, it is pointless to speak of six only. There are many more, In the Sarva Darshana Sangraha, Madhavacharya desrcibes sixteen, some of these are no doubt variants of the other and better known systems. But those differences which mark them off from the parent systems are themselves important signposts on the path which leads to an understanding of the Truth. What is true of these orthodox systems is equally true of the Nastika schools. It should be understood that the sense in which the words Astika and Nastika are used at present is not the same in which the words are used in our religious and philosophic literature. They have nothing to do with belief or disbelief in the existence of God. Whoever accepts the Vedas as the final authority in all matters is an Astika, Everyone else is a Nastika. The Bauddha and Jain philosophies are, of course, Nastika in this sense; but they have had a profound influence on Indian thought. Buddhism has practically disappeared from India and Jainism also has very few followers. None the less, Buddhist and Jain thoughts have deeply impressed the Indian mind and not only compelled Astika thinkers to reorientate and, to some extent, modify their own doctrines but have become part and parcel of popular belief. Unfortunately, very few Indian scholars care to study these systems. The ordinary Sanskrit pandit is content to derive his knowledge of these schools second-hand from the criticisms levelled against them by authors of Vedantic treatises, without caring to inquire whether these indictments are based on a fair knowledge and presentation of the other side. Because of the fact that Buddhism

is the religion of such a large population of the world, it has attracted Western thinkers and many educated men in India have begun to acquire a fair knowledge of its basic principles through English translations. Jainism has, unfortunately, not received similar treatment.

Shri Mahendra Kumar Jain has rendered a very valuable service to Indian philosophy by editing the Siddhi Vinishchaya Tika. The author of the book was Akalanka who himself wrote a Vritti or notes on the book and then Anantyirya wrote the fika or commentary, Although quotations from the book have been found plentifully in a number of books on Nyaya, a copy of the original manuscript was, for the first time, found in the year 1926. It required a good deal of editing and Shri Mahendra Kumar has had to amend the extant text in more places than one. This is not to be wondered at. Akalanka flourished somewhere about the 7th or 8th century of the Christian era. The political upheavals which the country underwent in the following centuries were responsible, as we know to our cost, for the destruction and loss of a large number of valuable books some of which are known today, if at all, only by name. In a period when the preservation of a manuscript was a task requiring all the ingenuity and courage of which a man was capable, it was difficult to preserve purity and completeness of transcription. Shri Mahendra Kumar has had to devote several years to the task of editing the book. His has been a labour of love which deserves commendation. The Introduction which he has contributed gives a wealth of useful material which should provide a useful background to the study not only of this book but of Jain logic in general. Along with an English Introduction there is an equally valuable Prastavana in Hindi.

As I have indicated earlier, Nyaya philosophy is one of the directions in which Indian philosophical genius developed. It has a uniqueness all its own but gives evidence at every step of that fundamental fountain-head from which all Indian thinking has sprung. The free play and inter-play of mind upon mind has been a special feature of Indian culture and I am sure a study of this book will help the reader, even if he has previously studied Hindu philosophical literature, to obtain a better grasp of the subject.

Lucknow 19-12-58 Sampurnanand, (Chief Minister, Uttar-Pradesh)

#### [ २ ]

प्रायः प्रत्येक शिद्धित भारतवासी विशेषकर हिन्दू, भारतीय दर्शनके जानकार होनेको हामी भरता है, किन्तु दार्शनिक विचारधारासे यथार्थतः अवगत लोगोंकी संख्या सचमुच अर्थवन है। बहुतोंके लिए तो शंकराचार्यकी वेदान्तव्याख्या अर्थात् अद्वेतवाद ही भारतीय तत्त्वज्ञानका पर्यायवाची बन गया है, तथा ब्रह्म, माया, अज्ञान, अविद्या और मोच्च सहरा कुछ शब्दोंके उच्चारणमें हो वेदान्तका सारा सार भरा है। किन्तु वस्तुतः यह भारतीय दर्शनका सर्वथा अपूर्ण और भ्रान्त चित्र है। वेदान्तक अध्ययनमें ही अन्य सभी दर्शनों की विशेषकर सांख्य और न्यायदर्शनके विशिष्ट ज्ञानकी परमावश्यकता होती है। स्वयं व्यासने 'वेदान्तस्त्र' के तर्कषादके तीन चौथाई भागमें सांख्यदर्शनका लंडन किया है तथा शेष भागके अधिकांशमें अन्य दर्शनोंका । निराकरण। इनमें बौद्ध तथा जैन दर्शन भी सम्मिलित हैं। यदि हम आलोचना और खंडनकी बातको अलग रखकर भी सोचें तो इसमें तिनक भी सन्देह नहीं कि प्रत्येक दर्शन इतर दर्शनोंसे बराबर प्रभावित हुआ। है। अतः शेष दर्शनोंसे बराबर प्रभावित हुआ।

उपर्युक्त पारस्परिक सम्बन्ध की बात केवल छह हिन्दू दर्शनों तक ही सीमित नहीं है। पहिले तो दर्शनोंको छह संख्या ही ठीक नहीं जान पड़ती, क्योंकि माधवाचार्यने ही अपने 'सर्वदर्शन संग्रह' में सोलह दर्शनोंका वर्णन किया है। इनमेंसे कुछ तो मुख्य दर्शनोंके ही प्रकारमात्र हैं, किन्तु जिन विशेष बातों को लेकर ये मूलदर्शनसे पृथक हुए हैं वस्तुतः वे ही बातें सत्यको समऋतेमें मार्गविद्धका काम करती हैं। जो बात इन परम्परागत दर्शनोंके लिए सही है वही नास्तिक विचारधाराके लिए भी ठीक है। यहाँ यह जान लेंना भी त्रायश्यक है कि 'स्रास्तिक' एवं 'नास्तिक' शब्दोंका जो स्त्रर्थ स्त्राजकल लगाया जाता है वह हमारे धर्म एवं दर्शन साहित्यमें प्रयुक्त इन शब्दोंके अर्थसे भिन्न है। इनका 'ईश्वर' को मानने या न माननेसे कोई सम्बन्ध नहीं है। वस्तुतः जो वेदोंको ऋस्तिम प्रमास्तके रूपमें स्वीकार करता है वह 'ऋास्तिक' है तथा शेष 'नास्तिक' हैं। इस परिभाषाके अनुसार ही बौद्ध और जैन दर्शन भी नास्तिक माने गये हैं। इसके बावजूद भी भारतीय दर्शनपर इनका बड़ा प्रबल प्रभाव पड़ा है। यद्यपि बौद्ध धर्म इस देशसे प्रायः छप्त हो गया तथा जैन धर्मावल्पियों की संख्या भी बहुत थोड़ी है फिर भी इनकी परम्परात्रोंने भारतीय तत्त्ववेत्तात्रोंके मनपर गहरी छाप लगाई है, और न केवल श्रास्तिक विचारोंको श्रपने सिद्धान्तोंमें संशोधन परिवर्तन करनेके लिए ही बाध्य किया है प्रत्युत ये दर्शन हमारी सार्वजनीन विचारधाराके ऋभिन्न ऋंग बन गये हैं। किन्तु दर्भाग्यको बात यह है कि केवल कल भारतीय पंडित ही इन दर्शनोंका अनुशीलन करते हैं। साधारणतया संस्कृतके पंडित लोग इनका ज्ञान केवल वेदान्तिक ग्रन्थकारों द्वारा की गई इनकी खालोचनाख्रोंसे ही प्राप्त करते हैं श्रीर इस बांतपर तनिक भी विचार नहीं करते कि ये ब्रालोचनाएँ किस हद तक ठीक हैं या तथ्यों पर ऋाधारित हैं। इस देशसे लुप्त हो जानेपर भी बौद्धधर्म संसार की एक बहुत बड़ी जनसंख्याका धर्म हो गया है ब्रतः बहतसे विचारकोंका ध्यान उसकी स्रोग स्नाकृष्ट हुस्रा है स्नौर स्रंप्रेजी स्नुतवादोंके सहारे ही सही उसके त्राधारभूत सिद्धान्तोंका खोगोंने ऋध्ययन ऋौर मनन किया है, लेकिन 'जैनदर्शन' को यह सयोग भी सल्भ नहीं हो सका।

उपर्युक्त पृष्ठभूमिमें यह निर्विवाद है कि श्री महेन्द्रकुमार जैनने इस 'सिद्धिविनिश्चय टीका' का सम्पादन करके भारतीय दर्शन की बहुमूल्य सेवा की है। श्राचार्य श्रकलंकदेवने सिद्धिविनिश्चय मूल श्रीर उसकी वृत्ति स्वयं रची है। तत्यश्चात् श्रा॰ श्रनन्तवीर्यने उनपर उक्त टीका लिखी। यद्यपि न्यायके श्रनेक श्रन्थोंमें उपर्युक्त श्रन्थके उद्धरण मिलते हैं किन्तु (मूल सिद्धिविनिश्चय श्रीर उसकी वृत्ति की प्रति श्राज तक उपलब्ध नहीं हुई) केवल सिद्धिविनिश्चय टीका की एक प्रति सर्व प्रथम ई॰ १९२६ में प्राप्त हुई। इसके सम्पादनमें श्रीमहेन्द्र-

कुमारजीको महान् परिश्रम करना पड़ा है तथा उन्होंने अनेक स्थानोंपर मूळ पाठका संशोधन मो किया है। अकलंकदेव ईसाकी ७वीं या ८वीं शताब्दीमें कभी हुए हैं। आगे की शताब्दियों इस देशका जो विश्वंस या तहस-नहस हुआ उसकी करण कहानी हम सब जानते हैं। इसके परिशाम स्वरूप हमारा जो आर्थिक और राजनैतिक हास हुआ वह हमारी सांस्कृतिक तथा साहित्यिक हानिकी तुलनामें अत्यूप्प ही कहा जा सकता है। हमारे असंख्य प्रन्थरत नष्ट हो गये और आज तो उनमेंसे केवल कुछ के ही नाम शेप रह गये हैं। ऐसे समयमें जब कि मूल प्रन्थोंकी प्रतिलिपिकी सुरत्ता करना ही मानव प्रयासके लिए एक चुनौती थी उस समय उनकी शुद्धता पूर्णता एवं यथार्थता का संस्त्रण बहुत दूरकी अथवा कल्यनातीत बात थी। इन परिस्थितियोंमें श्रीमहेन्द्रकुमारजीको इस प्रन्थ सम्बन्धी शोधकार्य एवं उसके सम्यादनमें अनेक वर्षोतक अधिक परिश्रम करना पड़ा तो इसमें आश्चर्य ही क्या १ में उनके अध्यवसाय और विद्याप्रेम को समुचित प्रशंसा करता हूँ। उन्होंने इस प्रन्थको जो भूमिका जिल्लो है वह तो अत्युन्त मूल्यवान् सामग्रीका एक मरहार बन गई है, जिससे न केवल इस प्रन्थके विरोध अध्ययनमें ही सहायता मिलेगी वरन् वह सामान्यतः जैनन्यायके अनुशीळनमें बड़ी महस्वपूर्ण पृष्ठभूमिका कार्य करेगी। अंग्रेजी भूमिकाके साथ ही साथ वैसी ही बहुमूल्य हिन्दी प्रस्तावना भी इसमें दी गई है।

न्याय दर्शन की दिशा उन दिशाश्रोंमें से एक है जिनमें भारतीय तत्त्वज्ञानकी प्रतिभा विकसित हुई है। इसकी श्रपनी विलक्ष्णता है। तथा पद-पदपर यह उस मूल उद्गमका भी प्रमाण प्रस्तुत करता है जहाँ से भारतीय विचारधारा प्रस्कृरित हुई है। उन्मुक्त विचारशैलीके साथ-साथ पारस्परिक चिन्तन श्रीर विचार विनिमय भारतीय संस्कृतिको बड़ी विशिष्टता रही है। मेरा पूर्ण विश्वास है कि श्रीमहेन्द्रकुमारके इस ग्रन्थके श्रध्ययनसे इिन्दूदर्शनके पंडितोंको भी श्रपने विषयको श्रीर श्रध्यक समक्तने और विचारनेमें बड़ी सहायता मिलेगी।

लखनऊ १६ दिसम्बर १६५म

सम्पूर्णानन्द ( बी॰ लिट् , मुख्यमंत्री उत्तरप्रदेश )

#### प्राथमिक

श्रकलंकके नामसे जैन समाजका प्रत्येक व्यक्ति सुपरिचित है। किन्तु इस परिचयका श्राधार है प्रायः श्रकलंकके जीवनका वह कथानक जिसके श्रनुसार उन्होंने बौद्ध शास्त्रोंके गूढ़ अध्ययनके लिए किसी बौद्ध महाविद्यालयमें, वहाँके नियमोंके विश्वद्ध, वेष बदलकर प्रवेश किया, तथा सची बात खुल जाने पर वहाँसे भाग कर बड़े क्लेशसे श्रपने प्राणोंकी रज्ञा की। तत्वश्चात् उन्होंने राज-सभामें बौद्धोंसे शास्त्रार्थ कर उन्हें परास्त किया श्रीर देश भरमें जैनधर्मका इंका बजाया।

कथानक श्रिषकांश काल्यनिक हुन्ना करते हैं, और उनमें अनेक बातें बढ़ा-चढ़ाकर वर्णन की जाती है। किन्तु उनमें हमें बहुधा, विवेकसे विचार करने पर, तथ्यांश के दर्शन भी हो जाते हैं। श्रकलंक विषयमें जो बातें उनकी रचनाओं के अध्ययन व श्रन्य ऐतिहासिक लोज शोधसे ज्ञात हो सकी हैं उनसे उक्त कथानक वाद बात पूर्णतः प्रमाणित हो जातो है कि श्रकलंक ने जैन धर्मके श्रितिरिक्त वैदिक व बौद्ध शास्त्रोंका गहन श्रध्ययन किया था, श्रीर श्रपने श्रन्थों उनकी तीत्र श्रालोचना करके जैन धर्मके महत्त्वको बहुत बढ़ाया था।

श्रकलंकका सबसे श्रिषिक सुप्रसिद्ध ग्रन्थ है 'तस्वार्थ-राजवार्तिक'। यह उमास्वातिके तस्वार्थसूत्रकी विशद श्रीर सुविस्तृत टीका है, जिसमें उनसे पूर्वकी पूज्यपादकृत सर्वार्थसिद्ध नामक तस्वार्थसृत्तिका शहुमाग वार्तिक रूपसे ग्रहण कर विषयको विस्तारसे समकानेका प्रयत्न किया गया है। उस कृतिका पंडित-समाजमें बहुत कालसे प्रचार है, श्रीर इसे पढ़कर ही वे जैन सिद्धान्तशास्त्रीका पद प्राप्त करते चले श्रा रहे हैं। उनकी दूसरी प्रसिद्ध रचना है 'श्रष्टशाती'। यह समंतमद्र कृत 'श्रातमीमांसा' की टीका है जिसे श्रात्मसात् करके विद्यानन्द स्वामीने श्रपनी 'श्रष्टसहसी' नामकी टीका लिखी है। जैन न्यायके ज्ञानके लिए यह रचना भी दीर्घकालसे सुविख्यात है। इनके श्रातिरक्त श्रकलंककी चार रचनाएँ श्रीर श्रमी श्रभी प्रकाशमें श्राई हैं। ये हैं 'लघीयस्त्रय', 'न्यायविनिश्चय', 'प्रमाणसंग्रह' श्रीर 'सिद्धिविनश्चय'। ये चारों ही ग्रन्थ न्याय-विषयक हैं, जिनमें जैन न्यायके सिद्धान्तोंको सुप्रतिष्ठित श्रीर पल्लवित करते हुए उनके द्वारा जैन व्याय-विषयक हैं, जिनमें जैन न्यायके सिद्धान्तोंको सुप्रतिष्ठित श्रीर पल्लवित करते हुए उनके द्वारा जैन व्याय-विषयक हैं, जिनमें जैन न्यायके सिद्धान्तोंको सुप्रतिष्ठित श्रीर पल्लवित करते हुए उनके द्वारा जैन व्याय-विषयक हैं, जिनमें जैन न्यायके सिद्धान्तोंको सुप्रतिष्ठित श्रीर पल्लवित करते हुए उनके द्वारा जैन व्याय-विषयक रें, जिनमें जैन न्यायके सिद्धान्तोंको सुप्रतिष्ठित श्रीर पल्लवित करते हुए उनके द्वारा जैन व्याय-विषयक रें, जिनमें जैन न्यायके सिद्धान्तोंको सुप्रतिष्ठित श्रीर पल्लवित करते हुए उनके द्वारा जैन व्याय-विषयक रें, जिनमें जैन न्यायके सिद्धान्तोंको सुप्रतिष्ठित श्रीर पल्लवित करते हुए उनके द्वारा जैन व्याय-विषयक रोति श्री सिद्धान्तोंकी श्राचीन प्रतियाँ भी दुर्लभ हो गई थीं। यह तो इस कालकी गवेषणावृत्ति तथा तत्संबंधी विद्वानोंके विशेष प्रयासीका सुपरिणाम हैं जो ये प्रन्थ प्रकारों लासके हैं।

जब हम न्यायविषयक प्रन्थोंका अवलोकन करते हैं तब हमें अपने इन अतिप्राचीन विद्वानोंकी प्रतिभा, ज्ञानोपासना तथा साहित्यिक अध्यवसायपर आश्चर्य और गर्च हुए बिना नहीं रहता। िकन्तु एक बात वारम्बार हृद्यमें उठती है कि वैदिक परम्पराके नैयायिकोंने बौद्ध व जैन मतमतान्तरोंका खंडन किया व बौद्ध तथा जैन नैयायिकोंने अपने-अपने दोनों विरोधी घमोंका। न्यायकी जो शैलियाँ इन प्रथमिं अपनायी गई हैं उनका प्रयोजन मुख्यतः अपनी-अपनी आगमिक परम्पराओंका पोषण करना ही रहा है, जब कि न्यायका उद्देश्य होना चाहिए यथार्थताका निर्णय। जैनघमिने न्यायशास्त्र ही नहीं किन्तु समस्त ज्ञानात्मक चितनके लिए कुछ ऐसे सिद्धान्त स्थापित किये हैं जिनका प्रयोजन वस्तुके स्वरूप पर विशाल दृष्टिसे विचार करना तथा संकुचित दृष्टिका निपेध करना है। इसी ध्येयसे सत्ताकी परिभाषा उत्पाद-व्यय-प्रौव्यात्मक रूपसे की

#### [ १२ ]

गई, ठीक-ठोक पदार्थ ज्ञानके लिए प्रमाणके अतिरिक्त नयकी ऋावश्यकता पर जोर दिया गया तथा स्याद्वाद ऋौर ऋनेकान्तात्मक बुद्धि व वचनशैजीका प्रतिपादन किया गया ऋौर यह दावा भी किया गया किः—

> ''पत्तपातो न मे धीरे न द्वेषः किष्ठादिषु । युक्तिमद् वचनं यस्य तस्य कार्यः परिप्रहः ॥'' [इरिमद्रं

इतना ही नहीं, किन्तु यह भी स्पष्ट रूपसे स्वीकार किया गया कि जितनी भी मिथ्यादृष्टियों हैं उनमें भी सत्यका छंश विद्यमान है। इस प्रकार, सामंजस्य जैन सिद्धांतकी सबसे बड़ी विशेषता है। नाना देश और कालकी विषम परिस्थितियोंमें भी जो यह धर्म जीवित व फलता-फूलता रहा है उसका एक विशेष कारण उसकी यह सामंजस्य वृत्ति भी रही है। ख्रत एवं जैन नैयायिकों पर इस शतका विशेष उत्तरदायित्व था कि वे ख्रपने प्रत्योंमें वैदिक व बौद्ध परम्पराकी खंडन-मंडन शैलीका परित्याग कर ख्रपनी समन्वय शैली द्वारा उक्त सभी दृष्टियोंमें सामंजस्य स्थापित करके दिखलाते। यद्यपि इन ग्रन्थोंमें स्थाद्वाद, ग्रनेकांन्त, नय-निच्चेष, ख्रादि समन्वयकारों नियमोंका ही प्रतिपादन किया गया है तथापि परमतोंकी समीचा करते समय जैन त्यायका यह पन्न खासकर क्रियातमक रूप धारण करता हुद्या दिखाई नहीं देता जिससे कि उसका एकान्त-सूषित वादोंसे पृथक् वैशिष्ट्य प्रमाणित होता। हमारे मतसे भविष्यमें जैनदर्शन व ख्रनेकान्त त्यायके प्रतिपादनमें यह सामंजस्य वृत्ति ही विशेष रूपसे सन्भुख लाई जानी चाहिए। उसीकी ख्राजके द्वेषदग्य संसारको ख्रावश्यकता है। उसीकी इस देशमें मांग है ख्रीर वही ख्राज विश्वको जैन धर्मकी सबसे बड़ी देन हो सकती है।

श्रकलंकके उपर्युक्त छुद्द ग्रंथोंमें श्रन्तिम ग्रंथ 'सिद्धिविनिश्चय' का यह प्रकाशन हो रहा है। इसकी टीकाकी एक मात्र प्राचीन इस्तिलिखित प्रति उपलब्ध हो सकी थी। उसीके श्राधारसे पंडित महेन्द्रकुमारजी न्यायाचार्यने बड़े परिश्रमसे इस श्रनुपम ग्रंथरत्नकी मूल कारिकाशों और ग्रंथकारकी स्ववृत्तिका उद्धार किया है श्रीर अनन्तवीर्यकी टोकाके साथ उनका सम्पादन किया है। पंडितजीकी न्यायशास्त्र सम्बन्धी विद्वत्ता एवं साहित्य सेवाकी जितनी प्रशंसा की जाय थोड़ी है। विशेषतः श्रकलंकके समस्त साहित्यके सुन्दर रूपसे सम्पादन प्रकाशन द्वारा उन्होंने जैन साहित्यका बड़ा उपकार किया है।

मन्यकार श्रीर मन्य विषय सम्बन्धी जो विशाल प्रस्तावना १६४ पृष्ठों में इस मन्यके साथ प्रस्तुत है उसके महस्वके सम्बन्धमें इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि उसीसे युक्त सिद्धिविनिश्चयके प्रस्तुत संस्करणके श्राधारसे उनकी योग्यताको स्वीकार कर काशी-विश्वविद्यालयने उन्हें पीएच० डी० की उपाधिसे विभूषित करनेका निर्णय कर लिया है। इस सफल लेखन व सम्पादन कार्यके लिए डा० महेन्द्रकुमारजीको हमारा हार्दिक श्रमिनन्दन है। हम श्राशा करते हैं कि श्रपनी साहित्यसेवाके इस पुरस्कारसे प्रोत्साहित होकर पंडितजी और भी श्रिष्ठक श्रपनी कृतियों द्वारा उस भंडारकी संष्टु दि करेंगे। पाठक देखेंगे कि ऐसे महत्त्वपूर्ण प्रकाशनों के द्वारा मूर्ति देवी प्रन्थमाला कितनी गौरवान्वित हुई है श्रीर उसके संचालक श्रपने ध्येयमें कितने सफल हो रहे हैं। प्रसिद्ध दार्शनिक विद्वान् महामहोपाध्याय डॉ० गोपीनायजी कविराज तथा उत्तरप्रदेशके मुख्यमंत्री मान्यवर डॉ० सम्पूर्णानन्दजीने इस प्रन्थके प्राक्कथन लिखकर हमें बहुत श्रनुग्रहीत किया है। भारतीय तत्वशानका योग्य मूल्यांकन कैसा होना चाहिए इसका सचा मार्ग उन्होंने बतलाया है; श्रीर हमें श्राशा है कि उनके विचार सभी विद्वानोंको मार्ग दर्शक होंगे।

मुजफ्फरपुर रे कोल्हाकुर र् हीरालाल जैन आ० ने० उपाध्ये ग्रंथमाला सम्पादक

#### सम्पादकीयम्

#### ल्कष ग्रन्थोंकी उद्घार गाथा---

सन् १६३३ में जब श्रद्धेय प्रज्ञानयन पं० सुललालजो हिन्दू विश्वविद्यालयमें जैनदर्शनके अध्यापक होकर स्राये श्रीर उन्होंने हमें प्रत्य सम्पादन-संशोधनमें लगाया, तमीसे यह संकल्प मनमें हुआ कि जैन प्रमाशान्यवस्थाके प्रस्थापक सुगप्रधान आचार्य श्रकलङ्कदेवके लुतप्राय प्रत्थरत्नोंका उद्धार श्रवश्य करना है। इसी समय वे 'जैनसाहित्य श्रीर इतिहास' के प्रयक्ता पं० नाथ्रामजी प्रेमीका पत्र लाये कि श्रकलङ्कके 'लवीयस्त्रय' का प्रमाचन्द्रकृत 'न्यायकुमुदचन्द्र' वृत्तिके साथ सन्मतितर्ककी तरह सर्वाङ्गीण सम्पादन हो श्रीर उत्रके प्रकाश्यनकी शक्यता माणिकचन्द्र प्रत्थमाला बम्बईसे हैं। इतना ही नहीं उन्होंने पंडितजीके साथ न्यायकुमुदचन्द्रकी ईडर भंडारसे प्राप्त एक श्रित प्राचीन प्रति भी मेज दी। तदनुसार हमने श्रीर स्याह्मदिवद्यालयके धर्माध्यापक श्री पं० कैलाशचन्द्रजो शास्त्रीने लवीयस्त्रय स्ववृत्तिका उद्धारका प्रारम्भ स्ववृत्तिके उन ग्यारह त्रुटित पन्नोंकी सहायतासे किया जो न्यायकुमुदचन्द्रकी प्रतिमें ही संलग्न थे। जन न्यायकुमुदचन्द्रके प्रथम भागका श्रिषकांश छुप गया तब जयपुरके भंडारसे स्ववृत्तिकी एक हस्तिलित प्रति प्राप्त हुई, श्रीर इस तरह लघीयस्त्रय स्ववृत्ति के उद्धार कार्यको पूर्णता श्रीर प्रामाणिकता मिली।

न्यायसुमुद्चन्द्रके संपादनकालमें ही जब हमने सन् १६३६ में, पं० सखलालजीको प्राप्त सिद्धिविनि-श्चय टीकाकी एक मात्र प्रतिके स्त्राधारसे प्रतिलिपि की तब पता चला कि इसमें स्त्रकलङ्करूत स्ववृत्तिका भी व्याख्यान ग्रनन्तवीर्य ग्राचार्यने किया है श्रीर उसके संकलनकी शक्यता है। सामग्रीका ग्राभाव श्रीर प्रतिके क्रत्यत्त श्रशुद्ध होनेके कारण उस समय यह कल्पना भी नहीं थी। कि उसका सम्पादन इस रूपमें हो सकेगा। सन् १६३६ में हमने इस टीकाका ऋालोडन कर सिद्धिविनिश्चयके मूल इलोकोंके पुनर्प्रथन तथा स्ववृत्तिके संकलनका प्रारम्भिक प्रथम प्रयास किया त्र्यौर उसके विश्वंखलित त्र्यंशोंका त्र्यपने सम्पादित प्रन्थोंके टिप्पणोंमें उपयोग किया । इसी समय 'प्रमाणसंप्रह' प्रन्थ पं सुखलालजीको पाटनके मंडारसे उपलब्ध हुन्ना न्यौर सिंबी-जैन प्रत्थमालामें लबीयस्त्रय स्ववृत्तिके साथ उसके प्रकाशनके विचारने न्यायविनिश्चय मूलके प्रकाशनकी ओर भी ध्यान खींचा, ग्रीर निश्चय किया गया कि श्रकलङ्किके इन तीनों ग्रन्थोंको 'श्रकलङ्क ग्रन्थत्रय' नामसे मैं ही सम्पादित कल्ँ। तदनुसार इमने वादिराजके न्यायविनिश्चय विवरणसे न्यायविनिश्चयमुलका उद्धार कर उसको 'ऋकलङ्कथनथत्रय' में शामिल कर सम्पादन किया। इतः पूर्वन्यायविनिश्चय मूलके उद्धारका पयत्न श्री पं • जिनदासजी शास्त्री सोलापुर ने किया था स्त्रीर इसी संकलनका मिलान तथा संशोधन श्री पं॰ जुगलकिशोरजी मुख्तरके द्वारा हो चुका था, इसी तरह इसके उद्धारका द्वितीय प्रयत्न श्री पं॰ कैलाश-चन्द्रजी शास्त्रीने भी श्रपने दंगसे किया था श्रीर हमें इन विद्वानोंके द्वारा उद्भृत न्यायविनिश्चयसे श्रपने द्वारा उद्दृष्ट्व न्यायिविनिश्चयका मिलान करने पर अपनेक पाठभेद प्राप्त हुए थे। न्यायिविनिश्चयके उद्धारके समय यह भी पता चला कि त्यायविनिश्चयकी भी एक स्ववृत्ति थी, जिसका अवतरण सिद्धिविनिश्चय टीकामें दिया गया है, परन्त न्यायिविनिश्चय विवरणमें उसका यथावत् व्याख्यान न होनेके कारण इसके उद्धारका कोई भी साधन हमारे पास नहीं रहा ऋौर ऋाज भी यह वृत्ति लुप्त ही है।

जब सन् १६४४ में भारतीय ज्ञानपीठकी स्थापना हुई तो उसके कार्यक्रममें आ० अकलक्क अन्योंके प्रकाशनको प्राथमिकता दी गई। तदनुसार हमने न्यायिनिश्चयका आ० वादिराजकृत न्यायिनिश्चय-विवरखके साथ सम्पादन किया। इस समय तक आ० धर्मकीर्तिके प्रमाणवार्तिक वादन्याय और हेतुबिन्दु, प्रज्ञाकर गुप्तका प्रमाणवार्तिक लाइन्याय, अवैदकी हेतुबिन्दुरीका, जयसिंह महका तस्वोपण्ठवसिंह, कर्णकगोमिकी प्रमाणवार्तिक स्ववृत्तिदीका आदि अमूल्य दार्श्वनिक साहित्य त्रिपिटिकाचार्य महापरिडत राहुल सांकृत्यायन

श्रादिके महान् श्रमसे प्रकाशमें श्राया जिसका खंडन न्यायनिनिश्चय विवरणमें प्रचुर मात्रामें है। सिद्धि-विनिश्चयटीकाका बहुमाग भी इन्हीं प्रन्थोंके खंडनसे मरा हुन्ना है श्रतः कुछ उत्साह उस श्रशुद्धिपुंच सिद्धिविनिश्चयटीकाके संपादनका भी हुन्ना और ज्ञानपीठसे मुक्त होते ही हम इस कार्यमें पूरी तरह जुट गये। लगभग ५ वर्षकी सतत साधनाके बाद सिद्धिविनिश्चय टीका तथा उससे उद्भृत सिद्धिविनिश्चय मूल एवं उसकी स्वृत्ति इस श्रवस्थामें श्रागये कि उनके सम्पादन श्रीर प्रकाशनके विचारको प्रोत्तेजन मिला। प्रयत्न करने पर भी श्रभी तक न तो सिद्धिविनिश्चय मूल श्रीर उसकी स्वृत्तिकी प्रति ही मिली और न सिद्धिविनिश्चय टीकाकी दूसरो प्रति ही। श्रतः उस एकमात्र उपलब्ध प्रतिके श्राधारसे सम्पादन कार्य करना पड़ा है। सन् १९५६ में, भारती महाविद्यालय, हिन्दू विश्वविद्यालयके संस्कृत श्रीर पाली विभागके अध्यत्त सम्माननीय डॉ॰ सूर्यकान्त शास्त्री एम० ए०, डी॰ लिट्के निर्देशनमें जब इस प्रन्थको 'ए क्रिटिकल एडीशन स्रांफ सिद्धिविनिश्चय टीका' शीर्षकसे पी एच॰ डी॰ उपाधिके लिए महानिबन्धके रूपमें प्रस्तुत करनेका निश्चय हुन्ना तो इस कार्यको पूरी पूरी प्रगृति मिली श्रीर उनके सुरुचि श्रीर विद्वतापूर्ण निर्देशनका यह फला है कि यह श्रन्थ हिन्दू विश्वविद्यालयके द्वारा पी एच॰ डी॰ उपाधिके महानिबन्धके रूपमें स्वीकृत होकर इस रूपमें प्रकाशित हो रहा है।

इस संस्करणकी सामग्री और प्रस्तावना तथा टिप्पण श्रादिके वैशिष्ट्यका परिचय प्रस्तावनाके प्रारम्म में दे दिया है। प्रस्तावनामें श्रकतङ्क और श्रनन्तवीर्यके समयनिर्णयके प्रसङ्गमें आ० भर्तृहरि धर्मकीर्ति कुमा-रित्त जयराशि प्रशाकर गुप्त अर्चट शान्तभद्र धर्मोत्तर और कर्णकगोमि आदि अनेक आचार्योके समयपर साधार प्रकाश डाला गया है। दो अविद्धकर्ण और अनन्तकीर्ति आचार्यके समय आदिपर तो सर्वप्रथम विचार इसीमें प्रस्तुत हुआ है।

#### आभार--

अन्तमें हम उन सभी सहायक महानुभावोंका हार्दिक आभार मानते हैं जिनके अमूल्य सहयोगसे यह महान् साहित्ययज्ञ इस रूपमें पूर्ण हो सका है—

भारतीय ज्ञानपीठके संस्थापक संस्कृतिप्रिय दानवीर सेठ शान्तिप्रसादजी तथा उनकी समशीला धर्म-पत्नी सौ॰ रमाजीने प्राचीन साहित्यके उद्धार श्रीर प्रकाशन तथा लोकोदयकारी साहित्यके प्रकाशनके लिए भारतीय ज्ञानपीठकी स्थापना की है। इन्होंने इस ग्रन्थके प्रकाशन तथा इसे महानिजन्यके रूपमें प्रस्तुत करनेमें विशेष थ्यान दिया है।

श्रद्धेय डॉ॰ प्रज्ञानयन पं॰ सुखलालजीने प्रस्तुत ग्रन्थकी प्रति सुलम कर मुफे इसके संपादनका श्रव-सर दिया है। इनके गत २५ वर्षके साहचर्य विचारपद्धित श्रीर प्रेरणाका इस ग्रन्थकी श्रन्तरङ्ग श्रीर बहिरङ्ग समृद्धिमें बहुमूल्य हाथ है। सम्माननीय डॉ॰ सूर्यकान्तजी शास्त्रीके श्रमूल्य निर्देशनमें यह ग्रन्थ 'महानिबन्धके रूपमें स्वीकृत हुश्रा है। सुप्रसिद्ध दार्शनिक सन्त महामहोपाध्याय पं गोपीनाथ कविराजजीने तथा उत्तरप्रदेशके नुख्यमन्त्री माननीय डॉ॰ सम्पूर्णानन्दजीने इसके 'प्राक्कथन' लिखकर हमें प्रोत्साहित किया है। मृतिदेवी ग्रन्थमालाके सम्पादक डॉ॰ हीरालालजी जैन, संचालक प्राकृत विद्यापीठ वैशालीने मूलग्रन्थ और प्रस्तावनाकी पूर्णताके लिए श्रनेक सूचनाएँ दी हैं। हमारे श्रनन्य मित्र प्रो॰ दलसुखभाई मालविणयाके दैनन्दिन साहचर्य, चरचा, प्राप्त सामग्रीके विश्लेषण श्रीर कार्यगद्धितकी रूपरेखाके निर्णय श्रादिसे सम्पादनके सभी प्रमुख कार्योमें पूरा-पूरा श्रयाचित सहयोग प्राप्त हुश्रा है। इनके सभी श्रन्तरंग बहिरंग साधनोंसे में सदा श्राश्वस्त रहा हूँ।

भित्रवर डॉ॰ गोरखप्रसादंजी श्रीवास्तवने अपने अमूल्य छ्योंको, अंग्रेजी प्रस्तावना आदिको अपनी सूद्मदृष्टि और पैनी कलमसे माँजनेमें लगाया है।

श्री डॉ॰ बी॰ बी॰ रायनाडेने अंग्रेजी प्रस्तावना तथा स्त्रन्य कार्योमें पूरा-पूरा हाथ बटाया है।

उन सभी विद्वानोंका भी स्मरण कर मैं यहाँ कृतज्ञता व्यक्त करता हूँ जिनके प्रन्थों स्त्रीर निकन्धोंसे प्रस्तावना स्त्रादिमें सहायता ली गई है। इनका निर्देश यथास्थान किया गया है। पार्श्वनाथ जैनाश्रम, स्याद्वाद विद्यालय, भारतीय ज्ञानपीठ स्त्रौर हिन्दू विश्वविद्यालयके पुस्तकालयोंका इसके सम्पादनमें पूरा-पूरा उपयोग किया है।

ज्ञानमंडल प्रेसके मैनेजर श्री स्रोम्प्रकाशजी कपूर तथा हिन्दू यूनिवर्सिटी प्रेसके मैनेजर श्री रामकृष्ण दासजीने इस ग्रन्थको यथासमय छापनेमें विशेष सतर्कता बरती हैं। मैं इन सभी सहायकोंका स्त्रामार मानकर फिर उसी तथ्यकी स्रोर संकेत कर इस वक्तत्यको समाप्त करता हूँ कि 'सामग्री जिनका कार्यस्य नैकं कारणम्' अर्थात् सामग्रीसे कार्य होता है, एक कारणसे नहीं। मैं तो उस सामग्रीका मात्र एक स्रंग ही हूँ स्त्रिक कुछ नहीं।

वसन्तपञ्चर्मा, १२।२।१६५६ हिन्दु विश्वविद्यालय, काशी

्—महेन्द्रकुमार जैन ( न्यायाचार्य, एम० ए०, पीएच० डी० आदि )

#### ग्रन्थ लागत

| १०७३        | 3۶ | कागज २२।२६२८ पौंड       | ३२                | ၁၁ | चित्र कागज, छपाई                 |
|-------------|----|-------------------------|-------------------|----|----------------------------------|
|             |    | ४३ रीम ११ दिस्ता १७ शीट | 88                | ጷଓ | ब्लाक डिजाइन                     |
| ३१४१        | 00 | छपाई ⊏३ फार्म           | ३३४०              |    | सम्पाद्न                         |
| <b>ရ</b> ဝဝ | 00 | जिल्द् बँधाई            | 800               | 00 | भेंट आलोचना ४० प्रति             |
| २७          | ४३ | कवर कागज                | !<br>  <b>Է</b> ড | ሂ፡ | पोस्टेज प्रत्थ भेजने का          |
| 80          | 00 | कवर छपाई                | ३७४०              | စစ | कमीशन, विज्ञापन विकी व्यय<br>आदि |

कुछ छागत---१३०२२--७६

६०० प्रतियाँ छुपीं, लागत मूल्य २१-७० नये पैसे मूल्य १८) रुपये

#### CONTENTS

| (I) A | Abbrevia | ations of         | Introduction   | n English | •••     | 10    |
|-------|----------|-------------------|----------------|-----------|---------|-------|
|       | **       |                   | 23             | Hindi     | •••     | 12    |
| (2)   | ntroduc  | tion (Eng         | lish)          | •••       | •••     | 17    |
| 1.    | The M    | aterial for       | the Edition    | •••       | •••     | 17—20 |
|       | 1. The   | e MS. of Si       | ddhiviniścaya- | tīkā      | ***     | 17    |
|       |          |                   | ction of Sid   |           | and its |       |
|       | Vrt      |                   |                | •         | •••     | 18    |
|       | •        | e nature of       | Quotations     | ***       | •••     | 19    |
|       |          |                   | by the Edite   | or        | 144     | 19    |
|       | 5. Ap    | pendices          | •              | •••       | 100     | 20    |
| 2.    | The A    | uthors            |                | ***       | •••     | 21—92 |
|       | 1. Bhatt | a Akalanka        |                | •••       | •••     | 21—69 |
|       | (a) Et   | oigraphical r     | eferences of   | Akalanka  | •••     | 22    |
|       |          |                   | arious works   | ***       |         | 24    |
|       |          | fe-story of A     |                |           | 4       | 25    |
|       |          |                   | of Similar Lo  | egends    |         | 27    |
|       | (ii      | i) Analysis o     | of Legends     | ***       | •••     | 28    |
|       | (iii     | i) The Prob       | lem of Nikala  | ańka      | •••     | 29    |
|       | (d) Al   | kalańka and       | other Ācārya   | s         | •••     | 31    |
|       | 1.       | Pușpadanta        | a and Bhūtab   | ali       | •••     | 31    |
|       | 2.       | Kundakun          | da             | •••       | ***     | 31    |
|       | 3.       | Umāsw <b>ā</b> ti |                | •••       | •••     | 32    |
|       | 4.       | Samantabh         | ıadra          | ***       |         | 32    |
|       | 5.       | Siddhasena        | ı              | •••       | ***     | 33    |
|       | 6.       | Yativṛṣabh        | 12             | •••       | ***     | 33    |
|       | 7.       | Śridatta          |                | •••       | ***     | 34    |
|       | 8.       | Pūjyapāda         |                | •••       | •••     | 35    |
|       | 9.       | Mallavädi         |                | •••       | •••     | 35    |
|       | 10.      | Jinabhadra        | <b>.</b>       | •••       | •••     | 35    |
|       | 11.      |                   |                | ***       | ***     | 36    |
|       | 12.      | Bhartṛhari        |                | •••       | •••     | 36    |
|       | 13.      | Kumärila          |                | ***       | •••     | 38    |

| 1    | 14.  | Dharmakitti                       | ***          | •••        | 40    |
|------|------|-----------------------------------|--------------|------------|-------|
| 1    | 15.  | Jayatāśibhaṭṭa                    |              | •••        | 42    |
| 1    | 16.  | Prajñākaragupta                   | •••          | •••        | 43    |
| 1    | 17.  | Arcata                            | •••          | •••        | 44    |
|      | 18.  | Śāntabhadra                       | ***          | •••        | 44    |
| 1    | 19.  | Dharmottara                       | •••          | •••        | 45    |
| 2    | 20.  | Karnagomi                         |              |            | 45    |
| 2    | 21.  | Sānarakṣita                       | •••          | •••        | 46    |
| (e)  | Th   | e influence of Akalanka on his co | ontemporari  | es         |       |
| . ,  | and  | I the subsequent writers          |              | •          | 4753  |
|      | 1.   | Dhanañjaya, 2. Vīrasena, 3. Śrīp  | āla, 4. Jin: | a-         |       |
|      |      | sena, 5. Kumārasena, 6. Kun       | nāranandi, 🦪 | 7.         |       |
|      |      | Vidyānanda, 8. Šīlānkācarya,      | 9. Abhaya    | a-         |       |
|      |      | devasūri, 10. Somadevasūri,       | 11. Ananta   | à-         |       |
|      |      | kīrti, 12. Māṇikyanandi, 13. S    | āntisūri, 14 | 1.         |       |
|      |      | Vādiraja, 15. Prabhācandra,       | 16. Ananta   | à-         |       |
|      |      | vīrya, 17. Vādidevasūri, 18.      | Hemacandr    | a,         |       |
|      |      | 19. Malayagiri, 20. Candrasen     | a, 21. Ratna | <b>1</b> - |       |
|      |      | prabha, 22. Āśādhara, 23. A       | Bhayacandra  | a,         |       |
|      |      | 24. Devendrasūri, 25. Dharma      | ıbhüşana, 20 | 5.         |       |
|      |      | Vimaladāsa, 27. Yaśovijaya as     | nd others    |            | 4753  |
| (f)  | Th   | ne Age of Akalanka                | ***          | •••        | 53    |
| (g)  | Th   | ne works of Akalanka              | •••          | · • • •    | 62    |
|      | 1.   | Tattvārthavārtika and its Bhāṣya  | ı            | • • • •    | 62    |
|      |      | Aṣṭaśatī                          |              | •          | 63    |
|      | 3.   | Laghīyastraya with Vṛtti          | ***          | •••        | 64    |
|      | 4.   | Nyāyaviniścaya and its Vṛtti      | •••          | •••        | 65    |
|      | 5.   | Pramāņasangraha and its Vṛtti     | •••          | •••        | 66    |
|      | 6.   | Siddhiviniścaya                   |              | •••        | 67    |
| (h)  | The  | Contribution of Akalanka to Ja    | ina-nyāya—   |            |       |
|      | Aka  | dańka-Nyāya                       |              | •••        | 67    |
| (i)  | Per  | sonality of Akalanka              | ***          | •••        | 69    |
|      |      |                                   |              |            |       |
| 2. A | nant | tavirya                           |              |            |       |
| (a)  | Ana  | intavīrya as Dogmatic Logician    | •••          | ***        | 70—91 |
| (b)  | Ana  | intavīrya's Erudition             |              |            | 73    |
| - •  | 1.   | Vedic Literature                  | •••          | •••        | 73    |
|      | 2.   | Mahābhārata                       | **1          |            | 73    |
|      | 3.   | Works of Grammar                  | •••          |            | 73    |
|      | 4.   | Philosophical Classics            | •••          |            | 73    |

| <ol><li>Additional points of comparative</li></ol>                          | studies                                   | ••• | 73                  |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-----|---------------------|
| (i) Brhat-Samhitā                                                           | ***                                       | ••• | 73                  |
| (ii) Two Aviddhakatņas                                                      |                                           | ••• | 73                  |
| (c) The Date of Anantavirya                                                 | •••                                       | ••• | 77                  |
| 1. Textual Evidences                                                        | •••                                       | ••• | 81                  |
| 2. Epigraphical evidences                                                   | •••                                       | ••• | 86                  |
| 3. Critique of Conflicting views                                            | •••                                       | ••• | 90                  |
| (a) Works of Anantavīrya                                                    | •••                                       | ••• | 92                  |
| 3. A Critical Study of SV, SVV and SVT                                      | •••                                       | ••• | 93                  |
| (a) The author of SV and SVV: Akala                                         | ińka                                      | ••• | 93                  |
| (b) Historical background of the title of                                   |                                           | ••• | 93                  |
| (c) General outlines of the SV and SV                                       |                                           | ••• | 93                  |
| (d) The Style of SV and SVV                                                 | •••                                       | ••• | 95                  |
| (e) The Style of SVT                                                        | ***                                       | ••• | 96                  |
| (f) Analysis of the Subject-Matter                                          | •••                                       | ••• | 97                  |
| 1. Pramāņamīmāmsā                                                           | •••                                       | ••• | 97                  |
| (i) The Soul and the Knowledge                                              | ***                                       | ••• | 97                  |
| (ii) Only jūāna is pramāņa                                                  | •••                                       | ••• | 98                  |
| (iii) Jñāna as Self-cognisance                                              | •••                                       |     | 99                  |
| (iv) The Development of Pramāņ                                              | a-Iakṣaṇa                                 |     | 100                 |
| (v) Kevalajñāna                                                             |                                           | ••• | 100                 |
| (vi) The Historical background                                              | of the                                    |     | 404                 |
| theory of Omniscience                                                       | ***                                       |     | 101                 |
| (vii) Parokṣa Pramāṇa                                                       |                                           |     | 104                 |
| <ol> <li>Smṛti, 2. Pratyabhijñāna,</li> <li>Hetu, 5. Hetvābhāsa,</li> </ol> | <ol> <li>Tarka</li> <li>Debate</li> </ol> | ·)  |                     |
| 7. Jayaparājaya, 8. Āgama                                                   |                                           | ••• |                     |
| 2. Prameyamīmāmsā                                                           | •••                                       |     | 111                 |
| 3. Nayamīmāmsā                                                              | •••                                       | ••• | 113                 |
| 4. Nikşepamimāmsā                                                           | •••                                       | ••• | 114                 |
| (३) प्रस्तावना (हिन्दी)                                                     |                                           |     | ११६४                |
| १. सम्पादनसामग्री श्रौर उसकी योजना                                          |                                           | •   | <b>१</b> - <i>६</i> |
| अकलङ्क की अलम्यकृति                                                         | •••                                       |     | ,,                  |
| प्रतिपरिचय ***                                                              | •••                                       |     | 11                  |
| प्रति की प्रशस्तियाँ ***                                                    | •••                                       |     | २                   |
| सम्पादन ऋग                                                                  | ***                                       |     | ₹                   |

(4)

| सिद्धिवि० मूल का उद्घार            | *** | •••   | 11              |
|------------------------------------|-----|-------|-----------------|
| पाठशुद्धि                          | *** | •••   | Å               |
| अवतरणनिर्देश                       | ••• | ***   | ŧ1              |
| <b>बालोक टिप्पण</b>                | ••• | •••   | 17              |
| प्र <b>स्तावना</b>                 | ••• | ***   | 4               |
| विषयसूची                           | *** | •••   | 11              |
| परिशिष्ट                           | ••• | ***   | 11              |
| टाइप योजना                         |     | ***   | Ę               |
| २. ग्रन्थकार                       |     |       | 33-0            |
| १. भट्टाकलङ्कृतेय                  | ••• | •••   | ७–६६            |
| शिलालेखोल्लेख                      | *** | •••   | હ               |
| ग्रन्थोल्लेख                       | ••• | ***   | १०              |
| जीवनगाथा                           | ••• | •••   | ११              |
| कथाओं का साम्प्रदायिकरूप           | *** | •••   | <b>१</b> ३      |
| कथाओं की समीक्षा                   | ••• | •••   | १४              |
| निष्कलङ्क की समस्या                | *** | •••   | १५              |
| तत्त्वार्थवार्तिकगत २लोक           | ••• | ***   | १५              |
| भक्तलञ्जू की तुलना                 | ••• | *** . | \$ <i>£</i> –&& |
| पुष्पदन्त भूतबलि और अकल <b>ङ्क</b> | ••• | ***   | १७              |
| कुन्दकुम्द<br>-                    | ••• | •••   | ,,              |
| उमास्वात <u>ि</u>                  | *** | ***   | **              |
| समन्तभद्र                          | ••• | •••   | 21              |
| सिद्धसेन                           | ••• | •••   | १८              |
| यतिवृषभ                            | ••• | •••   | *1              |
| श्रीदत्तं                          | ••• | ***   | १९              |
| पूज्यपाद                           | ••• | •••   | ,,              |
| <br>मल्छवादी                       | *** | •••   | २०              |
| जिनभद्र गणि क्षमाश्रमण             | *** | •••   | "               |
| पात्रकेसरी                         | *** | ***   | २१              |
| भतृंहरि                            | *** | ***   | "               |
| कुमारिल<br>-                       | *** | •••   | २३              |
| धर्मकीर्ति                         | *** | ***   | २५              |
| जयराशि-तत्त्वोपप्लव                | ••• | ***   | २८              |
| <sup>•</sup> प्रज्ञाकरगुप्त        | *** | •••   | ३०              |
| अर्चेट                             | ••• | ***   | ३२              |
| शान्तभद्र                          | *** | •••   | ₹₹              |
| धर्मोत्तर                          | ••• | •••   | ३४              |
| कर्णं कगोमि                        | ••• | •••   | ३५              |
| श्चान्त रक्षित                     | *** | ***   | ३५              |
| A. A. A. A. A.                     |     |       |                 |

| अकलकु का समकालीन और परवर्सी आचार्यों पर | ( प्रभाव          |           | <i>३७−</i> ४४ |
|-----------------------------------------|-------------------|-----------|---------------|
| धनञ्जय                                  | ***               | ***       | ३७            |
| वीरसेन                                  | •••               | •••       | ₹७            |
| श्रीपाल                                 | •••               | •••       | ३८ -          |
| जिनसेन                                  | •••               | •••       | ,,            |
| कुमारसेन                                | •••               | •••       | "             |
| ु<br>कुमारनन्दि                         | •••               | •••       | ३९            |
| ्र<br>विद्यानन्द                        | ***               | 141       | ,,            |
| शीलाङ्काचार्य                           | ***               | •••       | ४०            |
| अभयदेव सूरि                             | •••               | •••       | 80            |
| सोमदेव सूरि                             | ***               | •••       | ,,            |
| अनन्तर्कार्ति                           | •••               | •••       | ,,            |
| माणिक्य नन्दि                           | •••               | ***       | "             |
| शान्तिसूरि                              | •••               | •••       | ४१            |
| <br>वादिराज                             | ***               | •••       | **            |
| प्रभाचन्द्र                             | •••               | •••       | "             |
| अनन्तवीर्यं                             | •••               | •••       | "             |
| वादिदेवसूरि                             | •••               | •••       | n             |
| हेमचन्द्र                               | ***               | •••       | ٠;<br>لاع     |
| मेलयगिरि<br>-                           | •••               | •••       | ,,            |
| चन्द्रसेन                               | •••               | ***       | "             |
| रत्नप्रभ                                | •••               | •••       | 11            |
| आशाधर                                   | ***               | •••       | 83            |
| अभयचन्द्र                               | •••               | ***       | 1)            |
| देवेन्द्रसूरि                           | •••               | ***       | "             |
| धर्म <b>मू</b> षण                       | •••               | •••       | 7.            |
| विमलदास                                 | ***               | •••       | "             |
| यशोविजय                                 | ***               | ***       | 27            |
| अकलङ्क का समय निर्णय                    | •••               | ***       | 88-44         |
| डॉ॰ पाठक आदि का मत                      | •••               | •••       | 88            |
| <b>का</b> र. नरसिंहाचार्य आदि का मत     | •••               | •••       | ४५            |
| हमारी विचारणा                           | •••               | •••       | ૪૬–૫ <b>૫</b> |
| आर. नरसिंहाचार्य आदि के मत की समीक्षा   |                   |           | .4 11         |
| (१) मान्यस्रेट राजघानी                  | •••               | •••       | ४६            |
| (२) मल्लिषेण प्रशस्तिगत साहसतुंग        |                   | •••       | ४६            |
| दिन्तिदुर्ग का उपनाम है                 | •••               | ***       | • •           |
| रामेश्वरमन्दिर का शिलालेख               | ***               | •••       | ४९            |
| (३) अकलंकचरितगत शास्त्रार्थ शक सं       | वत ७०० का         | <u></u>   | 40            |
| (४) धवला में तत्त्वार्थवार्तिक के अवत   | •                 | ٠         |               |
| (५) सिद्धसेनगणि की भाष्य टीका का        |                   | का उड़केट | ५१<br>1.0     |
| (४) ।सङ्खनगाण का माज्य टाका का          | ।त्तास्त्राजागरपथ | দা বংগধ   | ५१            |

| (६) हरिभद्रसूरि का 'अकलङ्क                     | न्याय' उल्लेख          | •••     | 42             |
|------------------------------------------------|------------------------|---------|----------------|
| (७) निशीयचूर्णिका उल्लेख शि                    | वार्य के सिद्धिविनिश्च | य का है | 43             |
| अकलंड्स को ८ वीं सदी (७२०–७८०) व               |                        |         | 48             |
| अकलक्ष्ट्र के धन्य                             | •••                    | •••     | <b>५५</b> –६०  |
| तत्त्वार्थवातिक<br>तत्त्वार्थवातिक             | •••                    | •••     | 45             |
| अष्टशती                                        | •••                    | •••     | ५७             |
| लघीयस्त्रय सविवृति                             | •••                    | •••     | ५७             |
| न्यायविनिश्चय सवृत्ति                          | ***                    | •••     | 46             |
| सिद्धिविनिश्चय <b>ं</b>                        | ***                    | •••     | <b>\$</b> 0    |
| प्रमाणसंग्रह                                   | •••                    | ***     | ,,             |
| अकल क्टूकी जैन न्याय को देन                    | ***                    | •••     | <b>६१−६४</b>   |
| प्रमाण के लक्षण में अविसंवादिवद                | •••                    | •••     | <b>६</b> १     |
| अविसंवाद की प्रायिक स्थिति                     | ***                    | •••     | ६२             |
| परकल्पित प्रमाणलक्षणनिरास                      | •••                    | •••     | "              |
| प्रभाण का विषय                                 |                        | •••     | ,,             |
| पूर्व पूर्वज्ञान की प्रमाणता, उत्तरोत्तर की    | फलरूपता                | •••     | <br>           |
| ईहा और घारणा की ज्ञानरूपता                     | ***                    | •••     | "              |
| अर्थ और आलोक ज्ञान के कारण नहीं                | •••                    | •••     | 17             |
| प्रत्यक्ष का लक्षण                             | •••                    | •••     | <br>,;         |
| वैशद्य का लक्षण                                | •••                    | •••     | ६३             |
| सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष                         | •••                    | •••     | • •            |
| परोक्ष का लक्षण और भेद                         | ***                    | •••     | 11<br>11       |
| रमृति का प्रामाण्य                             | •••                    | ***     | Ęį             |
| प्रत्यभिज्ञान का प्रामाण्य                     | •••                    | •••     | ६३             |
| तर्क की प्रमाणता                               | •••                    | •••     | Ę ą            |
| अनुमान के अवयव                                 | ***                    | •••     | ६४             |
| हेतु के भेद                                    | •••                    | ***     | Ę¥             |
| अदृश्यानुपलन्धि से भी अभाव की सिद्धि           | •••                    | ***     | ξ¥             |
| हेत्वाभास                                      | ***                    | •••     | n              |
| वाद और जल्प                                    | ***                    | •••     |                |
| जाति का लक्षण                                  | •••                    | ***     | #              |
| जय पराजय व्यवस्था                              | •••                    | •••     | ,,             |
| सप्तभंगी निरूपण की प्रगति                      | •••                    | •••     | Ęų             |
| उपसंहार                                        | ***                    |         | <b>Ę</b> Ų     |
| अकलङ्क् का व्यक्तित्व                          | ***                    |         | ६५ <b>–६</b> ६ |
| ज्ज<br>अनन्तवीयं, सिद्धिविनिक्षय टीका के कर्ता | ***                    |         | <b>₹७</b> ~८९  |
| •                                              |                        |         | •              |
| अनन्तवीयं भद्धालु ताकिक                        | •••                    |         | Ę (S           |
| अनन्तवीर्यं का बहुधुतस्य                       | •••                    | •••     | 44             |
| वैदिकसाहित्य और अनन्तवीर्य                     | •••                    | •••     | "              |

(7)

|         | महाभारत                           | •••                   | ••• | ६९             |
|---------|-----------------------------------|-----------------------|-----|----------------|
|         | व्याकरण <b>ग्रन्थ</b>             | ***                   | ••• | ৬০             |
|         | दर्शनशास्त्र                      | ***                   | ••• | ৬০             |
|         | विशेष तुलना                       | ***                   | ••• | <i>४७–५७</i>   |
|         | बृहत्संहिता और अनन्तवीर्य         | ***                   | ••• | ७१             |
|         | दो अविद्धकर्ण और ,,               | ***                   | ••• | ७२             |
|         | अनन्तवीर्य का समय                 | ***                   | ••• | ७५-८९          |
|         | शिलालेखोल्लेख                     | •••                   | ••• | ં હપ           |
|         | ग्रन्थोल्लेख                      | ***                   | ••• | ७७             |
|         | ग्रन्थोल्लेखों की समीक्षा         |                       | ••• | ሪየ             |
|         | विद्यानन्द और अनन्तवीर्य          | ***                   | ••• | ८१             |
|         | अनन्तकीति ,, ,,                   | ***                   | ••• | ८२             |
|         | सोमदेव ,, ,,                      | ***                   | ••• | ८६             |
|         | अनन्तवीर्यं का समय ९५०-९९० तक     | सिद्ध करनेवाले प्रमाण |     | ७১             |
|         | विप्रतिपत्तियों की आलोचना         |                       |     | ୯୬             |
|         | अनन्तवीर्य के प्रन्य              | •••                   | ••• | ८९             |
|         |                                   |                       |     |                |
| ३. ग्रन | थ परिचय                           |                       |     | ६०-१६४         |
|         | सिद्धिविनिश्चय की अकलङ्कुकर्तृकता | •••                   | ••• | 90             |
|         | नाम का इतिहास                     | •••                   | ••• | 13             |
|         | विषयविभाजन                        | •••                   | ••• | ९०-९२          |
|         | रचनाशैली                          | •••                   | *** | ९२             |
|         | टीका की शैली                      | ***                   | ••• | ९२–९४          |
|         | आन्तरिक विषयपरिचय                 | •••                   | ••• | 68 5£8         |
| ₹-      | प्रमाणमीमांसा                     | ***                   | ••• | <b>९</b> ५-१३१ |
|         | आत्मा और ज्ञान                    | ***                   | ••• | ९५             |
|         | ज्ञान ही प्रमाण है                | •••                   | *** | ९६             |
|         | ज्ञान का स्वसंवेदित्व             | •••                   | ••• | ९७             |
|         | प्रमाण के स्रक्षणों का विकास      | ***                   | ••• | ९८             |
|         | अविसंवाद की प्रायिक स्थिति        | •••                   | ••• | ९९             |
|         | अविसंवादित्व का प्रकार            | •••                   | ••• | ९९             |
|         | जैनपरम्परा के दर्शन का स्वरूप     | •••                   | ••• | १०२            |
|         | प्रत्यक्ष का विषय                 | ***                   | ••• | १०६            |
|         | अवग्रहादिज्ञान                    | ***                   | ••• | १०८            |
|         | केवलज्ञान की सिद्धि और इतिहास     | •••                   | ••• | १०९            |
|         | निश्चयनय और सर्वज्ञता             | ***                   | ••• | १११            |
|         | परोक्षप्रमाण                      | •••                   | ••• | ११५            |
|         | हेतुविचार                         | •••                   | ••• | १ <b>१</b> ५   |
|         | •                                 |                       |     |                |

| हेत्याभास                   | •••    | *** | ११९     |
|-----------------------------|--------|-----|---------|
| कयाविचार                    | •••    | *** | १२१     |
| जयपराजय व्यवस्था            | ***    | *** | १२३     |
| शब्द का स्वरूप              | •••    | *** | १२५     |
| अरगमश्रुत                   | •••    | ••• | १२६     |
| वेदापौरुषेयत्वविचार         | •••    | *** | १२७     |
| शब्द की अर्थवाचकता          | •••    | ••• | १२९     |
| २. प्रमेयमीमांसा            | ***    | ••• | १३२-१३९ |
| ध्रीव्य और सन्तान           | ***    | *** | · १३३   |
| सामान्यविशेषात्मक अर्थ      |        | *** | १३४     |
| प्रमेय के भेद               | •••    | ••• | १३५     |
| जीव का स्वरूप               | •••    | *** | १३६     |
| ३. नवमीमांसा                | ***    | *** | १३९-१६० |
| परमार्थ और व्यवहार          | * **** | ••• | १४३     |
| सुनय दुर्नय                 | •••    | ••• | १४३     |
| दो नय द्रव्याधिक पर्यायाधिक | ***    | ••• | 885     |
| द्रव्यास्तिक द्रव्यार्थिक   | •••    | ••• | १४३     |
| ज्ञाननय अर्थनय और शब्दनय    | •••    | ••• | १४३     |
| मूलनय सात                   | ***    | *** | 888     |
| नैगम नय                     | •••    | ••• | १४४     |
| नैगमाभास<br>-               | •-•    | *** | १४४     |
| संग्रह-संग्रहाभास           | •••    | *** | १४५     |
| व्यवहार-व्यवहाराभास         | ***    | *** | १४६     |
| ऋजुसूत्र-तदाभास             | •••    | ••• | १४६     |
| शब्दनय-तदाभास               | ***    | ••• | १४७     |
| समभिरूढ-तदाभास              | •••    | ••• | १४८     |
| एवम्भूत-तदाभास              | •••    | ••• | १४९     |
| अर्थनय शब्दनय               | *      | ••• | १४९     |
| निश्चय और व्यवहार           | ***    | ••• | १४९     |
| पंचाध्यायी का नयविभाग       | •••    | *** | १५०     |
| कुन्दकुन्द की अध्यात्मभावना | •••    | ••• | १५२     |
| स्यादाद                     | ***    | ••• | १५३     |
| वस्तुकी अनन्तघर्मात्मकता    | ***    | ••• | १५७     |
| सदासदात्मक तत्त्व           | ***    | ••• | १५७     |
| एकानेकात्मक तत्त्व          | •••    | ••• | १५७     |
| नित्यानित्यात्मक तत्त्व     |        | *** | १५७     |
| भेदाभेदात्मक तत्त्व         | ***    | ••• | १५९     |
| ४. निक्षेपमीमांसा           | ***    | ••• | १६०-६४  |
| निक्षेपों में नथयोजना       | •••    | ••• | १६३     |
|                             |        |     | • • •   |

| (8)         | सिद्धिविनिश | वयटीका का विषयानुक्रम                     |        |     | १६५७१                        |
|-------------|-------------|-------------------------------------------|--------|-----|------------------------------|
| <b>(4</b> ) | शुद्धिपत्र  |                                           |        |     | १७२                          |
| (₹)         | प्रतिकेदो   | पृष्ठों के चित्र                          |        |     | •                            |
| <b>(9</b> ) | सिद्धिविनिश | ष्रयटीका ग्रन्थ प्रथम भाग                 |        |     | १–३७०                        |
|             | ** :        | , " द्वितीय भाग                           |        |     | ३७१ <b>–७५२</b>              |
| (১)         | परिशिष्ट    |                                           |        |     | ७५३-८०८                      |
|             | ₹.          | मूलक्लोकों का क्लोकार्घानुक्रम            | •••    | ••• | <u> હ</u> િષ્ <u>ષ્–७६</u> ४ |
|             | ₹.          | सिद्धिविनिश्चयवृत्तिगत रलोंकों का अनुक्रम | •••    | ••• | ७६५                          |
|             | ₹.          | सिद्धिविनिश्चयगत उद्धृत वाक्य             | •••    | ••• | ७६५                          |
|             | ٧,          | सिद्धिविनिश्चय के पाठान्तर                | •••    | ••• | ७६५                          |
|             | પ્.         | सिद्धिविनिश्चय के विशिष्ट शब्द            | •••    | ••• | ७६६–७१                       |
|             | <b>E</b> .  | टीकाकार रचित २लोकों का अर्घानुकम          | •••    | ••• | ७७२७३                        |
|             | ৩.          | टीकागत उद्धृत वाक्यादि                    | ***    | ••• | ७७४-८४                       |
|             | ۷.          | टीका में उद्घृत मूल सिद्धिविनिश्चय के श   | लोकादि | ••• | ७८५                          |
|             | ٩.          | मूल और टीकागत ग्रन्थ और ग्रन्थकार         | ***    | *** | ७८६–८७                       |
|             | ₹0.         | मूल और टीकागत न्याय और लोकोक्तियाँ        | •••    | ••• | ७८८                          |
|             | ११.         | टीका के विशिष्ट शब्द                      | •••    | ••• | ७८९–८०२                      |
|             | <b>१</b> २. | सम्पादनोपयुक्त ग्रन्थसङ्केत विवरण         | ***    | ••• | ८०३–८०८                      |

#### **ABBREVIATIONS**

(The following abbreviations include those which are used in English Introduction. Vide Appendix No. 12 for detailed list of the works consulted in preparation of the present volume.)

| santed in prepa | ration of the problem,                                     |
|-----------------|------------------------------------------------------------|
| ABORI           | Annals of Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.   |
| ADP             | Adipurāņa, Bharatiya Jņānapitha, Kasi.                     |
| AGT             | Akalanka-granthatraya, Singhi Jaina Series, Bharatiya      |
|                 | Vidya Bhavana, Bombay.                                     |
| AJP             | Anekāntajyapatākā, Gaekwad Oriental Series, Baroda.        |
| BHSJ            | Bombay Historical Society Journal, Bombay.                 |
| BPRV            | Bhāratake Prācīna Rājyavamsa, Hindi Grantha Ratnakara,     |
|                 | Bombay.                                                    |
| BSS             | Brhat-sarvajñasiddhi, Manikcandra Grantha Mala, Bombay.    |
| DDT             | Dvātrimsat Dvātrinsatikā, Atmanand Sabha, Bhavanagar.      |
| EC              | Epigraphia Carnațikă.                                      |
| HIL             | History of Indian Logic, University of Calcutta, Calcutta. |
| Hindi Intro.    | Hindi Introduction printed in the present volume.          |
| IA              | Indian Antiquary.                                          |
| JBORS           | Journal of the Bihar and Orissa Research Society, Patna.   |
| JSI             | Jaina Sāhitya aur Itihāsa, 2nd Ed. Hindi Grantha           |
|                 | Ratnākara Kāryālaya, Bombay.                               |
| JSIV            | Jaina Sahitya Aur Itihasa para Vişadaprakäśa, Virasevä-    |
|                 | mandir, Delhi.                                             |
| JSLS            | Jaina Silālekha Samgrah, Manikcandra Digambar Jaina        |
|                 | Grantha Mala, Bombay.                                      |
| JTVV            | Jainatarkavārtikavītti-Nyāyāvatāravārtikavītti, Singhi     |
| J.              | Jaina Series, Bombay.                                      |
| KK              | Kathākośa, Press copy prepared by Dr. A. N. Upadhye,       |
|                 | Rajaram College, Kolhapur.                                 |
| KPTS            | Kannada Prantiya Tadapatrīya-granthasūci, Bharatiya        |
|                 | Jñāinapith, Kasi.                                          |
| LSS             | Laghusarvajñasiddhi, Manikcandra Jaina Granthamala,        |
|                 | Bombay.                                                    |
| LT              | Laghiyastraya, Akalanka Granthatraya, Singhi Jaina Series, |
|                 | Bombay.                                                    |
|                 | Dombay.                                                    |

Series, Bombay.

LTV

Laghīyastrayavrtti, Akalankagranthatraya, Singhi Jaina

MSLT Mīmāmsāślokavārtika-tīkā, University of Madras, Madras.
MSLV Mīmāmsaślokavārtikavṛtti of Sucaritamiśra, Trivendrum.

NC Niśīthacūrņi, Sanmatī Jnānapith, Agra.

NKC Nyāyakumudacandra, Manikcand Digambar Jaina Grantha-

mālā, Bombay.

NV Nyāyaviniścaya, Bharatiya Jñānapitha, Banaras.

NVV Nyāyaviniścaya-vivaraṇa, Bharatiya Jñānapitha, Banaras.

PKM Prameyakamalamārtaṇḍa, Nirnayasagar Press, Bombay.

PMS Parīkṣāmukhasūtra (Pramyakamalamārtaṇḍa), Nirnaya

sagar Press, Bombay.

PP Pravacanapraveśa (LT), AGT, Singhi Jaina Series,

Bombay,

PRM Prameyaratnamālā published by Pt. Phulacandraji, Kasi.
PV Pramāṇavārtika, Bihar and Orissa Research Society, Patna.
PVB Pramāṇavārtikabhāṣya, Kasiprasad Jayaswal Research

Institute, Patna.

PVV Pramāṇavartikavṛtti, Kitab Mahal, Allahabad.

PVVT Pramāṇavārtikavṛttiṭīkā (Karṇagomi), Kitab Mahal,

Allahabad.

SR Syādvādaratnākara, Ārhataprabhākara Kāryālaya, Poona.

SS Sarvārthasiddhi, Bharatiya Jñānapitha, Banaras.
SV Siddhiviniścaya printed in the present volume.

SVT Siddhiviniścaya-Tīkā printed in the present volume.

SVV Siddhiviniścaya-vṛṭṭi printed in the present volume.

TBh Tattvārthādhigama-bhāṣya, Devacand Lalbhai Fund, Surat.

TLK Trilakṣaṇakadarthana of Pātrakesari quoted in SVT,

the present volume.

TP Tiloyapannatti, Jivaraja Jain Granthamala, Kolhapur.
TPS Tattvopaplavasimha, Gaekwad Oriental Series, Baroda.
TS Tattvasamgraha, Geakwad Oriental Seires, Baroda.
TSLV Tattvārthaślokavārtika, Nirnayasagar Press, Bombay.
TSu Tattvārthasūtra, printed as the Appendix to Tattvārtha

Värtika, Banaras.

TV Tattvārthavārtika, Bharatiya Jñānapitha, Banaras.

TVB Tattvārthavārtikabhāṣya, Bharatiya Jñānapiṭha, Banaras.

YST Yaśastilakacampü, Nirnayasagar Press, Bombay.

#### प्रस्तावनोपयुक्त ग्रन्थसङ्केत विवरण

[ समग्र ग्रन्थ में उपयुक्त ग्रन्थों का विवरण परिशिष्ट १२ में दिया है। यहाँ केवल प्रस्तादना में उपयुक्त ग्रन्थों का विवरण है।]

अकलंकप्र० प्रस्ता० अकलङ्कप्रन्थत्रयप्रस्तावना, सिंघी जैन सीरीज, भारतीय विद्याभवन बन्बई

अच्युत पत्रिका, गोयनका निधि, काशी अनगारधर्मामृतप्रशस्ति माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बंबई

अनेकान्त मासिक, वीर सेवा मन्दिर, दिल्ली
अमोधवृत्ति लिखित, भारतीय ज्ञानपीठ काशी
आचा० आचारांगसूत्र, आगमोदय समिति, सूरत
आदिपुराण, भारतीय ज्ञानपीठ काशी

ऑन युवेनच्यांग भाग २ ओरियंटल ट्रांसलेशन फंड, लन्दन

आप्तप॰ प्रस्ता॰ आप्तपरीक्षा प्रस्तावना, वीर सेवा मन्दिर, दिल्ली

अराधना० आराधना कथाकोश नेमिदत्तकृत, जैन ग्रन्थरत्नाकर बम्बई आलापप० आलापपद्धति, प्रथमगुच्छक, प्र० पन्नालाल जैन, बनारस

इस्मिंग की भारतण इस्मिंग की भारतयात्रा, इंडियन प्रेस, प्रयाग इस्मिंग एट श्रवणबेलगोला द्विण उत्तरपुराण प्रास्ताण उत्तरपुराण प्रास्ताविक, भारतीय ज्ञानपीठ काशी

ए० इं० एपिग्राफिया इंडिका ए० क० एपिग्राफिका कर्नाटिका

ए० भा० ओ० रि० इं० एनल्स भाण्डारकर ओरियण्टल रिसर्च इंस्टीट्यूट, पूना कन्नडप्रान्तीय ताडपत्रीय ग्रन्थ सूची, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी

कसायपाहुड चूर्ण वीर सेवा मन्दिर, दिल्ली

कौषीतकी वपनिषत्, निर्णयसागर बंबई

**क्षीरतर्रगिणी प्रस्तावना** भीमांसाश्लोकवार्तिक तात्पर्यं टीका प्रस्तावना में उद्धृत, मद्रास यूनि०**सीरीज** 

गणधरवाद प्रस्ता॰ गणधरवाद, प्रस्तावना, गुजरात विद्यासभा, अहमदाबाद

गद्यकथाको० लि० गद्यकथाकोस लिखित, डॉ० उपाध्ये, राजाराम कालेज, कोल्हापुर

चतुर्विकातिप्रबन्ध राजशेखरकृत, निर्णयसागर बम्बई

चस्वारः कर्मग्रन्थाः प्रस्ता० चत्वारः कर्मग्रन्थाः की प्रस्तावना, आत्मानन्द सभा, भावनगर

चत्तारिबंडक पंचप्रतिक्रमण, आत्मानन्द सभा, आगरा

जयधव**ः प्र• प्रस्ता**० जयधवला प्रथम भाग प्रस्तावना, भा॰ दि॰ जैन संघ, मथुरा

जर्नल बंबई बाँच रायल एशि०सो० जर्नल रायल एशियाटिक सोसाइटी बम्बई जर्नल रायल एशि० सो० जर्नल रायल एशियाटिक सोसाइटी

जि॰ बि॰ ओ॰ रि॰ सी॰ जर्नल बिहार एन्ड ओरिसा रिसर्च सोसाइटी पटना

जैनतर्कभाषा प्रस्ताव जैनतर्कभाषा प्रस्तावना, सिधी जैन सीरीज, भारतीय विद्याभवन, बम्बई जैनतर्कवा० प्रस्ताव न्यायावतारवर्तिक वृत्ति प्रस्तावना, सिधी जैन सीरीज, भारतीय विद्या

भवन, बम्बई

**जैनवर्शन** छे० महेन्द्र कुमार न्यायाचार्य, वर्णीग्रन्थमाला भदैनी, काशी

**जैनबर्धन** मासिक, भा० दि० जैनसंघ, मथुरा

जैन शिलालेख संग्रह तृतीय भाग, माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बंबई জঁনহিা০ রু০ द्वितीय भाग जैनशि० द्वि० प्रथम भाग র্জনহিতে সত जैन साहित्य और इतिहास, द्वितीय संस्करण, हिन्दी ग्रन्थ रत्नाकर, बम्बई जैनसा० इ० जैन साहित्य और इतिहास पर विश्वद प्रकाश, वीर सेवा मन्दिर, दिल्ली जैनसा० इ० वि० प्र० जैन साहित्यनो संक्षिप्त इतिहास, क्वेताम्बर कान्फ्रेन्स, बम्बई र्जनसा० नो सं० इ० जैन साहित्य संशोधक, पूना जैनसा० सं० सं० नाथुराम प्रेमी, बम्बई जंन हिन्नेषी जैनिज्म इन साउथ इंडिया, जीवराज ग्रन्थमाला, सोलापुर जैनिज्म इन साउथ इं० रायचन्द्र जैन शास्त्रमाला बम्बई ज्ञानार्णव मासिक, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी जानोदय तत्त्वसंग्रह प्रस्तावना, ओरियंटल सीरीज, बडौदा तस्वसं० प्रस्तावना तत्त्वार्थं सूत्र विवेचन प्रस्तावना, भा० जैन महामंडल, वरधा तस्वार्थ० प्रस्ता० तत्त्वोपप्लवसिंह प्रस्तावना, ओरियंटल सीरीज, बड़ौदा तत्त्वोपप्लव० प्रस्ता० तिलोयपण्णत्ति, जीवराज जैन ग्रन्थमाला, सोलापुर तिलोयप० तिलोयपण्णत्ति द्वितीयभाग् प्रस्तावना तिलोयप० द्वि० प्रस्ता० तैत्तिर्युपनिषत्, निर्णयसागर बंबई तैत्ति० किताब महल, इलाहाबाद दर्शनदिग्दर्शन दी राष्ट्रकृटाज एंड देअर टाइम्स, ओरियंटल बुक एजेंसी, पूना दी राष्ट्रकृटाज० वी लॉइफ ऑफ़ युवेनच्यांग लन्दन द्वात्रिंशत् द्वात्रिंशतिका, यशोविजयकृत, जैन धर्म प्रसारक सभा, भावनगर द्वात्रिशत् द्वात्रि० यञ्चो० द्वितीय रिपोर्ट, सर्च ऑफ दी मैन्यु० द्वितीय रिपोर्ट, सर्च ऑफ दी मैन्युस्किप्ट (पिटर्सन), बम्बई धर्मोत्तरप्रदीप प्रस्तावना, काशीप्रसाद जायसवाल इंस्टीटचूट, पटना धर्मोत्तरप्र० प्रस्ता० नयचक, मुनि जम्बूबिजय संपादित नयच० नयचक वत्ति लिखित, खे० जैन मन्दिर रामघाट, काशी नयच० वृ० लि० नियमसारटीका, जैन ग्रन्थ रत्नाकर, बम्बई नियमसारटी० न्यायकुमुदचन्द्र, द्वितीय भाग प्रस्तावना, माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बम्बई न्यायकु० द्वि० प्रस्ता० न्यायकु० प्र० प्रस्ता० प्रथम भाग प्रस्तावना न्यायदीपिका प्रस्तावना, वीरसेवा मन्दिर, दिल्ली न्यायदोपिका प्रस्ता० न्यायविनिश्चयविवरण द्वितीय भाग प्रस्तावना, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी न्यायवि० वि० द्वि० प्रस्ता० न्यायवि० वि० प्र० प्रस्ता० प्रथम भाग प्रस्तावना पार्विनाथचरित माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बंबई पाइवंनाथ च० प्रकृतिअनुयोगद्वार, धवलाटीका जैन साहित्योद्धारक फंड, भेलसा प्रकृति अनु० सटीकाः चत्वारः कर्मग्रन्थाः, प्रथमकर्मग्रन्थटीका, आत्मानन्दसभा, भावनगर प्रथम क० ग्रन्थ टी० प्रभावकचरित, निर्णय सागर, बम्बई प्रभावक**च**रित काशी प्रसाद जायसवाल इंस्टीटचूट, पटना प्रमाणवातिकभाष्य प्रस्तावना प्रमेयकमलमार्तण्ड प्रस्तावना, निर्णयसागर, बम्बई प्रमेयक० प्रस्ता० प्रवचनसार अंग्रेजी अनुवाद प्रस्ता० प्रवचनसार अंग्रेजी अनुवाद की प्रस्तावना जैन लिटरेचर सोसाइटी, केम्ब्रिज

प्रवचनसार भू०

बम्बई कर्नाटक इंस्कि०

बम्बई हि० सो० जर्नल

बुद्धिप्रकाश पु०

बृहती द्वि० भाग प्रस्ता० बराक्याकीश प्रस्ता०

बृहत्कयाकीश प्रस्ता०

बौद्धधर्मदर्शन बौद्ध संस्कृति

बह्मसि० प्रस्ता०

भा० प्रा० राज०

भारतीय इतिहास की रूपरेखा

भारतीय विद्या महापुराण

महापुराण पुष्पदन्त कृत

मिडिवल जैनि०

मी० इलो० ता० टी० प्रस्ता०

मुनिसुवत का० राजा भोज लघी० प्रस्ता०

लघुसर्वज्ञसि० बादन्याय प्रस्ता०

यादस्थाय प्रस्ताप् राजेन्द्रसूरि स्मारक प्रन्थ

वेदान्तप०

षट्खंडागम प्रथमपु० प्रस्ता० संस्कृत साहित्य का इतिहास

सत्साधुस्मरण मङ्गल पाठ

सन्मतिप्र० प्रस्तावना

समयत्रा० }

समयसा० ) समयसा० आत्म०

सर्वंदर्शनसंग्रह प्रस्तावना

साउथइं० इं० सौन्दरनन्द

स्याद्वादसि० प्रस्ता०

स्याद्वादास० प्रस्ता० हनुमच्चरित

हरियंश पु०

हि० इ० ला० हेतु बि० टी० प्रस्ता० प्रवचनसार भूमिका, रायचन्द्र शास्त्रमाला, बम्बई

बम्बई कर्नाटक इंस्क्रिप्शन

बम्बई हिस्टोरिकल सोसाइटी जर्नल, बम्बई

बुद्धिप्रकाश मासिक, पुस्तक, गुजरात वर्नाक्यूलर सोसाइटी, अहमदाबाद

बृहती द्वितीयभाग प्रस्तावना, मद्रास यूनि० मद्रास

बृहत्कथाकोश प्रस्तावना, सिघी जैन सीरीज, भारतीय विद्याभवन, बंबई

बिहार राष्ट्रभाषा परिषद्, पटना

राहुलजीकृत, कलकत्ता

ब्रह्मसिद्धि प्रस्तावना, मद्रास यूनि० सीरीज

भारत के प्राचीन राजवंश, हिन्दी ग्रन्थ रत्नाकर, बम्बई

प्रथम संस्करण हिन्दुस्तानी एकेडेमी, अलाहाबाद

पत्रिका, भारतीय विद्याभवन, बम्बई महापुराण, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बम्बई

मिडिवल जैनिजम, कर्नाटक पब्लिशिंग हाउस, बम्बई

मीमांसाञ्लोकवार्तिक तात्पर्यटीका प्रस्तावना, मद्रास यूनि० सीरीज

मुनिसुव्रतकाव्य, जैन सिद्धान्त भवन, आरा

विश्वेश्वर नाथ रेऊ, हिन्दुस्तानी एकेडमी, अलाहाबाद लघीयस्त्रय प्रस्तावना, माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बम्बई

लघुसर्वज्ञसिद्धि (लघीयस्त्रयादि संग्रह) माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बम्बई

वादन्याय प्रस्तावना, महाबोधि सोसाइटी, सारनाथ

आहोर

वेदान्तपरिभाषा, निर्णयसागर, बम्बई

षद्खंडागम प्रथम पुस्तक प्रस्तावना, जैनसाहित्योद्धारक फंड, भेलसा

प्रथम संकरण, काशी वीरसेवा मन्दिर, दिल्ली

सन्मतितर्के प्रकरण प्रस्तावना गुजराती, पुरातत्त्वमन्दिर, अहमदाबाद

समयप्राभृत, जैनसिद्धान्तप्रकाशिनी संस्था, कलकत्ता ं

समयप्राभृत आत्मस्याति टीका, जैनसिद्धान्तप्रकाशिनी संस्था कलकत्ता

भाण्डारकर ओ० रिसर्च इंस्टीटचूट, पूना

साजथ इंडियन इंस्किप्सशन पंजाब यूनिवर्सिटी, लाहौर

स्थाद्वादसिद्धि प्रस्तावना, माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बम्बई

लिक्ति

हरिवंशपुराण, माणिकचन्द्र जैन ग्रन्थमाला, बम्बई

हिस्ट्री ऑफ इंडियन लॉजिक, कलकत्ता यूनि॰, कलकत्ता

हेतुबिन्दुटीका प्रस्तावना, ओरियंटल सीरीज, बड़ौदा

# INTRODUCTION TO SIDDHIVINISCAYA-TĪKĀ

"Victory to Akalanka's Sacred Word, which is like a moon in the sky of Anekanta."

-Shubhachandra.

#### INTRODUCTION<sup>1</sup>

The Introduction to the present work is given under three divisions:

- 1. The material available for the present volume and its critical utilisation,
- 2. The authors and their age, and
- 3. Historical and Philosophical discussion of the ideas embodied in the original text, *Siddhiviniseaya* of Akalanka and its tīkā by Anantavīrya.

The mediæval period of Indian Philosophy has to be accredited for producing the epoch-making philosophers like Kumārila, the great exponent of Mīmāmsā, Dharmakīrti, the brilliant logician of Buddhism, and Akalanka, the very pinnacle of logical acumen and philosophical wisdom. Akalanka was the most original interpreter of Jaina epistemology and he built a system of Nyāya which later came to be known as Akalanka-nyāya.

In the present volume, Akalańka's Siddhiviniścaya (SV) with vrtti (SVV) of the author himself and Siddhiviniścaya-tīkā (SVT) of Ananta-vīrya are published for the first time with the help of a single manuscript, and that too has been only available for SVT, out of which the other two, namely, the SV and SVV have been reconstructed.

#### 1. THE MATERIAL FOR THE EDITION

# 1. The Ms. of Siddhiviniścaya-tika:

The Ms. of the Siddhiviniseaya-tikā was found out from Kodāyagrāma in Cutch, in 1926, by the revered Pt. Sukhalalji while he was editing Sanmati Tarka. Panditji has given some quotations from the SVT in his edition of Sanmati Tarka, in the foot-notes.

Unfortunately, the Ms. of SVT is full of mistakes, firstly because<sup>2</sup> some of the letters are disfigured due to the leaves having got stuck up, and secondly perhaps because the original Ms. from which the one under reference is copied, was written in padimātrā style and the copyist being

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The English Introduction gives only the gist of Hindi Intro. The readers are, therefore, requested to consult the Hindi Intro. for detailed discussions.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Hindi Intro. p. 2.

unable to distinguish the mātras—'ā' and 'c'; has made the confusion of vowels, which mainly accounts for mistakes at various places. Besides many such causes there are blank dotted spaces just as ......: given in the Ms. which indicate that either some letters have been brushed out of the original Ms. or it did not have that portion at all. Leaf numbering 487 is missing in the Ms.

From the *Prašasti*, at the end of the Ms., it is clear that this was written by Sāhu Dhanarāja of Nāmaḍāgotra for Dharmasūri of Viśālagaccha beginning from Āryarakṣita. Further it is known that the Ms. is a copy of the Ms. which was got written by Sānti, a generous anuvrati Śrāvaka and presented to Nāgadevagaṇi. The copyist was Viṣṇudeva who copied it in Samvat 1662. From the external evidences, e.g. the quality of the paper etc., of the present Ms. it can be conjectured that this copy was prepared without the lapse of any long interval of time. Reference has already been made to the fact that the Ms. is full of mistakes and omissions. The corrections in SVT have been given in round brackets ( ) and additions have been shown in square brackets [ ].

### 2. The reconstruction of Siddhiviniscaya and its Vrtti:

As already stated, SV and SVV are reconstructed with the help of SVT, so with a view to substantiate the correctness of the reconstruction of the said texts, the references to SV and SVV, found here and there in the SVT and other Jaina as well as non-Jaina works, have been added in the foot-note called Aloka-Tippana. The SV. and SVV of Akalańka have been reconstructed by selecting words from the SVT. It was, indeed, very difficult to reconstruct SV in various metrical forms; still it had to be done and an appreciable success has, it is hoped, been achieved. The difficulty is felt still more when SVT is silent at certain places; and at such spots the reconstruction has only been possible where other sources were available. It is quite possible that in such a stupendous text as SVT, comprising almost as many as eighteen thousand verses (granthāgra), the words of SV and SVV, selected for commentary, may be merged in the SVT or the words of the SVT may be mistaken to be those of SV and SVV.

Being quite aware of these difficulties, attempt has been made to the best of the author's capacity to reconstruct SV and SVV. Hence, the SV and SVV have been printed in square brackets [ ]; such brackets are also given for the words which are added with the help of the works other than SVT.

To substantiate our reconstruction, cross-references are given in the foot-notes giving the text of SV and SVV. referred to in SVT. Such references are alphabetically shown in the Appendix No. 8.

The following table shows the number of verses of SV reconstructed in the present volume. They are as follow:

| LODOL | 12 1               |                 |
|-------|--------------------|-----------------|
| 1.    | Pratyak şasiddhi   | 28              |
| 2.    | Savikalpasiddhi    | 29              |
| 3.    | Pramāṇāntarasiddhi | 24              |
| 4.    | Jīvasiddhi         | 24              |
| 5.    | Jalpasiddhi        | $28\frac{1}{2}$ |
| 6.    | Hetulak şanasiddhi | 43 <del>1</del> |
| 7.    | Sāstrasiddhi       | 30              |
| 8.    | Sarvajñasiddhi     | 43              |
| 9.    | Sabdasiddhi        | 45              |
| 10.   | Arthanayasiddhi    | 28              |
| 11.   | Sabdanayasiddhi    | 31              |
| 12.   | Nikşepasiddhi      | 16              |
|       |                    | 370             |
|       |                    |                 |

In addition to SV, the SVV, which is reconstructed in prose, will come to about 500 verses if metrically composed.

# 3. The Nature of Quotations:

The references drawn from works other than the text are printed in double inverted (".....") comas with the sign of (\*), in Grate No. 2. The sources of the quotations are given in square brackets just at the end of the quotation. There are some quotations in the text before us, which are referred to such authors and their works as are not traceable in the works available to the editor of this volume. In such places, similar references are given in the foot-notes; besides variant readings are also supplied from other sources. At the same time, the quotations which throw some light upon historical matters have been carefully scrutinised and critically reviewed.

# 4. Aloka-Ţippaņa by the Editor:

A large number of references relevant to the arguments for and against the topics discussed, have been added in foot-notes called Aloka, so that such comparative notes may give a clear idea of the historical development of the problems. The explanatory notes are also supplied. Variant readings of the quotations are given in the Notes which are based on more

than two-hundred and fifty works, the detailed survey of which has been given at the end under Sanketa-Vivarana-Appendix No. 12.

# 5. Appendices:

The following is the list of topics dealt with in various Appendices.

- 1. The alphabetical arrangement of the first and the third pāda of Siddhiviniscaya.
- 2. The Kārikās included in SVV.
- 3. The quotations of the SVV.
- 4. The Variant readings of SV and SVV referred to in SVT.
- 5. The alphabetical list of the technical words of SV and SVV.
- 6. Kārikās by Anantavīrya in SVT.
- 7. The quotations, with references, of SVT.
- 8. SV and SVV as quoted in SVT.
- 9. The authors and works quoted in SVT.
- 10. Axioms and Epigrams.
- 11. Some technical words of SVT.
- 12. Abbreviations.

#### 2. THE AUTHORS

#### 1. Bhatta Akalanka

It can be said without much exaggeration that Akalanka is a brilliant personality in the Jaina Philosophical literature; undoubtedly, he occupies the highest place in the Jaina Nyāya literature. Though the Agamas do contain discussions about Pramāṇa, the credit goes to Akalanka for the systematic classification of the above with correct phraseology. And thus the Jaina commentators and philosophers of the later period owe much to Akalanka's incisive insight to understand the old classics; in fact, Akalanka stands independent by himself; and his work has rightly been referred to as Akalanka-Nyāya.

Certainly, Akalańka can be compared with the intellectual giants of other systems of Indian philosophy as referred to above. Akalańka systematised the Jaina logic on the basis of the philosophical expositions of Samantabhadra and Siddhasena. He gave the precise meaning to the terms used in the Āgamas and moulded them into a systematic body of thought.

It must be readily admitted that the mediæval period, e.i., the seventh, eighth and ninth centuries, of the Indian Philosophical history is one of a brisk intellectual revolution. Every system of Indian thought was systematised by its respective exponents; this is not all. These exponents subjected other schools of thought to severe criticism. This period has to its credit, the philosophical debates giving opportunity to the exponents and scholars of different schools to study other systems intensively with a view to combat the arguments of the opponent schools. The purpose was not only to win over other schools but to have the toyal patronage without which the propagation of the religion would not be effective. The literature of this era exemplifies more refutations of other schools rather than construction of their own systems.

Akalanka was an inspiring philosopher and he himself invited inspiration from without; this he gathered from the attacks on Jaina philosophy by the exponents of other schools, particularly the Buddhist philosophers. In his attempt to defend the teachings of Jaina Agamas, without being dogmatic, he reconstructed and rejuvenated the Jaina-Nyāya on a firmer foundation.

### (a) Epigraphical references of Akalanka:

As stated already, Bhaṭṭa Akalaṅka was an epock-maker; naturally, the inscriptions of later period are full of adorations and admirations for Akalaṅka's logical subtlety and philosophical subtlimity. A note-worthy instance of his unrivalled popularity is witnessed by his mangalācaraṇa¹ of Pramāṅasaṁgraha which has been taken as maṅgala śloka in a number of inscriptions². Some of the following inscriptions will help us to know something about Akalaṅka's life.

- The Kannada inscription of Melukada Vanti at Kadavanni refers to Mahideva Bhattara as the disciple of Akalanka Bhatta of Devagana. The inscription is of about C.1060 A.C3.
- 2. In a stone inscription dated śaka 996 (1074.A.D.) of Bandali there is reference to Akalańka as a guru<sup>4</sup>.
- 3. The stone inscription of 1077 A.C. found near Balagambe Vadagiyarahonda refers to 'tarkaśāstradaviveka dolintakalanka-devarembudu,' while praising Rāmasena<sup>5</sup>.
- An inscription in Kannada-cum<sup>6</sup>-Sanskrit language found in the quadrangle of Pañcabasti at Humach refers to Λkalańka as 'Vādisimha Syādvādāmoghajihva'<sup>7</sup>, flourishing after Sumatideva. The said inscription is dated Śaka 999 (1077 A.C.).
- 5. The Humach inscription dated 1077 A.C. refers to Akalańkadeva after Simhanandi<sup>8</sup>.
- 6. One more inscription from Humach refers Sadasi yadakalankah while praising Vādirāja. It is dated 1077 A.C<sup>9</sup>.
- The pillar inscription of Kattile Basti refers to Jinacandra muni as 'Sakalasamayatarke ca Bhattākalankah'; it belongs to c. 1100 A.C<sup>10</sup>.

Srimat parama-gambhīrasyādvādāmoghalāńchhanam, Jīyāt trailokyanāthasya śāsanam Jinaśāsanam.—PMS, p. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vide Hindi Intro, p. 7 Note 2,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> EC. vol. VI, No. 75.

<sup>4</sup> EC. vol. VII, Sikarpur, No. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> EC. vol. VII, Sikarpur No. 124; see also JSLS. vol. II, No. 217, p. 311.

<sup>6</sup> ibid. vol. VIII, Nagar No. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vide Hindi Intro. p. 8, No. 2.

<sup>8</sup> EC. vol. VIII, Nagar No. 36; JSLS. vol. II, 214.

<sup>9</sup> EC. vol. VIII, Nagar No. 39.

<sup>10</sup> JSLS. vol. I, p. 115, No. 55 (69),

- 8. An inscription of Eradukațțe Basti, Meghacandra muni is spoken of as vibudha as Akalanka in Şaţtarka<sup>1</sup>. It bears the date Saka 1037 (1115 A.C.).
- Similar expression is found in a pillar inscription of Gandhavāraņa basti; its date being Śaka 1068 (1146 A.C.)<sup>2</sup>.
- 10. The Kalturagudda inscription refers to Akalanka after Gunanandideva. It bears the date Saka 1043 (1121 A.C.)<sup>3</sup>.
- 11. Challagrama inscription refers to Akalanka as Vādībhasimha after ekasandhi Sumati Bhaṭṭāraka. It belongs to Saka 1047 (1125 A.C.)4.
- 12. In Mallisona *Prasasti* inscribed on a pillar of Pārśvanātha Basti, there is detailed description of a debate of Akalańka Ācārya. It bears the date Śaka 1050 (1128 A.C.)<sup>5</sup>.
- 13. In the inscription of Saumyanāyaka temple at Bellur, a very brilliant tribute is paid to Akalańka in these words: samayadīpaka unmīlitadoṣa.....rajanīcarabala.....udbodhitabhavyakamala, etc., after Sumati Bhattāraka; it bears the date Śaka 1059 (1137 A.C.)<sup>6</sup>.
- 14. In an inscription of Banasankari at Budri Akalanka is mentioned as guru; it beolngs to c. 1139 A.C7.
- 15. Akalanka is referred to as tārāvijetā<sup>8</sup>; further there are verses containing the references as 'sadasiyadakalankah' and 'nāhankāravasīkrtena' in the inscription, written in Kannada-cum-Sanskrit, of Bogadi. The date is missing; probably it belongs to 1145 A.C<sup>9</sup>.
- 16. After Simhanandi, Akalanka is spoken as Jinamatakuvalaya-śaśānka in an inscription of Humach of Śaka 1069(1147 A.C.)<sup>10</sup>.
- 17-18. A stone inscription (about 1130 A.C.) of Kakkamma temple<sup>11</sup> at Sukadare and one more (1154A.C.) at Yallādahaļļi refer to Akalanka after Samantabhadra.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ibid. p. 58, No. 47 (127), see also Hindi Intro. p. 8, Note 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ibid, vol. I, p. 71, No. 50 (140)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> EC. vol. VII. Simmogga, No. 4; JSLS, vol. II, No. 277, p. 408.

<sup>4</sup> JSLS. vol. I, No. 493, p. 395.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> JSLS. vol. I, No. 54 (67), p. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> EC. vol. V, Badur, No. 17. JSLS. vol. III, No. 305, p. I.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> EC. vol. VIII, Sorab No. 233; JSLS. vol. III, No. 313, p. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vide Hindi Intro. p. 9, Note. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> EC. vol. IV, Nāgamangala, No. 100; JSLS. vol. III, No. 319.

<sup>10</sup> EC. vol. VIII, Nagar No. 37; JSLS, vol. III, p. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> EC. vol. IV, Nāgamańgala, No. 76; JSLS. vol. III, p. 60.

- The pillar inscription of Mahānavami mandapa at Chandragiri refers to Akalanka as mahāmati etc., it is dated Saka 1085 (1163A.C.)<sup>1</sup>
- 20. Akalanka's victory over Buddhists is referred to in a stone<sup>2</sup> inscription of Basavanapur; it belongs to Śaka 1105 (1183A.C.) Further it refers to his colleague Puşpasena muni and after him Vimalacandra, Indranandi and Paravādimalla<sup>3</sup> are also referred to.
- 21. Akalańka is referred to as Samantādakalańka<sup>4</sup> in a plillar inscription of Siddhara Basti; it belongs to Śaka 1320 (1398A.C.).
- 22. He is also referred to as Ṣāstravidagresara and mithyāndha-kārabhedaka<sup>5</sup>; further, it relates the fact that after Akalaṅka, the Samgha was divided into four branches, viz., Deva, Nandi, Simha and Sena; it is dated Śaka 1355 (1433A.C.).

It seems from this inscription that Devasamgha came into being with Akalanka Deva; naturally he must have been the first Ācārya.

23. The Humach inscription of about 1530A.C., refers to Akalanka as Mahardhika and Devāgamabhāsyakāra<sup>6</sup>.

# (b) Citations in various works:

Akalanka, the versatile writer, the graceful debator and an epochmaking figure, is eulogised not only in the epigraphs but in various works as well. Some of the citations are: Tarkhhūvallahha, Akalankadhī, Bauddhabuddhivaidhavyadīkṣāguru, Mahardhika, Samastavādikarīndradarponmūlaka, Syādvādakesarasatāśatatīvramūrtipancānana, Aśeṣakutarkavibhramatamonirmūlonmūlaka, Akalankabhānu, Acintyamahimā Sāstā, bhūyobhedanayāvagāhagahanāvāngmaya, Sakalatārkikacakracūdamanimarīcīmecakitanakhakiraṇa, Samantādakalanka, prakaṭitatīrthāntarīyakalanka, etc. Puṣpadanta in his Mahāpurāṇa and Asaga in his Munisuvratakāvya have gratefully referred to Akalanka. Subhachandra is also full of reverence for Akalanka.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ibid. No. 103; JSLS. vol. II, No. 274.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> JSLS. vol. I, No. 40(64), p. 25; see also Hindi Intro. p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> EC. vol. III, Tirumakudiu, No. 105 JSLS. vol. III, No. 410, p. 205-6.

<sup>4</sup> JSLS. vol. I, No. 105(254), p. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ibid. No. 108 (258), p. 211.

<sup>6</sup> EC. vol. VIII, Nagar No. 46; JSLS. vol. III, No. 667, p. 541.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vide Hindi Introduction p. 10.

### (c) The Life-story of Akalanka:

It is a matter of regret that we do not possess authoritative biography by his immediate successors; nor did he ever write anything about himself. It is a very characteristic feature of Indian authors that they seldom write anything about themselves. At the top of this, the successors too, at times, are silent about them. It is interesting to find that Harisena's Kathākoşa¹ is silent about Samantabhadra and Akalanka, even though both of them were, no doubt, epoch-makers. Harisena gives the date of the completion of his work as—Saka 853 (931 A.C.). The first reference to Akalanka occurs in the Kathākosa, in prose, of Prabhācandra. The Prasasti of the said text suggests that this work is written by Prabhācandra, the wellknown author of Nyāyakumudacandra and Prameyakamalamārtanda. It has been proved that the date of Prabhācandra is 980-1065 A.C2. koşa was composed during the regime of Jayasirihadeva (1055 A.C.)3. This is the only reliable text, providing substantial evidence, to know something about the life of Akalanka. This very text was recomposed in poetic form, with some alterations here and there, by Brahma-Nemidatta: this fact is clearly mentioned by the author himself4. We have one more text, viz., Rājāvalikathe, which refers to Akalanka; but it is not of much help as it belongs to a very late period, i.e., sixteenth century.

The Kathākoṣa (KK) of Prabhācandra and Nemidatta refer to the life-story of Akalańka as follows: The King Subhatuṅga of Mānyakheṭa had a minister named Puruṣottama. He had two sons: Akalaṅka and Nikalaṅka. Once, both the brothers accompanied their parents on their way to the temple on the occasion of Aṣṭāhnika festival. On this auspicious day the parents took the vow of celibacy and initiated the boys also to the same. At the prime of their youth, they did not marry in conformity to the vow taken. The father persuaded the sons that vow was meant only for eight days; but the sons, persistent in their determination, made it a life-long vow. So they utilised their time in studying the scriptures. They joined the Buddha-maṭh in disguise in order to study. The teacher, while teaching the Dignāgas attack on Anekānta, could not make out the text due to some mistake and he suspended the class that day. The very next day he found the text corrected; this led him to suspect that a Jaina student must be in their midst in disguise. In order to spot out such a student

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Hindi Intro. p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nayāyakumudacandra (NKC), vol. II, pp. 50-58.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dr. A. N. Upadhye holds the same view. See his Intro. to Bṛhatkathākoṣa, pp. 60-62; see also Hindi Intro. p. 11 Note 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> vide Hindi Intro. p. 11, Note 6; see also NKC. II, p. 26,

he ordered his disciples to cross over the idol of Jina. Akalanka saved himself from this critical test by putting on a thread over the idol.

One night the teacher threw a bag of bronz vessels over the top floor where the students were sleeping, with the result that all of them woke up uttering the respective names of their deities. At this very time Akalanka uttered 'namo arahantāṇam' etc.; this was enough to single out the 'culprit'. Both the brothers were arrested and captivated in the top floor of the math. But they jumped down with the help of an umbrella and escaped.

On the way Nikalanka requested, nay, implored his brother to escape by hiding himself in the tank nearby so that he may not be caught by the pursuing armed guards. Nikalanka thought that his brother, an intellectual prodigy, could well serve the cause of Jaina literature. Akalanka, with inexpressible sorrow, submitted to the suggestion of Nikalanka. Nikalanka was running away but just then he was seen by a washerman. He too started running with Nikalanka, pursued by armed guards. At last both were slain by the horse-men.

Akalańka, after the completion of his studies, took to renunciation; he was a forceful debater; he impressed the royal courts by his orations at several places and thus influenced the public with the teachings of the Jinas. Once he went to the Ratnasañcayapura in Kalinga deśa. There, the queen Madanasundari, the wife of King Himaśitala, thought of the Jaina procession of chariots on the occasion of Aṣṭāhnika. But this was not to be; for a Buddhist teacher, Saṅghaśri came forward and interrupted by challenging any Jaina teacher to come forward and defeat him then alone the procession could proceed. The King accepted the proposal, and the Queen became very anxious. At last Akalańka accepted the challenge and defeated the Buddhist teacher. The success of Akalańka naturally led to the spread of Jainism¹.

In addition to this we have the episode of Akalańka given by Rice based on Rājāvalikathe and some other stories<sup>2</sup>: At the time of Buddhist suppression of Jainism at Kanchi the jaina Brāhmin Jinadāsa and his wife Jinamati had two sons, viz., Akalańka and Nikalańka. They sent both their sons, in disguise, to a Buddhaguru Bhagavaddāsa, since there was no Jaina teacher. The brothers progressed in their studies by leaps and bounds. Their progress led to the suspicion in the mind of the teacher.

vide NKC, vol. I. Intro. p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jaina Hitaişi, vol. XI. Nos. 7-8. Art: Bhatta Akalankadeva; See also NKC. vol. I. Intro. p. 28.

He tried to find out the true history of these brothers. In his examination with all types of devices, at last they were found to be Jainas.

### (1) The Tradition of Similar Legends:

- (1) The Press copy prepared by Muni Puṇyavijayaji, of Prākṛta Kathāvali of Bhadreśvarasūri (12th C. A.D.¹) has a legend about Haribhadra as follows—Haribhadra took to renunciation at the instance of Jinadattācārya; he had two disciples, namely, Jinabhadra and Vīrabhadra. Buddhism was at the height of its glory in Chittor at that time; naturally Buddhists were the rivals of Haribhadra. The climax of this communal jealousy resulted in the murder of both the disciples of Haribhadra. Haribhadra took it seriously and decided to observe fast unto death; but it was averted due to the intervention of influential personalities. Philosopher as he was, he devoted his life in writing down works on Jaina philosophy. Haribhadra was known also by his nick-name Bhavaviraha sūri since he used to bless his devotees with Bhavaviraha.
- (2) The Prabhāvakacarita (1277.A.D.) of Candraprabha Sūri gives the account of two disciples of Haribhadra: Hamsa and Paramahamsa: both the brothers joined a Buddha math at Sugatapura for their education. They wrote down the counter attack on Buddhist criticism of Jaina philosophy pointing out the inconsistencies in Buddhism. The teacher chanced to look into them; naturally he became suspicious of the presence of non-Buddhist disciples at his math. In order to find-out he ordered his students to cross the painting of Jinadeva; both the brothers passed over the painting after drawing a line with the chalk representing the sacred thread on the chest of the Jina; similar experiments—e.g. throwing the bronz vessels were undertaken to find out the non-Buddhist students; finally, they were arrested when it was clearly revealed that they were Jainas. They tried to escape but were followed by the guards; Hamsa asked his younger brother to run away and to surrender to the king named Sürapāla and died himself in fighting with the guards. The king Sūrapāla refused to give Paramahamsa to the guards; on the other hand he summoned the Buddhist scholars for a debate in which Paramahamsa secured a grand victory over his oppon-Then he broke the pot in which the Goddess Tārā was installed to help the Buddhists. Even then he was not free from danger; he ran away; he approached a washer-man and bade him to run away as the army was approaching. The washer-man ran away and Paramahamsa took his place. When the soldiers came and asked about Paramahsmsa, he pointed at the direction in which the washer-man was running. Thus he saved himself

<sup>. 1</sup> Vide Hindi Intro, p. 13. f. n. No. 1.

and joined his guru. He narrated the whole tragic end of his brother and his pathetic story with the result that he himself died due to over grief. Haribhadra, the witness of the end of his disciple in revange defeated many Buddhist scholars in debate and wrote many works to refute Buddhism. At the end of every work the word viraha occurs, indicative of his separation of his disciples.

(3) Similar story is given by Rājaśekharasūri in his Caturviṁśati Prabandha (1348 A.D.) with the exception that the episode of washerman is absent.

# (II) Analysis of Legends:

In brief, the facts of education of two brothers at the seat of Buddhists, their tussle with the scholars on Buddhism, the murder of one, and the debates by the other etc., are common in all legends, except the names—Harisa and Paramaharisa which are not in consonance with the Jaina tradition. No doubt Jinabhadra and Virabhadra bear testimony of Jaina tradition; one thing is self-expressive—that such episodes are formed to illustrate the glory of the religious tradition implying some historical fact, however dim it may be.

The episode described in Rājāvalikathe of the sixteenth century is simply an eulogy of the Jaina tradition. There is very little of history in it. But of all these legends the one by Prabhācandra, in his Kathākoša, is the oldest and reflects some historical facts as under:

(1) Subhatunga was the King of Mānyakheṭa: So far as the dynastic history of Rāṣṭrakūṭa kings goes, Subhatunga was the Biruda of king Kriṣṇa I¹. The Rāṣṭrakūṭas had their capital at Mānyakheṭa; but it was re-established near about 815 A.D. by King Amoghavarṣa². Before Amoghavarṣa, Govinda III got the trench and fort built for the protection from the Eastern Chalukyas of Vengi³. Even before this, a copper-plate of Devarahalli⁴, dated Saka, 698 (776 A.D.) refers to Mānyapura, from which it is clear that King Sri Puruṣa's victorious army was, in Saka 698, at Mānyapura.

Inspite of this, the specialists on the history of Rāṣṭrakūṭas, like Dr. Altekar. remark that there is no substantial material to prove the whereabouts of the capital of Rāṣṭrakūṭas before Amoghavarṣa⁵. After the death of Dantidurga II, in the prime of his youth, Subhatunga Kṛṣṇa I, was

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> EI. vol. III, p. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ibid. vol. XII, p. 263.

<sup>8</sup> BPRV. vol. III, p. 39.

<sup>4</sup> EC. vol. IV, Nagamangala No. 85; JSLS. vol. II, No. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The Rastrakūtas and their Times p. 44.

on the throne. A reward of gift<sup>1</sup>, made by Dantidurga, is found in Sāman-gaḍa, Kolhapur District, which bears the date, Śaka 675 (753 A.D.). It speaks of his glorious valour and victory. The copper-plate referring to Kṛṣṇarāja has been published by the Bhārata Saṁśodhaka Maṇḍaļa². Its date lies, according to English calender, in September 758. Dr. Altekar admits the year of Coronation of Kṛṣṇa I, at the age of fortyfive, as 756 A.D³.

There is reference to Mānyapura before the time of Amoghavarṣa; on the contrary, there is nothing to prove that Mānyakheṭa was not the capital before Amoghavarṣa. Even conceding to the fact that Amoghavarṣa made Mānyakheṭa his capital, it can be said that Mānyapura—Mānyakheṭa, had strong affinity with the Rāṣṭrakūtas by the time of the author of Kathākoṣa and it is for this reason that Kṛṣṇa, the Subhatunga, is referred to as the king of Mānyakheṭa.

- (2) Purusottama, the minister of Subhatunga: Though we do not have data other than K to prove that Purusottama was the minister; even then, it is not impossible that Purusottama might have been a feudal king or a minister of Subhatunga.
- (3) Debates at the Court of Himašītala of Kalinga: Dr. Jyotiprasad<sup>4</sup> has attempted in his article, 'Akalanka Paramparāke Mahārāja Himašītala', to identify King Nagahuṣa, Mahābhavagupta IV (619-644 A.D.) of lunar dynasty of Trikalinga with Himašītala. But he starts with the presupposition that Samvat 700, as written in Akalankacarīta, is the same as Vikrama Samvat 700; naturally, he has sought to find out any king of V.S. 700 (643 A.D.); therefore, when he found Nagahuṣa of the said period he identified him with Himašītala.

But in the light of a correct interpretation of the said Samvat as Saka and other arguments shown later on, it is proved that Akalanka's date is 720-780 A.D.; hence, the identification by Jyotiprasad Jain is not valid<sup>5</sup>.

# (III) The Problem of Nikalanka:

According to Pt. Kailaschandraji it is just impossible to hold the historicity of Nikalakna for obvious reasons: that Akalanka himself is silent about Nikalanka, who risked his own life to save his brother (Akalanka) to serve the cause of Jaina literature are unthinkable facts of his

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> IA. vol. 11, p. 111; see also BPRV. vol. III, p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Rasttakūtas and their Times p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ibid.

<sup>4</sup> Jñānodaya, vol. II, Nos. 17-21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vide Hindi Intro. p. 15 and section: Date of Akalanka, p. 55

life. Panditji's contention is not without its own value. The Kathākoṣa, in prose, is older than Kathāvali; naturally, it cannot have derived such a story from Kathāvali. If by varatanayah, it is understood that Akalanka was the elder son, then he must have a younger brother.

The last lines of the 1st Ch. of TV are as follow:

Jīyāc-ciramakalankabrahmā laghuhavvanīpativaratanayah,
anavaratanikhilavidvajjananutavidyah prašastajanahrdyah.

This refers to Akalanka as the elder or pre-eminent son of King Laghuhavva. This verse is not found in the palm-leaf MSS. of Śravanbelgola and Mūḍabidri, but found in the Beawar and other North Indian MSS. The verse cannot claim to be written by Akalanka, because it is written at the end of the very first chapter. If it be that the verse is written by Akalanka himself or by any immediate contemporary, it proves one thing that Laghuhavva was the father of Akalanka. In the Introduction to my 'Akalanka-Grantha-Traya', some problems have been critically discussed; and the possibility of Laghuhavva and Purusottama being identical has been pointed out therein. Of the Rāṣṭrakūṭa dynasty, Indra II and Kṛṣṇa I were real brothers. After the death of Indra II, his son Dantidurga II became the ruler of the kingdom. In Kannaḍa, the father is called 'abha' or 'appa'. It is not improbable that Dantidurga, addressed his uncle Kṛṣṇa I as 'abba' or 'avva'.

It is almost a general rule, so to say people addressing in the same way as the king would address—abba or avva. Kṛṣṇa I, who had Subhatunga as his biruda, became the king after Dantidurga. It seems Purusottama might have been a junior-colleague of Kṛṣṇa I; it is for this reason, Dantidurga himself and consequently the subjects would be addressing Purusottama as 'Laghuhabba'. He might have become minister during the regime of Kṛṣṇa I; and Kṛṣṇa was on the throne at his old age¹; hence, it may not be inappropriate to suppose that Purusottama was almost of the same age of Kṛṣṇa; and so, on this supposition, we can explain the narration of his debate by Akalanka in the court of Dantidurga alias Sāhasatunga².

The nickname—Laghuhabba of Purusottama might have been so common that he was addressed by this popular name instead of his original name. If it be conceded that the verse of *Tattvārthavārtika* was written by some body other than Akalanka, it is not unnatural that this unknown author could prefer popular name—Laghuhabba instead of Purusottama;

A. S. Altekar: The Rastrakūtas and their Times, p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> EC. vol. II, 67, Mallisena Prasasti.

though he might not be a king, it is just possible he was called a King-Nrpati, due to his royal relation. If the inference to identify Purusottama and Laghuhabba were true, it can be said, further, that Akalanka might have born in or in the suburbs of Mānyakheta.

It can be said that his father was Purusottama, his popular name being Laghuhavva. The change from Laghuabba to Laghuhavva is phonetically possible.

One more observation may also be added here, that the aforesaid verse is not at all written by Akalanka; and it is inserted in some MSS. of TV copied only after Prabhācandra (980-1065 A.D.), the author of K; because, though Prabhācandra has referred to Akalanka's TV in his NKC (p. 646), he has not given, in his KK, the name of Laghuhabba nrpati as the father of Akalanka.

Further, it is not inconsistent that Akalanka was the son of a minister of Subhatunga (756-772 A.D.) if Akalanka's date is fixed as 720-780 A.D.

# (d) Akalanka and other Ācāryas:

In this section an attempt is made to discuss some of the authors who influenced Akalanka and also those whom he criticised.

### 1. Puspadanta and Bhütabali:

Puṣpadanta is the author of Satprarūpaṇā of the Ṣaṭkhaṇḍāgama and Bhūtabali of the rest¹ of it. It is maintained that the said work was composed in the beginning of Christian era.² Akalanka in his earlier writings appears before us as a philosopher concerned with the exposition of the traditional lore; but in due course he assumes the role of a first rate logician and produced works on Pure Logic and Philosophy. In his Tattvārthavārtika (TV) he has quoted Jīvasthāna³, as a scriptural evidence. This is clear in his exposition of Manaḥparyāya Jñāna by such references—manasā manah paricchidya, etc. quoted from Mahābandha (p. 24).

#### 2. Kundakunda:

Kundakunda is one of the exponents of Digambara Canonical works. After Bhütabali and Puspadanta, Kundakunda features as an authority on *Agamic* lore for Akalanka. It is maintained that Kundakunda flourished in the beginning of Christian era.<sup>4</sup> His works are imbued with philosophical ideas, which fact is eloquently attested by his works: *Samayaprābhṛta*,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Şaṭkhaṇḍāgama vol. I, Intro. p. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ibid. p. 85.

<sup>\*</sup> TV. pp. 79, 135, 154.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. N. Upadhye: Pravacanasāra, Intro.

Pancāstikāya, Pravacanasāra and Niyamasāra. There is hardly any doubt that Akalanka has drawn inspiration from the above-noted works in his discussion of utpāda, vyaya and dhrauvya.

#### 3. Umāsvāti:

It is beyond any doubt that *Tattvārthasūtra* (TSu) of Umāsvāmi or Umāsvāti alias *Grddhapiccha*, is in the form of *Sūtras* in sanskrit containing, for the first time, the teachings of the *Agamas*. There are two earliest commentaries on TSu. It has undergone two recensions; one as accepted in the *Bhāṣya* (TSB) and the other accepted in the *Sarvārtha Siddhi* (SS). Akalanka accepted the latter recension and has criticised, at certain places, some Sūtras of the *Bhāṣya* recension and the *bhāṣya* itself. It is also found that he has composed *Vārtikā* out of the sentences from the *Bhāṣya*. The last portion of the tenth chapter, of *Bhāṣya*. both in prose and verse, is taken verbatim in TV.

Further, a chapter—Pramāṇanaya-Praveša of Laghīyastraya is the outcome in toto of "Pramāṇanayairadhigamah"<sup>2</sup> of TSu. He quotes extensively Sarvārtha Siddhi recension of TSu in his SV.

#### 4. Samantabhadra:

With regard to the exact date of Samantabhadra, the champion of Syādvāda, there is much controversy. Inspite of the reference to, "Catuştayam Samantabhadrasya" in Jainedra Vyākaraņa, Pt. Sukhalalji and Pt. Premi, maintain that Samantabhadra was the elder contemporary of Pūjyapāda.3 The argument advanced in this behalf is that according to Vidyānanda, the Aptanimānisā of Samantabhadra is composed as a commentary on 'Moksamārgasya netāram' which is the mangalācaraņa of Sarvārthasiddhi of Pūjyapāda. But it is curious to find that Vidyānanda has not written commentary on this mangalācarana in TSLV, according to him the said verse is composed by Sūtrakāra. 4 Under such conditions, the reference of Vidyānanda disarms one in respect of historical background and his statement—'svāmimīmāmisitam' loses the significance of historicity. On the other hand, Pt. Jugal Kishorji maintains that he flourished during the 2nd c. of Vikram Era.<sup>5</sup> In fact, we do not have any substantial internal evidences relating to his time. The whole framework of Anekanta and Saptabhangi in Akalanka's works can be safely attributed to the genius of Samantabhadra.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TV. p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tsu. 1.6.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> JSI. pp. 45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Āptaparīkṣā Kārikā 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> JŠIV. p. 697.

Akalanka's Astalatī is the finest specimen of scintillating intellect and incisive insight, being the commentary on Aptamīmāmsā of Samantabhadra. No doubt, the author expresses his gratefulness in an indigenous manner. His Jaina Logic and Epistemology are grounded in the aphoristic statements of Samantabhadra. Akalanka uses such phrases as are expressive of the greatness of Samantabhadra,—Syādvādapunyodadhiprabhāvaka, Bhavyaikalokanayana and Syādvādavartmaparipālaka; etc.

#### 5. Siddhasena:

Sannatisūtra (SSu) is a renowned work of Siddhasena; it is maintained that Dvātrimsat dvātrimsatikā (DDT) and Nyāyāvatāra are also the works of Siddhasena; who probably flourished during the 5th century of Vikrama era¹. Pūjyapāda belongs to the last quarter of this period, since the latter quotes viyojayati cāsubhiḥ—DDT in his SS (vii. 13); further, the Laghīyastraya (v. 67) contains the sanskrit version of the gātha—'titthayaravayana' from SSu 1. 3. In addition, he quotes 'paṇṇavaṇijā' etc. (SSu. II. 16) and 'viyojayatī (DDT. III. 16) in his TV p. 87 and p. 540 respectively. It is clear that Sannatitarka was the valid text for Akalanka, which he quotes at several places in his TV². Besides, he refers to Siddhasena by name—'Asiddhah Siddhasenasya' (SV. VI. 21) before Devanandi and Samanta-bhadra.

# 6. Yativṛṣabha:

The author of kaṣāya Pāhuḍa cūrṇi is a great canonical scholar to whom is attributed *Tiloyapaṇṇatti* also. Critics are not unanimous regarding the genuineness of *Tiloyapaṇṇatti* in its present form<sup>3</sup>. As regards his time, it is proved to lie between 473 A.D. and 609 A.D<sup>4</sup>. Akalaṅka writes the following verse in the opening section of his earlier work—*Laghīyastraya*<sup>5</sup>—

"Pranipatya Mahäviram syādvādek saņasaptakam, Pramāņanayanik sepānabhidhāsye yathāgamam".

After this, he explains Pramāņa, naya and nikṣepa, according to Agamas. It is as follows:

"Jnānam pramāņamātmāderupāyo nyāsa iṣyate. Nayo Jñātūrabhiprāyo yuktito'rthaparigrahaḥ"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sanmati Prakarana, Intro. p. 41; NVVV. Intro. p. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> NKC. Intro. p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> TP. vol. II, Intro. p. 15; JSIV, p. 586.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jayadhavalā vol. I, Intro. p. 57 and TP. vol. II, Intro. p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> LT, p. 18.

Tiloyapannatti has the following two gāthās in the first chapter—
io na pamāṇaṇayehim nikkheveṇam nikkhide attham,
tassājuttam juttam jattamajuttam ca paḍihādi 118211

tassajuttam juttam jattamajuttam ca padihādi 118211 nāṇam hodi pamāṇam nao vi nādussa hidayabhāvattho, nikkhevo vi uvāo juttīe atthapadigahanam 118311

It is clear that the second Kārikā of LT is just the sanskrit form of the second Gāthā of TP. It will be seen in the following pages that Akalanka wrote first the Pramāṇanayapraveśa of LT and then Pravacanapraveśa (PP) separately; such separate MSS. of PP are also found. It seems either Akalanka or Anantavītya named the compendia of both these works as Laghīyastraya taking into consideration all the praveśas. This Kārikā is given just after the proposition to write a treatise according to the Āgamas—yathāgamam, clearly indicative of its dependence on TP. The sanskrit form of a Gāthā of Sanmati Sūtra (I. 3) is found in this very text PP (p. 23).

"titthayaravayanasamgahavisesapatthāramūlavāgaranī, davvatthio ya pajjavanao ya sesā viyappā sim."

The Sk. version is: "tataḥ tīrthakara-vacanasangrahavisesaprastāramūla-vyākāriņaū dravyaparyāyārthikau niscetavyau".—LT, v. 67.

On the basis of this, we can definitely say, that in his earlier stages Akalanka preferred to follow his predecessors and sanskritised some gāthās of prākrit scriptural texts. The aphoristic statement "Jñānam Pramāṇam" does not reflect originality of Akalanka.

#### 7. Śrīdatta:

Śridatta is referred to in Jainendra-vyākaraņa (I. 4. 34) of Ācārya Devanandi; even Akalanka refers to him as "iti Śrīdattani" in his Tattvārtha-vārtika (p. 57); it seems he must have been a philologist of eminence. He flourished prior to Pūjyapāda. Ācārya Vidyānanda too accredits him for his triumphant victory over sixtythree debaters; not only this, he refers to his "Jalpanirṇaya". also Further, Acārya Jinasena respectfully refers to him as "Pravādībhaprabhedin". Above all the vivid influence of this Ācārya can be traced on Akalanka in his Siddhiviniscaya, especially in the chapter—Jalpasiddhi, and also in Jayaparājaya-vyavasthā in the same way as is the influence of Pātrakesari on him.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See KPTS.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> TSLV, p. 280.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ADP, p. I, 45.

### 8. Pūjyapāda:

Pūjyapāda is the author of Jainedravyākaraņa and Sarvārthasiddhi; his date has been fixed as the 5th century A.D.¹ It is a well-known fact that Akalanka gave the form of Vārtika to several sentences of Sarvārthasiddhi and explained them in detail in his TV. TV quotes Jainendravyākaraṇa also; besides this, Pūjyapāda is referred to as Sabdānusāsanadakṣa in SVV (p. 653); further Pūjyapāda is referred by name in the verse of SV (VI. 21) as 'Viruddho Devanandinah'. Obviously Pūjyapāda's works form the very basis of those of Akalanka, who has frankly expressed his indebtedness to Pūjyapāda.

#### 9. Mallavādi:

Muni Jambūvijayaji has reconstructed the Nayacakra of Mallavādi from the Vrtti of Simhasūrigani. The Nayacakra refers to Bhatrhari and Dignāga; hence Mallavādi cannot be taken to have existed before the 5th c. A.D. He has also referred to Siddhasena; this fact also supports the limit of his age. The discussion of naya by Akalanka in his Nyayaviniscaya<sup>2</sup> and Pramāṇasamgraha<sup>3</sup> bears eloquent testimony to the influence of Navacakra which is no other text than one of Mallavadi himself, work Nayacakra that is referred to by Akalanka and Vidyananda is not the nayacakra of Devasena (933 A.D.). Though the Nayacakra refers to Dignaga in connection with his doctrine of apoha he is said to be the contemporary of Dignāga4. The age of Mallavādi has not been finally decided. The fact that the Nayacakra refers to Dignaga and is totally silent about Dharmakirti and his disciples, leads us to the irresistible conclusion that Mallavädi flourished after Dignāga (5th c. A.D.) and before 7th c. A.D. Akalanka's reference to "Sūtrapātavad rjusūtrali" in TV (1. 33) is taken from Nayacakra5 itself.

# 10. Jinabhadragani:

Jinabhadragaṇi Kṣmāśramaṇa, the author of Viseṣāvaśyaka bhāṣya belongs to the last quarter of the 6th and first quarter of the seventh century A.D. Muni Jinavijayaji fixes the date of Jinabhadra's VBH, at 609 A.D. from the *Prasasti* of Viseṣāvaśyakabhāṣya<sup>8</sup>. Pt. Malvania regards this as

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> JSI p, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nyāyavini ścay-z, iii, 477.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Pramāņasamgraha, p. 125.

<sup>4</sup> Dalasukha Malvania: Ācārya Mallavādikā Nayacakra, Rajendrasūri Smāraka Grantha.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nayacakra Vṛtti Ms. p. 345B.

<sup>6</sup> Vide Hindi Intro. p. 20.

the date of the copy of the MSS. of VBH. So the upper limit of the date of Jinabhadra is 593 A.D. At any rate one thing is clear that Jinabhadra belongs to the last quarter of the 6th century A.D., which can be pushed further upto 609 A.D. Jinabhadra divides pratyakṣa into mukhya and sāmvyavahārīka; the latter being the out-come of the joint operation of senses and mind¹. Akalanka also adopts the same method of division of pramāṇa². Thus Akalanka follows Jinabhadra who himself was an exponent of the Āgamic conception of Pramāṇa. The concept of sāmvyahārika pramāṇa, though the word is coined by Buddhist philosophers³, is adopted by the Jaina logicians also; Jinabhadra is first to absorb this in Jaina logic.

#### 11. Pātrakesari:

According to Anantavīrya there was a work of Pātrakesari, viz., Trilakṣaṇakadarthana<sup>4</sup>. Tattvasaṅgraha<sup>5</sup> quotes Pātrawsāmi's 'anyathānupa-pannatvaṅi' etc. The inscriptions<sup>6</sup> refer to Pātraswami after Sumati. The three forms of hetu (reason) are propounded by Dignāga and elaborated by Dharmakīrti. The oldest reference to Pātraswāmi is made by Sāntarakṣita (705-762 A.D.) and Karṇakagomi (between the last quarter of 7th and 8th century A.D.). Hence Pātraswāmi must have lived after Dignāga (425 A.D.) and before Sāntarakṣita. It seems, therefore, that he belongs to the last part of the 6th century A.D. and earlier part of the 7th century A.D.; his famous verse 'anyathānupannatva' is incorporated by Akalaṅka in his Nyāyaviniścaya<sup>7</sup>.

# 12. Bhartrhari:

It is generally accepted on the strength of I-Tsing's record of his travels that Bhartrhari lived in 650 A.D.; for he refers to Bhartrhari's death just before forty years from the time of his records (691 A.D.). But recent researches have thrown much light and suggest a drift from the accepted date. Muni Jambuvijayaji in his article on "Jainācārya Mallavādi ane Bhartrhari no Samaya" has put forth some arguments to reject the said date. According to him:

<sup>1</sup> Viseşāvasyakabhāsya, v. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Laghiyastraya, v. 3,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Pramāņavārtika, I. 7.

<sup>4</sup> See Sec.: Anantavirya as Logician, Hindi Intro. p. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Tattvasangraha p. 405.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> EC. vol. VIII, Nagar No. 39 see Hindi Intro. p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Nyāyavini scaya, ii. 323.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Buddhiprakāša, vol. 98 Part II, November 1951.

- (1) Bhartrhari was the disciple of Vasurāta, which fact is stated by Puṇyarāja in his commentary on Vākyapadīya and Mallavādi in his Nayacakra.¹ Paramārtha Pandita wrote the biography of Vasubandhu in Chinese probably in 560 A.D., wherein it is stated that Vasurata pointed out the grammatical errors in Abhidharmakośa of Vasubandhu, who, with a view to reply this grammarian, wrote a book, a fact which is generally accepted by scholars. The age of Vasubandhu is supposed to be 280-360 A.D.², hence it can be surmised that Bhartrhari, the disciple of Vasurāta who was the contemporary of Vasubandhu, might have flourished during the early part of the 5th c. A.D.
- (2) Dignāga, the disciple of Vasubandhu, quotes from Bhartrhari's Vākyapadīya (II. 156-7) two Kārikas in the last portion of 5th ch. on Apoha in Pramāṇasamuccaya. They are:

samsthānavarnāvayavairvišiste yah prayujyate, šabdo na tasyāvayave pravrttirūpalabhyate. samkhyāpramānasamsthānanirapeksah pravartate, bindau ca samudāye ca vācakah salilādisu.

This is attested by Jinendrabuddhi's commentary on PS. viz., Visālāmalavatītīkā where he writes in this context—'Yathāha Bhartrharih'. It is clear from this that Bhartrhari was the contemporary of Dignaga; similarly, the teachers of both these scholars must have been contemporaries. We know the time of Dignaga (c. 425 A.C.). In his Nayacakra, Mallavadi quotes views and also 3 Kārikas of Vasurāta and Bhartrhari3. Bhartrihari, therefore, must have lived during the last quarter of the 4th century A.D. Scholars are indeed, indebted to Jambuvijayaji for throwing new light on this problem. Of course, before this attempt, Prof. Bruno and Kunhan Raja have proved the date of Bhattrhari as c. 450 A.D.4 In the light of these evidences, it can be remarked that Bhartrhari about whom I-Tsing refers in his Records<sup>5</sup> was certainly a Buddhist scholar, which is sufficiently self-evident in the words of I-Tsing who refers to him as the author of a commentary on Mahābhāṣya of about twenty-five thousand verses.....he had intensive faith in triratna......he was meditating on Sūnya.....he became an ascetic in order to acquire Saddharma and in this way he changed his mode of life seven times. Therefore, that Bhartthari, the ascetic by way of life and Śūnyavādi by faith, is totally different from

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nayacakra, p. 371 A, 379 B.

<sup>3</sup> Frauwelnere: On the Date of Vasubandhu.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nayacakra, p. 147, 242.

<sup>4</sup> MSLT. Intro. p. 17; see also Kşîratarangini, Intro.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vide Hindi Intro. p. 22, f. no. 3, 4 and 5.

his namesake, the author of  $V\bar{a}kyapad\bar{\imath}ya$ ; the latter has denounced the use of Apabhramsa words in  $V\bar{a}kyapad\bar{\imath}ya$  and he established the existence of nitya-sabda-Brahma.

It seems that confusion has been made in regard to Bhartrhari, the author of Vākyapadīya identifying him with his namesake, the Buddhist about whose death I-Tsing refers. Besides Kumārila quotes and explains some verses from Vākyapadīya (II. 81). It is repeated twice in his ślokavārtika (p. 251-3). Kumārila subjects to criticism the lines, 'tattvāvabodhah.....(vākyapadīya 1. 7) in Tantravārtika (p. 209-10). The ten types of sentences expounded by Vākyapadīya (II. 1-2) are criticised in MSLV by Kumārila. Kumārila subjects Bhartrhari's doctrine of sphota to searching criticism.

Dharmakirti does not spare Bhartrhari. The former refutes the sphota theory in his PV (III. 257) and PVV.<sup>1</sup>

Akalanka refers to Bhartrhari's Vākyapadīya (I. 79): 'indriyasyaiva samskārah šabdasyobhayasya vā', and criticises in his TV (p. 486) the contention of this Kārikā; further he quotes a line from a Kārika—"śāstreṣu prakriyābhedairavidyaivopavarnyate", from Vākyapadīya (II. 235) in his TV. (p. 57).

#### 13. Kumārila:

It is regarded that Kumārila, the outstanding exponent of Mimāmsā, flourished during the seventh century A.D. He, as referred to above, quotes Bhatrhari. We have discussed the date of Bhatrhari lying in between 4th and 5th centuries A.D. It was believed by K. B. Pathak that Kumārila refers to Dhatmakīrti and criticises him. In support of this contention Pathak refers to the commentaries of Pārthasārathi Miśra and Sucarita Miśra. Pathak refers to some verses² of Kumārila as quoting the views of Dhatmakīrti.

But the careful reading of the verses will reveal the truth that the said verses form the pārvapakṣa of Buddhists. Though the commentators quote Dharmakīrti's 'avibhāgo'pi' (PV. II. 354). etc., still it can be said, there is much difference in verbal expression. The views criticised by Kumārila were held by Vasubandhu and Dignāga etc.

On the other hand, it will be evident from the following discussions, that Dharmakīrti himself criticises Kumārila, who inflicted a severe attack on the conception of *Dharmajīta* in these words:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Hindi Intro. p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MSLV. Sūnyavāda 15-17; Hindi Intro. p. 23.

"Dharmajñatvanişedhastu kevalo'tropayujyate, sarvamanyadvijānañstu puruşali kena vāryate1."

The Buddhist reply is given by Dharmakirti in his PV (I. 31-35).

The definition of perception by Kumārila in MSLV (p. 168) is as follows:

"asti hi-ālocanājñānam pratham nirvikalpakam, bālamūkādivijñānasadrsam suddhavastujam".

Dharmakirti criticises in PV (II. 141) the views expressed in the above Kārikā, thus:

"Kecidindriyajatvāderbāladhīvadkalpanām. āhurbālāḥ...."

Similarly several such views held by Kumārila are severely criticised by Dharmakīrti<sup>2</sup>.

Akalanka is the ablest critic of Kumārila. The latter has written in MSLV (p. 85):

"pratayakṣādyavisamvadipremeyatvādi yasya tu, sadbhāvavāraņe saktam ko nu tam kalpayiṣyaiti". while criticising the theory of omniscience.

Akalańka retorts Kumārila in almost identical language:
"tadevam prameyatvasattvādir-yatra hetulakṣaṇam puṣṇāti
tam katham cetanah pratiseddhumarhati samśayitum vā"

(Astasatī and Astasahasrī, p. 58.)

Sāntarakṣita has elaborately discussed the following verse taking it to be of Kumārila in his Tattvasamgraha—

"dasahastāntaram vyomno yo nāmotplutya gacchati, na yojanasatam gantum sakto'bhyāsasatairapi".

Akalanka reduces the idea in SV VIII. 12., in this way: "daśahastāntaram vyomno notplaveran bhavādrśāḥ, yojanānām sahasram kinnotplavet pakṣirāḍiti".

Similarly, there are a large number<sup>3</sup> of quotations from Kumārila in Akalanka's works. Akalanka pulverises the arguments of Kumārila against the doctrine of omniscience.

The facts that Kumārila has criticised Dignāga and is himself subjected to criticism by Dharmakīrti and Akalanka, go to prove that he must have flourished not later than the early part of the 7th c. A.D.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This verse is quoted in the name of Kumārila in TS. p. 817; see Hindi Intro. p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vide Hindi Intro. p. 24.

<sup>3</sup> See Hindi Intro. p. 25.

#### 14. Dharmakīrti:

Dharmakīrti was born in Trimalaya in South<sup>1</sup>. According to Tibetan tradition Kotunanda was his father<sup>2</sup>; it is also attested by a reference, 'Kurundārakośi³ Kena tadutsarabhramsāt (read as: tadavasarabhramśāt)' in SVT<sup>4</sup>. At Nālandā, Dharmakīrti was the disciple of Dharmapāla; the latter lived upto 642 A.D.; Dharmakīrti, probably, was alive upto that period. According to Tärānātha, he was contemporary of a Tibetan king, Srongtsan Gum Po (627-698<sup>5</sup> A.D.).

The Chinese pilgrim Yuwan-Chwang toured India from 629 to 645 A.D. His first visit to Nālandā was in 637 A.D. and the second one in 642 A.D6. During his first visit, he was residing in a dwelling to the north of the abode of Dharmapāla Bodhisattva, where he was provided with every sort of charitable offering?. He refers to "some celebrated men of Nālandā who had kept up the lustre of the establishment and continued its guiding work. There were Dharmapāla and Chandrapāla who gave a fragrance to Buddha's teachings, Gunamati and Sthiramati of excellent reputation among contemporaries, Prabhāmitra of clear argument, and Jinamitra of elevated conversation, Jñanachandra of model character and perspicacious intellect, and Śīlabhadra whose perfect excellence was buried in obscurity. All these were men of merit and learning and authors of several treatises widely known and highly valued by contemporaries"; during8 his second visit Sīlabhadra was the head of the Institution. Yuwan-Chwang studied Yoga from him. Obviously, Dharmapāla had retired before 642 A.D.9 From the records of travels, nothing can be known about the time of Dharmapāla's end of life10. However, we know that Śilabhadra was alive in 642 A.D. i.e. during the time of Yuwan-Chwang's second visit and he might have died after 645 A.D.11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. C. Vidyābhuşan, History of Indian Logic, (HIL) p. 302.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daršana Digdaršana, p. 741.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> should be read as Kurunandadārakosi.

<sup>4</sup> p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> HIL, p. 306, Note 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> On Yuwan-Chwang, vol. II, App. by Vincent Smith, p. 335.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> S. Beal: The Life of Hiuen-Tsiang, p. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Thomas Watters: On Yuwan-Chwang, vol. II, p. 165,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ibid, p. 168-9.

Takakusu conjectures that Dharmapāla was not alive in 635 A.D.—vide I-Tsing's Travels. Intro. p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Yuwan Chwang's letter to Jinaprabha proves the death of Silabhadra, after Yuwan Chwang's return to China—Bauddha Samskṛti, p. 337.

The fact that Yuwan-Chwang is silent about Dharmakirti shows according to Vidyābhuṣana¹, that he might be in preliminary stage of his studies. Rahul Sāṅkṛtyāyan² observes that—Dharmakirti might have died when the pilgrim Yuwan-Chwang visited Nalanda; besides he did not bother himself about Logicians as he had no interest at all; so it is not surprising if Dharmakirti is not referred to.

There is no sense in saying that simply because Yuwan-Chwang had no interest in Logic, he might have ignored Dharmakirti. Really, Yuwan-Chwang did refer to Nagārjuna and Vasubandhu, the great stalwarts of Buddhistic Logic; besides, he refers to Guṇamati, Sthiramati etc., who cannot stand the comparison with Dharmakirti; to refer to Dharmakirti, the author of epoch-making seven volumes, spells the exemplary honesty of any scholar; if he would have flourished before Yuwan-Chwang, by no stretch of imagination it appears to be correct to hold that he was not interested in logic. Hence the right surmise would be that Dharmakirti was at preliminary stages of his learning at Nālandā during the sojourn of Yuwan-Chwang.

The second pilgrim to visit India was I-Tsing, whose period of travel lies from 671 to 695 A.D.³ He stayed at Nālandā for ten years (675-685). He recorded his travels in 691-692 A.D. He refers to the line of luminous scholars in very glowing terms; suffice it to refer here, in order, Nāgārjuna, Deva, Aśvaghoṣa of the ancient period; after that, Vasubandhu, Asaṅga, Saṁghabhadra and Bhāvaviveka of the mediæval period and lastly, Jina, Dharmapāla, Dharmakīrti, Sīlabhadra, Siṁhachandra, Sthiramati, Guṇamati, Prajñāgupta, Guṇaprabha and Jinaprabha⁴. Further, he writes, that Dharmakīrti systematised Hetwidyā after 'Jina'. Prajñāgupta (not Matipāla) has expounded the doctrines of true religion subjecting other religions to repudiation.

From all this, it seems, Dharmakīrti was regarded as an author of the first galaxy. The very fact that he is referred to with Dharmapāla, Guṇamati and Sthiramati and also his commentator pupil Prajñā(kara)-gupta, shows that he refers to a long period of not less than eighty years. If Dharmakīrti would have died, according to Rāhulji, I-Tsing would have definitely expressed his grief just as he does about Bhartrhari, a Buddhist monk and not the author of Vākyapadīya.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> HIL, p. 306.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vādanyāya, Intro. p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vide Intro. to Akalanka-Grantha-Traya, p. 25.

<sup>4</sup> I-Tsing kā Bhārata Yātrā, p. 277.

Against the background of this brief analysis, it can be surmised that Dharmakīrti might have lived during 625-650 A.D.; this time limit can be rightly extended from 620-690 A.D. This explains Yuwan Chwang's silence about Dharmakīrti and reference by I-Tsing and Tārānātha's contention that Tibetan king Srongtsan Gum Po (629-685) was the contemporary of Dharmakīrti. There is hardly any doubt about the fact, that Akalanka imbibes the method, style and the spirit of Dharmakīrti's criticism of other schools of thought, which is attested by several quotations from all the works of Dharmakīrti in his own vast literature.

### 15. Jayarāši Bhaṭṭa:

In the Introduction to Tattvopaplavasinha (TPS) the date of Jayarāśi, the author of TPS is fixed by Pt. Sukhalalji as not later than eighth century A.D., on the strength of the references to Jayarāśi and TPS by Anantavīrya and Vidyānanda in their respective works; and, later on he assigned him to the period of 725-825 A.D.<sup>2</sup> According to Panditji, the TPS is not referred to by Akalańka, Haribhadra and others belonging to the later period of 8th c. A.D.; nor do we find any indirect suggestion of them in TPS. But, admitting that TPS is not clearly referred to by Haribhadra, we see that there is a clear reference to TPS in SVV of Akalańka—Bahirantaśca-upaplutam (SVV IV. 12)<sup>3</sup>. Commenting on this, Anantavīrya, in his SVT., refers to TPS and also its author Jayarāśi<sup>4</sup>. Hence the upper limit of TPS is not later than the first quarter of 8th c. A.D. This conclusion is supported by other sources also. Dharmakīrti attempts to establish the identity of happiness and knowledge, in his PV (III. 252):—

"tadatadrūpiņo bhāvāh tadatadrūpahetujāh,

tatsukhādi kimajāānam vijāānābhinnahetujam".

On the basis of this very argument Jayarāśi has established the identity of rūpa and jnāna, and has inserted the word 'rūpādi' in the place of 'sukhādi' in the said Kārikā.

Prajňākara has given a reply to Jayarāśi, in his Pramāṇavārtikālankāra (p. 313) citing the altered Kārikā of Jayarāśi in this way:—

"anena etadapi nirastam-

tadatadrūpino bhāvāh tadatadrūpahetujāh,

tadrūpadi kimajnānam vijnānābhinnahetujam".

<sup>1</sup> Tattvopaplavasimha, Intro. p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bhāratīya Vidyā, vol. II, No. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vide Hindi Intro. pp. 28-29.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tattvopaplavakaranāt Jayarāšiḥ saugatamatamavalambya brūyāt tatrāha—svasamvedana ityādi—SVT, p. 278.

Obviously, Jayarāsi must have lived after Dharmakirti and before Prajñā-kara or at least he must have been a contemporary of both.

According to Rahulji, Prajñākara lived in 700 A.D.<sup>1</sup>; and rightly so. It has been discussed elsewhere that Akalańka criticises Prajñākara's<sup>2</sup> theories of *Bhāvikāraṇa* and *svapnāntikaśarīra*. Naturally, it is not inconsistent to maintain that TPS was seen by Akalańka who criticises Prajñākara, the critic of Jayarāśi. Therefore the period of Jayarāśi can be fixed somewhere between 650-700 A.D.

### 16. Prajňākaragupta:

Amongst Dharmakīrti's commentators, Prajñākaragupta is the follower of the Āgama school; in spite of being a commentator he was an independent thinker. Dr. Vidyābhuṣan assigns him to the 10th c. A.D³. But rightly Rāhulji relying on Tibetan tradition, opines that he belonged to 700 A.D.⁴ Rāhulji's contention is further substantiated by the references to Prajñākara found in Vidyānanda⁵ (800-840 A.D.), Jayantabhaṭṭa⁶ (810 A.D.) Anantavirya² (950-990 A.D.) and Prabhācandra⁶ (980-1065 A.D.).

Prajñā (kara) gupta referred to by I-Tsing in his Records as a critic of other systems, is none else than this very scholar who can be said to be the contemporary of Dharmakīrti; certainly, Dharmakīrti might be older than Prajñākaragupta. Therefore, latter must have flourished in 660-720 A.D. Further, it will be proved that Akalanka has criticised Prajñākaragupta who is prior to Karnagomi, since the latter refers to, 'alankāra evāvastutvapratipādanāt', meaning thereby Prajñākara's PVB.

Akalańka<sup>9</sup> has criticised Prajñākara's own theories with regard to bhāvikāraņavāda, Svapnāntikaśarīravāda and partial validity of pītaśankhādijiāna.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> PVB, Intro. p. (dha).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AGT, Intro. p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> HIL. p. 336.

Vādanyāya, App. and PVB., Intro.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Astasahasri, p. 278.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nyāyamañjari-Prameya, p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> SVT. App. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> PKM, p. 380.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> SVT p. 96 also Hindi Intro. pp. 31-32.

#### 17. Arcata:

Arcața is known by another name Dharmākaradatta<sup>1</sup>. He is the author of three works: Hetubindu Tikā, Kṣaṇabhaṅgasiddhi and Pramāṇadvayasiddhi. In the opinion of Tārānātha, Dharmākaradatta was preceptor of Dharmottara. Dr. Vidyābhuṣana<sup>2</sup> assigns him to 700 A.D.

Rāhulji first assigned him to 825 A.D. in Vādanyāya³ but relying on Tibetan tradition he changed that date and has suggested it to be 700 A.D.⁴ Futher he mentions that Dharmottara was his disciple. Pt. Sukhalalji assigns him to the last part of 7th c. A.D. and early part of 8th c. A.D.⁵; the age 700-725 as inferred by Rahulji and Panditji, is supported by Akalaṅka's (720-780 A.D.) reference to "sāmānyaviṣayā vyāptiḥ tadvisiṣṭānumiteriti", in his SVT p. 177. Anantavirya comments on this: 'Sāmānya ityādi Arcaṭamatamādūṣayitm śankate' implying that Akalaṅka is criticising the views of Arcaṭa.

It can, therefore, be maintained that Arcața might have been a contemporary of Akalańka.

#### 18. Santabhadra:

Pt. Dalasukh Mālvania has proved, with evidences, that Śāntabhadra had written a commentary on Nyāyabindu.<sup>6</sup> Dharmottar subjects to criticism the views of Śāntabhadra and Vinītadeva; Dharmottara is placed in 700 A.D. naturally, Śāntabhadra can be said to be his elder contemporary.<sup>7</sup>

Akalanka refutes the theory of mānasa pratyakṣa held by Śāntabhadra, in NV. (I. 161-2) as:

"antarenedamak sānubhūtam cet na vikalpayet, santānāntaravac-cetah samanantarameva kim."

This is attested by Vādirāja's reference to Sāntabhadrastvāha', while commenting upon this śloka. Further, SVT (p. 129) also refers to 'atrāha Sāntabhadrah'. Akalanka himself quotes Sāntabhadra and criticises him.

- 1 Hetubindu Tikā p. 233,
- <sup>2</sup> HIL. p. 331.
- <sup>3</sup> Vādanyāya, A. M.
- 4 Pramānavārtikālankāra, Intro. p. 7.
- <sup>5</sup> Hetubindu, Intro. p. 12.
- <sup>e</sup> Dharmottarapradīpa Intro. p. 52.
- <sup>7</sup> Vide Hindi Intro. p. 33.
- 8 ibid.

#### 19. Dharmottara:

Of all the commentators of *Nyāyabindu*, Dharmottara is unique. He not only explaind the text verbatim but expounded the ideas embodied in the text. He was the disciple of Arcața; he must have flourished during the last quarter of 7th c. A.D.

The Jaina Ācārya Mallavādi has written a Tippaņa on Dharmottara's commentary on Nyāyabindu. Pt. Malvania has discussed about the date of Mallavādi in his Intro. (p. XXIX) to Dharmottara-pradipa: 'Dr. A. S. Altekar has edited a copper-plate inscription of Karkasuvarṇavarsha, a Rāṣṭrakūta king of Gujarat in the Epigraphia Indica (vol. XXI. p. 133). It mentions the names of Mallavādi of the Mūlasamgha-sena-āmnāya, his pupil Sumati and Sumati's pupil Aparājita. This inscription belongs to Saka-Samvat 743. Dr. Altekar conjectures that the author of the Nyāya-bindu-tippaṇa is probably this Mallavādi. This view is quite consistent with the date of Dharmottara'.

It is clear that Mallavādi flourished probably in 725 A.D., naturally Dharmottara can be placed in about 700 A.D. He was the author of Nyāya-bindu-tīkā, Prāmāṇya-parīkṣā, Apoha-prakaraṇa, Paraloka-siddhi, Kṣaṇa-bhanga-siddhi and Pramāṇaviniścaya-tīkā etc.

With regard to the definition of Mānasapratyakṣa, there is a controversy amongst the commentators of Nyāyabindu. Dharmottara criticised the views of Śāntabhadra and established that mānasapratyakṣa should be regarded as Āgama-siddha and not Yuktisiddha as is accepted by Śāntabhadra. Akalańka criticises both of them in his NV (I, 169)<sup>1</sup>.

### 20. Karnagomi:

Dharmakīrti has written his own commentary on Svārthānumāna chapter of Pramāṇavārtika; Karṇagomi has written a commentary on this Vṛtti. As has already been discussed elsewhere by us, he is assigned to the early part of the 8th c. A.D². Rahulji places him in 9th c. A.D.; because Karṇagomi refers to Maṇḍana Miśra who according to Rahulji flourished in 9th c. A.D³.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Also see NVV where Vādirāja explicitly mentions the names of Sāntabhadra and Dharmottara with their views.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AGT. Intro. p. 30.

<sup>3</sup> PVVT. p. 109. Karnagomi quotes Mandana's Kārikā—"āhurvidhātī pratyakṣam", with "taduktam Mandanena".

But Rāmanāth Shastri in his intro. to *Bṛhati* vol. II gives the period of Maṇḍana to be 670-720 A.D¹. M. M. Kuppusvami has proved the time of Maṇḍana Miśra to be 615-690 A.D².

It is but definite that Maṇḍana Miśra must be posterior to Kumārila and Prabhākara and a contemporary of Dharmakīrti.

The lower limit of the date of Karnagomi must be fixed as later than Prajñākara (A.D. 660-720) because Karnagomi refers to Prajñākara and the upper limit is the date of Akalanka because Akalanka refers to Karnagomi: he must have flourished between Prajñākara and Akalanka, therefore, Karnagomi must be placed in the later part of 7th c. A.D. and in the earlier part of 8th c. A.D.

Kumārila's attack on Buddhist theory of Pakṣadharmatvarūpa, is replied by Karṇagomi in PVVT³, and Akalanka criticises this view of Karṇagomi in his Pramāṇasaṅgraḥa (p. 104) in these words: "Kālādidharmi-kalpanāyāmatiprasaṅgaḥ". Further, SVT (p. 158) refers to the Kārikā:— "Yathārtharūpam buddher vitatapratibhāsanāt", as the view held by Karṇaka; and also SV (p. 158) 'Svarūpamantareṇa etc.' is explained by Anantavīrya:— Kallakastvāha". It seems, Kallaka is identical with "Karnaka".

#### 21. Sāntaraksita:

Sāntarakṣita is one of the most brilliant commentators of Dharma-kīrti. He has commented on Dharmakīrti's Vādanyāya. His other monumental work is Tattvasaṅgraha. It is mentioned that he flourished in 705-762 A.D<sup>4</sup>. He undertook his first journey to Tibet in 743 A.D. Probably he had finished his Tattvasaṅgraha before his departure for Tibet. There are several sentences and verses which go to show the influence of Sāntarakṣita on Akalanka, e.g. compare "Vṛkṣe Sākhāḥ Silascāge ityeṣā laukikā matiḥ" (TS. p. 267)—with, "tāneva paṣyan pratyeti ṣakhā vṛkṣepi laukikāḥ" (Pramānasaṅgraḥa, v. 26; NV. v. 104); "evaṁ yasya prameyatva" (TS. 885) etc., with "tadevaṁ prameyatvasattvādir yatra.....etc." (Asṭaṣatī, Aṣṭasahasrī, p. 58); and, "astihīkṣanikādyākhyā"; (TS. p. 888) etc., with NV. v. 407.

In this way we have seen that Akalanka refers and refutes the views of the various commentators of Dharmakirti such as Prajñākaragupta, Arcata, Sāntabhadra, Dharmottara, Karnagomi and Sāntarakṣita.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bṛhati, vol. II, p. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Brahmasiddhi, Intro. p. 58.

<sup>3 &</sup>quot;Yadi evam tatkālasambandhitvameva sādhyasādhanayoh....."PVVT, p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> TS. Intro. p. 96.

Pt. Kailashchandraji assigns Akalańka to the middle of 7th c. A.D.; so he is of the opinion that the views of Dharmakīrti's commentators could not be refuted by Akalańka, so he concludes that the commentators of Akalańka were wrong in saying that some of the views criticised by Akalańka are those of the commentators of Dharmakīrti<sup>1</sup>.

But taking into consideration the view of the definite age of Akalanka (720-780), there is a possibility of criticism by Akalanka of the commentators of Dharmakirti. So there is the least possibility of error committed by the commentators of Akalanka in attributing some of the views to the commentators of Dharmakirti.

# (e) The influence of Akalanka on his contemporaries and the subsequent writers:

Having dealt with the problem of influence of pre-Akalanka philosophers over Akalanka, a survey of Akalanka's inescapable influence upon his contemporaries and subsequent writers demands closer study. At the outset, it must be readily admitted that no philosopher has an impact and stirring influence over others as Akalanka. Jain philosophers Digambara and Svetāmbara alike after Akalanka, having accepted his views in toto, have explained and expounded his subtle thoughts; of course, there are some Ācāryas like Sāntisūri and Malayagiri who differ in minor details from Akalanka. Of the non-Jaina philosophers to refer to Akalanka, there is only Durvekamiśra (10th c. A.D.) who quotes Akalanka by name² from SV in his Dharmottarapradīpa.³ A brief critical survey of the philosophers and of other writers who were influenced by Akalanka will be discussed here.

# Dhanañjaya<sup>4</sup>:

He is the author of *Dvisandhāna-kāvya* and *Nāmamālākoša*. Dr. K. B. Pathaka places him in 1123-1140 A.D. Some other scholars also hold the same view<sup>5</sup>.

But this view is on slippery ground because Prabhācandra (980-1065 A.D.) refers to *Dvisandhāna* in his *Prameyakamalamārtaṇḍa* (p. 402). Vādirājasuri (c. 1025 A.D.) eulogises him in *Parśvanātha-carita* (p. 4); further Vīraśena (748-823 A.D.) quotes "hetāvevamprakārādyaih from Anekārtha-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Hindi Intro. p. 36 for detailed discussion.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See SVT. p. 580, note 3.

<sup>3 &</sup>quot;Yadāha Akalankah....." Dharmottarapradīpa, p. 246.

<sup>4</sup> NKC. vol. II, Intro. p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> History of Sankrit Literature, p. 173.

nāma-mālā of Dhanañjaya in Dhavalā<sup>1</sup>. It is quite plain that Dhanañjaya can be placed in 8th c. A.D.

Dhanañjaya praises Akalańka in these words:—
"Pramāṇamakalańkasya Pūjyapādasya lakṣaṇam,
Dhanañjayakaveḥ kāvyam ratnatrayamapaścimani."

### 2. Vīrasena (748-823 A.D.2):

Virasena the famous commentator of Satkhandāgama, refers to Akalanka as "Pūjyapāda Bhattāraka" and quotes his Tattvārthavārtika naming it Tattvārtha Bhāṣya4.

He quotes SV also in *Dhavalā*, *Vargaṇā Khaṇḍa*, vol. XIII, p. 356; "Siddhiviniścaye uktam—"avadhivibhaṅgayor-avadhidarśanameva". But we do not find it in the present SV.

## 3. Śripāla:

He was the disciple of Virasena and a colleague of Jinasena (763-843 A.D.) who respectfully refers to him as the "Sampālaka" or "Poṣaka" of Jayadhavalā-ṭīkā; possibly, Śripāla belongs to the period of Jinasena. It seems, he could have seen Akalańka in his young age.

# 4. Jinasena (763-843)5:

Jinasena is the author of Jayadhavalā and Mahāpurāṇa. Akalanka is respectfully referred to in his works; further, it is a well-known fact that he corroborated with Vīrasena, his preceptor, in the commentaries on the canonical works.

#### 5. Kumārasena:

He is referred to by Jainasena in Harivamsa Purāṇa (Śaka 705-783): "ākāpāram yaso loke.....guroh Kumārasenasya....." According to Devasena, Kumārasena established the Kāṣṭāsaṅgha; he was the disciple of Vinayasena who himself was the pupil of Vīrasena. Jinasena had composed the poetical work Pārsvābhyudaya at the instance of Vinayasena. Acārya Vidyānanda says the glory of his Aṣṭasahasrī was due to Kumāraśena<sup>6</sup>.

www.jainelibrary.org

<sup>1</sup> Dhavalā, vol. I, Intro. p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> JSI, p. 140.

<sup>3 &</sup>quot;Pūjyapāda-Bhattarakairapyabhāni Sāmānyanayalakşaņamidameva tadyathā pramānaprakāšitārtha-prarūpako nayah".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 'Ayam vākyanayah Tattvārthabhāṣyagaṭah' Jaya Dhavalā, vol. I, p. 210, see, TV, for original p. 1.33.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See the footnote of p. 49 No. 3 and JSI, p. 129.

<sup>6</sup> Astasaharsi, p. 295; see also 1. 11. p. 38.

There is a reference to Kumārasena before Akalanka and after Sumatideva, "udetya.....Kumāraseno munirastamāpat.....", a fact clearly indicating the time of Kumārasena to be 720-800 A.D. at the latest. On this assumption, it is but natural that Vidyānanda could have had a thorough acquaintance with Kumārasena's ideas and could substantiate his ideas in his monumental work Aṣṭasahasrī. And Jinasena could refer to him in his Harivamsa Purāṇa (783 A.D.); though being an elder contemporary of Akalanka, Kumārasena might have explained Aṣṭasatī to Vidyānanda who explicitly accepts the gratitude of Kumārasena.

#### Kumāranandi:

Vidyānanda refers to him in *Pramāṇaparīkṣā* (p. 72) and TSLV (p. 280) which suggests that Kumāranandi was the author of *Vādanyāya*, "Kumāranandinaścāhur-Vādanyāyavicakṣaṇāḥ"; further, *Patraparīkṣā* (p. 3) also refers to him. In one of the records of gift by *Pṛthvikongaṇi* (Śaka 698-716 A.D.) to Candranandi, there is a geneological list of teachers of Kumāranandi. It seems he lived near about 776 A.D.

Kumāranandi's Vādanyāya explicitly bears the influence of SV of Akalanka. Though Vādanyāya is not available. The quotations from it bear the testimony that it is influenced by Akalanka-nyāya.

### 7. Vidyānanda:

He is the celebrated commentator on Astasatī of Akalańka. Regarding his age, he himself states in the Praśasti of his magnum opus Tattvārtha-ślokavārtika, that he lived during the regime of śivamāra II (810 A.D.), the heir to king Śripuruṣa of Ganga dynasty. According to Pt. Darbarilal Kothia, Vidyānanda completed his works,—Vidyānandamahodaya and Tattvārthaślokavārtika during the reign of Śivamāra II (810 A.D.) and Āpta-parīkṣā, Pramāṇaparīkṣā and Yuktyanuśāsanālańkṛti during the regime of Rācamalla Satyavākya I (816-830 A.D.). Asṭasahasrī was written after TSLV and before Āptaparīkṣā. etc. It might have been completed in 810-815 A.D. and Patraparīkṣā, Śrīpura-Pārśvanātha-stotra and Satyašāsana-parīkṣā in 830-840 A.D.; from all this discussion it can be concluded that Vidyānanda flourished in 775-840 A.D.<sup>2</sup>

Vidyānanda wrote TSLV after Vidyānandamahodaya, in 810 A.D.; he might have started writing at the prime of his youth. Admitting that he was born in 760 A.D., it can be said that he could write his works from the age of forty; hence, he too flourished as a younger contemporary of Akalanka like Kumārasena.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> EC. vol. II, No. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aptaparīkṣā, Intro. Pp. 51-53.

Vidyānanda has profusely quoted Akalanka in his works,<sup>1</sup> and elucidated the works of Akalanka by bringing out the hidden meaning of Akalankanyāya.

# 8. Šīlānkācārya (V. 925: A.D. 868):

Šīlānkācārya is a well-known commentator on Āgamas; he quotes two ślokas from LT in Sūtrakṛtangaṭīkā².

### 9. Abhayadevasūri³ (10th c. A.D.):

Abhayadevasūri, the tarkapañcānana quotes some verses from LT with vṛtti<sup>4</sup> in Sanmati-Tarkatīkā to substantiate the study of Pramāṇas.

### 10. Somadevasūri (10th c. A.D.):

Somadevasūri, the versatile writer quotes in his Yaśastilaka Campū, a verse 'ātmalābham vidurmoksam'.....from SV (VII. 19).

# 11. Anantakīrti (10th c. A.D.):

Anantakīrti quotes dašahastāntaram (SV. VIII. 12) in his Laghu sarvajña-siddhi (p. 120) which is enriched by the arguments of Akalanka.

# 12. Māṇikyanandi (993-1053 A.D.)7.

Maņikyanandi was the preceptor of Prabhācandra; his Parīkṣāmukha-sūtra is the gist of Akalanka-nyāya<sup>8</sup>.

# 13. Sāntisūri (993-1047)9

Sāntisūri quotes in Nyāyāvatāravārtika<sup>10</sup> a verse "bhedajñānāṭ" (NV I. 114) and "asiddhaḥ siddhasenasya" (SV VI. 21) with some alteration; he criticises (p. 53) "tridhā śrutamaviplavam" from pramāṇasamgraha (v. 2) of Akalanka. For the influence of Akalanka on Śāntisūri's Nyāyāvatāravārtika readers are referred to the appendix to the same (p. 297).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Hindi Intro. p. 40 f. ns. 1-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> On p. 227a and 236a, vv. 4 & 72 resp.

<sup>8</sup> Sanmati, Intro. p. 83.

<sup>4</sup> See Hindi Intro. p. 40 f. n. No. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> JSI, p. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> p. 280.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Aptaparīkṣā, Intro. p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vide, the Appendix to Intro. to *Prameyakamalamārtaņda* in which the PMS is Compared with the various works of Akalanka, NVV and AGT, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Nyāyāvatāravārtika, p. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> p. 110.

#### 14. Vādirāja (c. 1025 A.D.)1:

Vādirāja, the *Syadvādavidyāpati* is the famous commentator on NV of Akalańka, sometime he gives four or five meanings of certain words of Akalańka. The exposition of Akalańka's work NV by Vādirāja was mainly due to the help he received from the commentary on Akalańka by Anantavīrya.

#### 15. Prabhācandra (980-1065)2:

Akalańka's works were the source of information for Prabhācandra who wrote excellent commentaries. He is the author of NKC, the commentary on Laghīyastraya of Akalańka. He has been benefited by the help of Anantavīrya for the explanation of difficult portions; in addition to this, he wrote Prameya-kamala-mārtaṇḍa, the commentary on PMS; he quotes "bhedajnānāt pratīyrte" (NV. I. 114) in Ātmānuśāsanatīkā, the commentary on Ātmānuśāsana.

#### 16. Anantavīrya (c. 11th A.D.):

Anantavīrya wrote a commentary Prameyaratnamāla (PRM) on Parīkṣā-mukha-sūtra which is based on Akalanka's works and was written after Prameya-kamala-mārṭaṇḍa. He refers in PRM (IH. 5) to LT and NV.

### 17. Vādidevasūri (1086-1130 A.D.):

Vādidevasūri wrote Pramāṇanayatattvāloka with his own tīkā known as Syādvādaratnākara (SR), mostly based on Parīkṣā-mukha-sūtra. He quotes LT and LTV in his SR (I. 4, II. 3 and II, 12, verses 3, 4, and 5 of LT, with Vṛtti). Further, he quotes a line from SV in SR (p. 641); he accepts the fundamental principles of Akalańka's Logic and elaborates the discussion of Hetu with divisions and subdivisions etc. accepted by Akalańka.

# 18. Hemacandra (1088-1173 A.D.):

It seems that Akalanka's SV has an indelible impact on the mind of Hemacandra, the *Kalikālasarvjña*, he quotes two verses from SV in his *Pramāṇa-mīmāmsā*. He was an exponent of Akalanka's Logic.

# 19. Malayagiri (about 11th & 12th c. A.D.):

Malayagiri was a colleague of Hemacandra. In his Avasyaka Niryukti-Ţikā, he differs from Akalanka in holding that the use of syāt in naya-vākya is inadmissible, for the simple reason that naya itself constitutes

<sup>1</sup> for detailed discussion see NVV. vol. I and II, Introductions.

<sup>\*</sup> for detailed discussion on Prabhacandra see NKC. vol. 2. Introduction.

that notion; if syāt is used in this context, then it ceases to be naya-vākya and becomes Pramāṇavākya.

But Vidyānanda and others of mediæval period and Yaśovijaya of modern times uphold the doctrine of Akalanka. According to Yaśovijayaji, the use of *syāt* in *Nayavākya* connotes the other attributes but does not denote them. In this context, Malayagiri was an isolated scholar; no one accepted his views.

# 20. Candrasena (12th c. A.D.):

Candrasena quotes a verse, "na pasyāmah.....etc. from SV in his Utpādādisiddhi.

# 21. Ratnaprabha (12th c. A.D.):

Ratnaprabha was the disciple of Vādidevasūri; he respectfully refers to Akalanka in these words 'prakaṭitatīrthāntarīyakalankokalankali'; he quotes a verse from LT in his Ratnākarāvatārikā (p. 71).

## 22. Aśādhara (1188-1250 A.D.):

Aśādhara quotes the 4th and 72nd verses from LT in Anagāra-dharmāmṛta, (p. 169) and Iṣṭopadeśa-ṭīkā (p. 30); his Prameya-ratnākara is extinct.

# 23. Abhayacandra (c. 13th A.D.):

Abhayacandra has written a Tātparyavṛtti on Akalanka's Laghīyastraya.

# 24. Devendrasūri (c. 13th A.D.):

Devendrasūri refers to Malaviddhamaņi.....etc. from LT in his Karma-grantha-fika (vol. I. p. 8).

# 25. Dharmabhūṣaṇa (of 14th c. A.D.):

Dharmabhūṣaṇa quotes LT (v. 52) and NV (I. 3 & II. 172) in his Nyāyadīpikā,¹ which is merely the extracts of Akalankanyāya.

# 26. Vimaladāsa (c. 15th A.D.):

Vimaladāsa quotes a verse beginning with "Prameyatvādibhi....."etc. as 'taduktam Bhaṭṭākalankadevaih' in his Saptabhangitaranginī. It occurs in svarūpasamvidhāna (v. 3) which does not bear any testimony regarding the authorship of Akalanka; Mahāsena is also said² to be the author of this work. Vimaladāsa's SBT is mainly based on Akalankanyāya³.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nyāyadīpika, Intro. pp. 96-98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> NKC. vol. I, Intro. p. 54.

<sup>\*</sup> vide TV. IV. 42.

## 27. Yaśovijaya (17th c. A.D.) and other Ācāryas:

Yośovijaya, the Gangeśa of Jaina Nyāya was the exponent of Navya-Nyāya in Jaina logic. He was one of the outstanding exponents of Akalańka's logic. In his works Jaina-tarkabhāṣā, śāstravārtā-samuccayaṭīkā and Gurutattvaviniścaya he quotes¹ Akalańka extensively; besides he has replied to the objections raised by Malayagiri on Akalańka in his Gurutattva-viniścaya. He wrote a commentary on Aṣṭasahasrī, which is the commentory on Aṣṭasatī of Akalańka.

Besides all these references to Akalańka, there are still other philosophers who quote Akalańka in their respective works, e.g. Syādvāda-siddhi of Vādībhasimha, Āptamīmāmsā-vṛṭṭi of Vasunandi, Ṣaḍ-daršana-samu-ccaya-vṛṭṭi of Guṇaratna, Syādvādamañjari of Malliṣeṇa, Viśvatattva-prakāśa of Bhāvasena, Pramāṇaprameyakalikā of Narendrasena, Nyāyamaṇidīpikā (a commentary on Prameyaratnamālā) of Ajitasena and Prameya-ratna-mālā-laṅkāra of Cārukīrti Paṇḍitācārya, etc., all these authors have glorified Akalaṅka.

From this exhaustive discussion, it is quite clear that Akalańka's impact on Jaina logicians is immense. Out of all these authors referred to above Vidyānanda, Anantavīrya, Prabhācandra, Abhayacandra, Vādirāja and Yaśovijaya are the commentators of Akalańka.

# (f) The age of Akalanka:

Of epigraphical evidences that throw light upon the age of Akalańka, the oldest inscription to refer to him is of c. 1016 A.D. But epigraphical evidences are not to be exclusively depended upon. In this attempt the textual references are of immense help both from the standpoint of fixing the time limit and comparative studies.

The above discussion leads us to the conclusion that the time limit of Akalańka lies from Dharmakīrti and his line of disciples, which extends from the last part of 7th c. A.D. to the early phase of 8th c.; particularly the age of Śāntarakṣita (762 A.D.) is definitely the lower limit of Akalaṅka's date. The upper limit of his date can be fixed with the help of the date of his commentator Vidyānanda (775-840 A.D.) and with that of Dhanañjaya (8th c. A.D.) and Vīrasena (748-813 A.D.) who quote him. Hence Akalaṅka can be placed in the 8th c. A.D.

But in the light of the newly available material even the particular decade of the eighth century can be fixed.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For references to quotations see Hindi Introduction p. 43.

There is a controversy over the issue of deciding the time limit of Akalanka:

- (1) A galaxy of scholars led by K. B. Pathak holds that Akalanka flourished during the last quarter of the eighth century A.D.; this group includes S. C. Vidyābhūṣan, R. G. Bhandarkar, Peterson, L. Rice, Winternitz, F. W. Thomas, A. B. Keith, A. S. Altekar, Pt. Nathuram Premi, Pt. Sukhalalji, B. A. Saletore, MM. Gopinath Kaviraj.
- (2) The other group of scholars maintain that 7th c. A.D. is the time of Akalanka, on the evidence of a śloka from Akalanka-carita in which the date is given as Vikramārka Śaka 700 i.e. 643 A.D., it includes R. Narasimhācharya, S. Srikantha Śāstri, Pt. Jugal Kishor Mukhtar, A. N. Upadhye, Pt. Kailashchandra, Jyoti Pd. 1 etc.

The arguments advanced by the first group of scholars are leading us near the truth and they are as follows—

- (1) That Akalanka is referred to be the son of a minister to king Subhatunga of Rāṣṭrakūta dynasty in Prabhācandra's KK.²
- (2) That the Mallisena prasasti inscribed on the pillar of Pārśvanātha Basti at Chandragiri refers that Akalanka narrates in the court of Sāhasatunga his victory over Buddhists at the court of king Himasītala. Probably Sāhasatunga is identical with Dantidurga (744-756 A.D.)<sup>3</sup>.
- (3) That Akalanka-carita refers to Akalanka's debate in Saka 700 (778 A.D.) in these words:

"vikramārkašakābdīya šatasaptapramājusi, kāle'kalankayatino Bauddhair-vādo mahānabhüt."4

Now the second group of scholars advances the arguments in the following way:

- (1) That KK refers to Mānyakheta as the capital of Subhatunga, whereas it is Amoghavarṣa who made Mānyakheta the capital in 815 A.D.; hence, the genuineness of KK is not altogether beyond doubt<sup>5</sup>.
- (2) That the identification of Sāhasatunga with Dantidurga II is a matter of conjecture only.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Hindi. Intro, for the references of views expressed by these Scholars, pp. 44-5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> K. B. Pathak, ABORI, vol. XI. p. 155.

<sup>\*</sup> Ibid.

<sup>4</sup> ABORI, vol. XI. Art. by K. B. Pathak.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> NKC, vol. I, Intro. p. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. N. Upadhya, ABORI, vol. XII, p. 373.

- (3) That the reference to Vikramārkašaka, in Akalanka-carita, means Vikrama Samvat<sup>1</sup> and not Śaka.
- (4) That Virasena quotes Akalanka's TV as Agamapramāṇa in Dhavalā (the completing date 816 A.D.), hence he must be of remote age, so he flourished in the early period of 7th c. A.D.<sup>2</sup>
- (5) Siddhasenagani (8th A.D.) refers to Akalanka's SV; hence he must have lived in 7th century A.D.
- (6) That Haribhadra (700-770 A.D.) refers to Akalanka-nyāya in Anekānta-jaya-patākā shows that Akalanka is earlier than Haribhadra<sup>3</sup>.
- (7) Jinadāsagaņi Mahattara (676 A.D.) refers to SV in Nišītha-Cūrņi<sup>4</sup>; naturally Akalanka must be placed in the early part of the 7th century A.D.<sup>5</sup>

Now let us examine the arguments of the second group of scholars. It has been proved by us elsewhere that Akalanka flourished in 720-780 A.D. on the strength of the internal and external evidences. This date is confirmed by the additional evidences that are available today. The aforesaid date as already mentioned, has been proved by K. B. Pathak and defended by S. C. Vidyābhusana and Pt. N. Premiji. The age proved by these scholars is substantially and firmly fixed, irrespective of the disproof of some of the evidences employed by them. The article on 'The Age of Guru Akalanka' by Dr. Saletore is a very significant contribution in this direction to firmly establish the conclusion arrived at?. Now let us examine the arguments one by one.

(1) As has already been discussed that the mention of Mānyakheṭa as the capital of Rāṣṭrakūṭa's is not a decisive factor. The reference of Mānyakheṭa as the capital of Subhatunga in KK may be the result of an established fact of later times, that lead the author to mention it so, because of its strong affinity with the Rāṣṭrakūṭas.

<sup>1</sup> ABORI, vol. XII, Art. by A. N. Upadhye.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> NKC. vol. I, p. 105.

<sup>4</sup> Pîthikā gāthā No. 486.

Iugalkishor Mukhtar, Anekānta, Vol. I, No. 1; NKC, vol. I, Intro. p. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Akalanka-Grantha-Traya, Intro. Pp. 13-32.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> B. A. Saletore, The Age of Guru Akalanka, BHSJ, vol. VI, pp. 10-33. This article by the veteran scholar is of special importance; he confirms the conclusion arrived at elsewhere (AGT. Intro.).

(2) According to Mallisena Prasasti, Mallisenamuni expired in Saka 1050 (1128 A.D.) and the said inscription is engraved to commemorate the saint. This inscription refers to 'Rājan Sāhasatunga'; it gives a chronological list of teachers such as: Mahāvādi Samantabhadra, Mahadhyāni Simhanandi, sanmāsavādi Vakragrīva, navastotrakāri Vajranandi, Pātrakesari the author of Trilakṣaṇakadarthana, Sumatideva the author of Sumatisaptaka, Kumārasena, Cintāmaṇi, Kavicūdāmaṇi Srivardhadeva praised by Daṇḍi, mahāvādavijeta Maheśvara and Akalanka—destroyer of Tārā installed in an earthen pot. Further, some verses are put in the mouth of Akalanka. The Prasastikāra quotes these verses in the Prasasti, not as composed by himself but he accepted them as they were prevalent traditionally. This shows that they were composed in the remote past.

Further, it refers to Akalanka's debates in the court of Sāhasatunga and his effort to invite Paravādimalla to the court of Subhatunga for explanation, signifying that Sāhasatunga and Subhatunga were two different kings; of course, before this Praśasti (1128 A.D) Prabhacandra (980-1065 A.D.) refers to Akalanka's debate in the court of Himaśitala but is silent in regard to his narration at the court of Sāhasatunga.

So far as we know the history of Rāṣṭrakūṭas, it is the rulers of this dynasty who only bear the birudas of the type-subhatunga, Nrpatunga, Jagattunga, i.e., the birndas necessarily have the suffix-tunga. That Kṛṣṇarāja I had the biruda Subhatunga is sufficiently proved by several inscriptions2; there is nothing to prove the travesty of the contents of the said Prasasti. The reference to 'Rājan Sāhasatunga.....' etc. (v. 21) glorifies the qualities of a king with several adjectives. It is a vivid fact of history to note that Dantidurg had conquered the northern part of the kingdom of Kīrtivarmā II belonging to Solanki Chalukyas in the middle of 748-753 A.D. and had reestablished the sovereignty of the Rāstrakūṭas³. The Sāmngada (Dist. Kolhapur) inscription, dated Saka 675 (753 A.D.) records the magnificent victorious career of Dantidurga4. The glowing tributes of this inscription5 prove that this Sahasatunga was prior to Subhatunga, who defeated the Chalukyas; and this Sahasatunga is shown to be identical with Dantidurga<sup>6</sup>. Dr. Altekar also upholds the same conclusion. It will be seen in the sequel, it is but definite that Sahasatunga was the biruda of only Dantidurga II.

<sup>1</sup> Vide Hindi Intro. Pp. 46-47 for the text of Prasasti.

EI, vol. III, p. 106 and vol. XVI, p. 125.
 Bhāratake Prācīna Rājāvamśa, vol. III, p. 26.

<sup>4</sup> IA, vol. XI, p. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vide Hindi Intro. p. 48, for the text of Inscr.

<sup>6</sup> BPRV, vol. III.

It has been already discussed that Akalanka was a young man during the last phase of Sāhasatunga's reign. It can be said without any fear of contradiction that the final verdict, thanks to Dr. Saletore, on the problem of the identity of Sāhasatunga with Dantidurga has been passed by his research. He concludes, after a masterly analysis of the problem of identifying Sāhasatunga with Dantidruga II: "This is proved by an inscription on the four faces of a pillar set up in the court-yard of the Rāmalingeśvara temple at Rāmeśvara near Proddhaṭūru,.....It is written in Sanskrit and Kannada languages, the script being in Kannada.....It belongs to the reign of the Rāṣṭrakūṭa King Kṛṣṇa III......The inscription consists of about twenty-five verses which give the genealogical account of the Rāṣṭrakūṭas down to Kṛṣṇa III, who is praised in the record......" The lines referring to Dantidurga as Sāhasatunga are:

Srī-Dantidurga-eti durdhara-bāhu-vīryyo Cālukya-sindhu-mathanodbhava-rājalakṣmīm Yas sambabhāra ciram-ātmakul-aikakāntām tasmin Sāhasatunga-nāmni prpatau svassundarīprārthite<sup>1</sup>

Thus, it is conclusively proved that Sāhasatunga was no other than Dantidurga II. The date of Sāhasatunga Dantidurga is 756 A.D.<sup>2</sup>

- (3) In the light of this proof that Dantidurga had the biruda Sāhasatung, the reference to the line—'vikramārkaśakābdīya' will be taken as Śaka Samvat for the following reasons:
  - (i) The verse containing 'vikramārkaśakābdīya' should be read as 'vikramārkaśakābdīya' implying thereby Saka era qualified by Vikrama.
  - (ii) It is almost an accepted tradition followed by Jaina authors to refer Saka era as 'vikramānkašaka'. This is supported by several instances. Dhavalā was completed in 816 A.D., 'when Jagattunga (i.e. Govinda III of the Rāṣṭrakūṭa dynasty) had abandoned the throne and Amoghavarsha I was ruling³.' It is mentioned that Dhavalā was completed in the year 738 of Saka (A.D. 816). The ending verses of Dhavalā run—"aṭhatīsamhī Satasae Vikkamarāyankie-susaganāme

Vāse suterasīe bhāņuvilagge dhavalapakkhe"

Hence Vikramānkita Saka must be interpreted as Saka era4. Otherwise it will not tally with the time of Jagattunga and Amoghavarṣa.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> JBHS, vol. VI, Pp. 29-33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Rāṣṭrakūṭas and their Times, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Satkhandagama, vol. I, Eng. Intro. p. ii and Hindi Intro. Pp. 35-45.

Dhavalā, vol. I Hindi Intro. p. 41.

Dr. Hiralal Jain in support of this interpretation quotes a line from the commentary on Trilokasāra (v. 850) by Mādhavacandra Traividya which contains "Sri Vīranāthanīvṛteḥ sakāšāṭ Pancašatottara ṣaṭ śatavarṣāni" (605) pancamāsayutāni gatvā paścāt Vikramānkašakarājo Jayate etc. which shows the tradition of attaching the word Vikramānka with Saka era.

Hence Samvat, referred to in Akalańka Carita, is in complete conformity with the historical fact of mentioning Śaka era with Vikramāńka. This contention is also held by J. C. Vidyālańkāra<sup>1</sup>.

- (4) Conceding to the facts of Akalanka's contemporaneity with Sāhasatunga Dantidurga and flourishing in 720-780 A.D., it is by no means impossible for *Dhavalā* to quote TV of Akalanka, which was accepted as an authentic text within a short period due to its intrinsic value, the possibility of quoting it is still more enhanced when we purview that the TV was the first work of Akalanka.
- (5) Further Acārya Siddhasenagaņi wrote a commentary on bhāṣya of TSu. Pt. Sukhalalji assigns him between 7th c. A.D. and 9th c. A.D.² Because Siddhasena refers to Dharmakīrti and is referred to by Śīlāṅkā-cārya (Śaka 799; 877 A.D.) in his Vṛtti on Ācārāṅga³; hence he must have flourished during the last phase of 8th c. A.D. Panditji conjectures⁴ that Akalaṅka, Gandhahasti (Siddhasena) and Haribhadra might be contemporaries; if so, Akalaṅka's TVA or Rājavartika could be before Siddhasena (last quarter of 8th c. A.D.).

Though one more Siddhiviniscaya of Ārya Sivasvāmi has been found out; Siddhasena's reference to 'evam.....Siddhiviniscaya sṛṣṭiparīkṣāto', seems to be definitely indicating SV (VII Ch. on Sāstrasiddhi, v. 13) of Akalanka.<sup>5</sup>

(6) The age of Haribhadra is fixed by Muni Jinavijayaji to be 700-770 A.D. on the basis of *Kuvalayamālā* (777 A.D.) of Uddyotana who refers to Haribhadra, and on other internal evidences. It has been shown elsewhere that Haribhadra quotes verbatim the second pādas of two verses from *Nyāyamanjarī* in his *Şaḍdarśana-samuccaya* (v. 20). Though recent research<sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Hindi Intro. p. 50, f. N. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tattvārthasūtra, Intro. p. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ibid, p. 43, Note 2.

<sup>4</sup> See Hindi Intro. p. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ibid, p. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jaina Sāhitya Samsodhaka, vol. I, Part 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> NKC, vol. II, Intro. p. 38.

<sup>§ 8</sup> JBORS, vol. IV, 1955.

in Nyāya studies has shown that Trilocana, the guru of Vācaspati Miśra, had written a *Nyāyamañjarī* still it is definite that the quotation by Haribhadra is from Jayanta's *Nyāyamañjarī*. The age of Jayanta was fixed by myself to be 760-840 A.D.<sup>1</sup>

As has already been shown elsewhere, the date of Haribhadra should be extended to 810 A.D., in view of the fact that he quotes Nyāyamañjari of Jayanta who flourished in 760-840 A.D.<sup>2</sup>

Therefore, Haribhadra's age lies from 720 A.D. to 810 A.D. In other words, he was the contemporary of Akalanka.

Haribhadra's reference to "Akalankanyāyānusāri cetoharam vacah" in Anekāntajayapatākā (p. 275) implies the soptless character of logic and in no way is referring to Akalanka's Nyāya works. In AJP there are still more references of this type e.g. "niṣkalankamatisamutprekṣita sanyāyānusāratah", such epithets are used while discussing the pūrvapakṣa of Buddhists and Naiyāyikas who claim the purity of their own logic; hence it is clear that they do not refer to Akalanka's logic.

(7) Jinadāsagaņi refers to Siddhivinišcaya in his Nišītha Cūrņi but it bears no relation whatsover with the present SV of Akalanka. Muni Punyavijayaji³ has found out a tīkā on a treatise named Strimukti of Sākatā-yana; it is in a mutilated condition having some of the leaves of the first and the last portion missing. In that MS. there is reference to ".....Bhaga-vadācārya-Sivasvāminah Siddhivinišcaye.....", indicating the existence of Siddhivinišcaya by Šivārya, who is other than Akalanka; because the views quoted in the name of Šivārya from SV are against the views of Akalanka, particularly regarding the problem of Strīmukti.

Sākaṭāyana in his Amoghavṛtti<sup>4</sup> (1.3.-168) refers Sivārya's Siddhiviniś-caya as:—"Sādhu khalvidam.....Siddher-viniścayaḥ Sivāryasya Sivāryeṇa vā....." which fact clearly menifests that Sivārya also wrote a work named Siddhiviniścaya.

There is hardly any doubt that Śākatāyana had before him Śivārya's Siddhiviniścaya which defends Strimukti.

When in the year 1926 A.D. the reference to Siddhiviniścaya was found out in Niśītha-cūrņi (NC) and the MS. of Anantavīrya's Siddhiviniścayaṭīkā

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> NKC, vol. II, Intro. p. 16; in the light of recent researches a correction is required to be made in one of my arguments: the verse, 'ajñānatimira'.....etc., which refers to Nyā yamañjarī written by a guru of Vācaspati is none else than Trilocana.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The author is indebted to Pt. Malvania for this suggestion.

Vide Hindi Intro. p. 53.

on Akalanka's SV was discovered, Pt. Jugalkishorji identified the Siddhi-viniscaya referred to in NC with that of Akalanka in his article on SVT in Anekänta. This evoked further research in this direction as a result of which Pt. Sukhalalji and Pt. Bechardāsji rightly pointed out that the reference to SV in NC cannot be that of SV of Akalanka, since Jinadāsa Mahattara is decidedly earlier than Akalanka<sup>1</sup>. In fact, the SV referred to in NC should necessarily be the work of an unknown author other than Akalańka, who must have been a Śvetāmbara; for (i) there is no other evidence to prove that the Svetambara Acaryas have referred to a Digambara work as darśanaprabhāvaka, (ii) the reference to SV is with a Śvetāmbara work, viz. Sanmati, moreover it is given the first place in order of mentioning<sup>2</sup>. Muni Jinavijayaji also expressed such opinions<sup>3</sup> in his foreword to AGT. I had also my own doubts regarding this matter. If NC refers to Akalanka's SV., the author must be posterior to Akalanka; further it was a matter of doubt whether Jinadasa was the author of Nandicūrni; the existence of SV, except that of Akalanka was not thought of;4 for SV of Akalanka is purely a philosophical classic which could have been glorified by Švetāmbara Ācāryas. Though Jinavijayaji attempted to establish Jinadāsa as the author of Nandicūrņi and placed him in 676 A.D. the problem of SV referred to in NC was not solved. Happily, this problem is now solved on the strength of explicit reference to Sivarya's SV in Strimukti tīkā and Amoghavrtti. It is a matter of pretty certainty that Śivārya was Yāpanīya, since Śākatāyana who quotes SV of Śivārya, was himself a devout Yāpāniya; naturally the Svetāmbara Ācāryas quote it (SV of Sivārya) whenever they discuss the problem of Strimakti. Sivārya can be placed before 7th C. A.D. on the basis of his reference in NC.

On the basis of this discussion it can be conclusively proved that NC does not refer to SV of Akalanka. So he can be placed in 8th C. A.D. and certainly not in the 7th C. A.D.

The Crux of the whole discussion is:-

1. Akalańka's narration of his victory at the court of King Himaśītala before Dantidurga alias Sāhasatunga; Dantidurga ruled in the year 745-755 A.D., he had biruda Sāhasatunga which fact is conclusively proved by the Pillar Inscription of Rāmeśvara temple.

<sup>1</sup> Anekānta, vol. I. No. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> NKC, Vol. I Intro. P. 105. Note 3.

<sup>3</sup> AGT. Foreword, P. 5.

<sup>4</sup> Ibid, Intro. pp. 14-15.

- The KK of Prabhācandra refers to Akalanka as the son of Purusottam who was the minister of Kṛṣṇa I (756-775 A.D.).
- 3. The reference to Akalańka's debates in Śaka 700 (778 A.D.) with the Buddhists in Akalańka-carita.
- 4. The reference to the influence of the following Ācāryas in Akalanka's works:

Bhattrhari (4th or 5th c. A.D.)

Kumārila (the first part of 7th c. A.D.)

Dharmakīrti (620-690 A.D.)

Jayarāśi Bhatt (7th cent. A.D.)

Prajñākara Gupta (660-720 A.D.)

Dharmākardatta or Arcața (680-720 A.D.)

Śāntabhadra (700 A.D.)

Dharmottara (700 A.D.)

Karnagomi (8th cent. A.D.)

Śāntaraksita (705-762 A.D.)

- 5. Dhanañjaya states in his Nāmamāla, 'pramāṇamakalankasya'; this Nāmamāla is quoted in Dhavalā (816 A.D.). Therefore Dhanañjaya must have flourished in 810 A.D.
- 6. Virasena's (guru of Jinasena) reference to Akalanka's TV in his *Dhavalā* (816 A.D.).
- 7. Jinasena's (760-813 A.D.) reference to Akalanka in Adipurāna.
- 8. Jinasena, the author of Harivamsapurāna, completed in Saka 705 (783 A.D.), refers to Vīrasena's reputation as 'akalanka'.
- 9. Vidyānanda's (775-840 A.D.) commentary on Astašatī of Akalanka named Astasahasrī.
- 10. Inscriptions refer to Akalanka after Sumati. The copper plate, dated Saka 743; 821 A.D.) recording the gift made by Rāṣṭrakūṭa Karka Suvarṇa of Gujarat to Aparājita, the disciple of Sumati and grand disciple of Mallavādi.

The TS refers to Sumati as a Digambar scholar. Tattvasamgraha-Panjika (TSP) suggests that Sumati repudiated Kumārila's theory of ālocanamātra pratyakṣa. Obviously, Sumati must have followed Kumārila; his date has been fixed by Dr. Bhattācharya at about 720 A.D. If Sumati, referred to in the copper-plate, is the same as quoted in TS it can be inconsistent with this date (720 A.D.); because,

according to copper-plate inscription Sumati's disciple Aparājita lived in 821 A.D.; it can be presumed that the relation between the teacher and the taught—might have been for certain time within this long period of 100 years. It has been rightly observed by Pt. Dalsukh Mālvania, according to whom, Sumati's literary activities might be about 740 A.D. Sāntarakṣita completed his TS in 745 A.D. i.e. before his journey to Tibet where he established a Vihāra in. 749 A.D. If Sumati is thought to be the contemporary of Sāntarakṣita, he might be living in 762 A.D., under such conditions, it is not improbable to maintain that his disciple Aparājita could have flourished in 821 A.D.

Akalanka, who is mentioned after Sumati and other two or three Acaryas, must have flourished in 8th c. A.D.

On the strength of these evidences it can be safely concluded that Akalanka flourished in 720-780 A.D.

### (g) The Works of Akalanka

It is needless to repeat Akalanka's unparalleled contribution by an inexhaustible fertility of his intellect, insight and intuition all combined; his TV stands as an example of purity, clarity of thought and sobriety of mind; his works Astasati and Siddhiviniscaya etc. reflect force, cogency and satire, as the then prevailing necessity to combat the Buddhist criticism stirred him and as a result of which we have several excellent works on Jaina philosophy. A brief analysis, estimation and evaluation of the various works of Akalanka will be given in the following pages.

# (1) Tattvārthavārtika (TV) and its Bhāsya (TVB):

TV is a commentary on the Tattvārthasūtra (TSu) of Grddhapiccha Ācārya Umāsvāmi in a vārtika form resembling Nyāyavārtika of Uddyotakara. TV has a commentary by the author himself. The commentary is called Bhāsya¹ or Alankāra. TV contains the discussion of Jīva, Ajīva, Aśrava, Bandha, Samvara, Nirjarā and Mokṣa. The Puṣpikā of TVB, refers to the title of the text as "Tattvārthavārtika-vyākhyānālankāra". A large portion of SS forms the very structure of Vārtikas of TV, similar is the case with several sentences² of Tattvārthādhigama-bhāṣya (TBh) some

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dhavala Vol. I, Intro. p. 67. NKC. p. 646.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TBh, I. I.

of which he criticises at several places and also criticises some of the sūtras accepted by TBh; this fact clearly indicates that TBh and its sūtras were accessible to him. The TBh is referred to by him as Vṛtti². The prose in the last section of the 10th chapter and 32 verses of TBh are assimilated in TV by Akalanka. In the description of Dvādaśānga, while dealing Kriyāvādi, Akriyāvādi, Ajñānika and Vaināyika reference is made to the Vedic Rṣis of various śākhās such as—Sākalya, Vāṣkala, Kuthumi, Kaṭha, Mādhyandina, Mauda, Pippalāda, Gārgya, Maudgalāyana Āśvalāyana, etc.

There are several quotations from Satkhandāgama and Mahābandha which are in perfect tune with the spirit of TV; verily, it is a mine of Jaina philosophy, Ethics, Cosmology and other allied subjects where in philosophical section deals specially the various aspects of Anekāntavāda<sup>2</sup>.

There is refutation of definition of sense perception held by Dignāga. But it is curious to note that he has not criticised that of Dharmakīrti, though the first śloka, beginning with "Buddhipūrvām kriyām" of Santānāntarasiddhi of Dharmakīrti is quoted. It seems that all the works of Dharmakīrti might have not been accessible to Akalanka at the time of writing TV; this can be the reason to strengthen the supposition that TV is the first work of Akalanka.

It may be noted that Akalanka was also a grammarian, since he exhibits his sound knowledge of correct usage and word formation of terms used in the *sūtras*. He closely follows the *Jainendra Vyākaraņa* of Pūjyapāda though some times he refers to Pāṇini and *Pātanjala-bhāṣya*.

So far as cosmological discussions are concerned, Trilokaprajñapti is served as a reference book for Akalańka. Besides, he refers to Yoni-prāblirta, Vyāklyāprajñapti and Vyāklyāprajñapti-daṇdaka etc., indicative of his vast erudition; besides TV quotes a number of standard works of different systems of thought for instance:—Vedas, Upaniṣads, Smṛtis, Purāṇas, Paṇini-sūtras, Pātanjala-bhāṣya, Abhidharmakośa, Pramāṇasamuccaya, Santānāntara-siddhi, Yuktyanuśāsana, Dvātrinśad-dvātrinśatikā etc.

# (2) Astasatī:

Astasati, amounting to 800 verses, is a most precious work in Jaina philosophy, dealing mainly with logic; it is a brief but extra-ordinarily brilliant commentary on Aptamīmāmsā alias Devāgama of Samantabhadra, the latter work embodies in itself the acute analysis of other schools of thought from the standpoint of Anekānta philosophy. Vidyānanda's

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TV, p. 444.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vide, TV, pp. 833-836.

work named Astasahasrī stands by itself as the most original work though it is a commentary on Astasatī, he incorporates Astasatī in such a way that it becomes a part and parcel of the unique work. He is supremely aware of the difficulty of commenting on Astasatī, a fact which is clearly expressed in the words "Kastasahasrī siddhā Sāstasahasrī". He is proud of this stupendous achievement of such a commentary, suggestive of the par excellence of this work over such other works of Buddhists.

Astasatī comprises the discussion on Sadekānta-asadekānta, bhedai-kānta-abhedaikānta, nityaikānta-anityaikānta etc. In the examination of these schools, first he starts with the position held by the schools, from the authoritative texts. He discusses the concept of omniscient being, self-subsistent in itself and establishes the theory on a firm footing, on the strength of the conformity of the teachings with logic and the scriptures. Lastly, he discusses the epistemological problems, like pramāṇa, naya and durṇaya such as "(Pramāṇāt)tadatat-pratipatteḥenayāt)tat-pratipatteḥ (durṇayāt) tadanya-nirākṛteśca". i.e. Pramāṇa consists in the apprehension of the intended (Vivakṣita) and unintended (avivakṣita); naya refers to the intended objects and durṇaya negates the unintended ones. It criticises all the absolutistic systems uptodate and has established the non-Absolutism of the Jainism.

## (3) Laghīyasiraya with Vivṛti:

The title of LT is self-expressive of the fact that it is a compendium of three small treatises. The colophon<sup>2</sup> of the *vrtti* on LT goes to prove that the *Pramāṇa Praveśa* and *Naya Praveśa* together formed one book and was named as *Pramāṇanaya-Praveśa*. Since the *Pravacana Praveśa* has a separate *maṅglācaraṇa* and repeats mostly the topics of *Nayapraveśa*, it can be proved that it is a separate treatise<sup>3</sup>.

It seems that Akalanka was inspired by Nyāya-Praveśa of Dignāga to write a treatise on Jaina Logic namely Pramāṇanaya-Praveśa. As regards the designation Laghiyastraya of these works nothing can be definitely said as to who did this; however, we can venture to remark that either Akalanka himself or very probably his commentator Anantavīrya might have taken them as Laghiyastraya a fact which can be proved by the references to Naya Praveśa as a separate work by Anantavīrya in SVT.<sup>4</sup> Thus there was the

<sup>1</sup> Astalatī & Astasahasrī, P. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AGT,-LT. p. 17.

<sup>3 &</sup>quot;iti pramānanaya-pravešah samāptah Krtirīyam sakalavādi-cakravartino Bhattā-kalankadevasya."

<sup>4</sup> SVT. p. 737.

possibility of giving the name Laghīyastraya. It is but natural that he should quote these for the first time as Laghīyastraya. However, it is also possible that it is Anantavīrya who coined the name Laghīyastraya for the trio of pramāṇapraveśa, Naya-praveśa and Pravacanapraveśa.

Thus Laglūyastraya (LT) includes the above three treatises, the total number of slokas being 78. At the end of Nayapraveśa, we have "mohenaiva paro'pi" which is not commented either by Prabhācandra in NKC or by Abhayacandra in Tātparyavṛtti nor does it have any consistency with the text. Hence it can be regarded as a spurious addition.

Akalanka himself wrote a commentary on LT not with a view to explain and interpret the content of the whole text but to clarify ideas of the text. Really speaking the text and the commentary are to be taken as a whole.

It is apparent that Akalanka followed in this regard the chapter on Svārthānumāna of PV and its vṛtti of Dharmakīrti, this is also the case with the Pramāṇasaṅgraha and its Vṛtti of Akalanka. Prabhācandra refers to the prose section of LT, as Vivṛti when he says "Vivṛtim Vivṛṇvannāha".

Prabhācandra's Nyāyakumudacandra is an exhaustive commentary on LT and its Vivṛti.

Lagliyastraya contains six chapters<sup>1</sup> embodying the exhaustive discussion of philosophy in general and epistemology in particular Pramāņa, naya and nikṣepa.

# (4) Nyāya-viniścaya and its Vrtti2:

Nyāya-viniścaya written in verses and prose, is designed after Pramāṇaviniścaya of Dharmakīrti, the original MS. of which is not available. Vādirāja has written a commentary on NV, but on the ślokas only. I have restored the NV by culling words from the commentary of Vādirāja, but the reconstruction of Vṛtti is impossible in absence of any commentary; there can be no doubt about the existence of Vṛtti of NV. Since it is quoted in SVT. That commentary was called Vṛtti, is proved by these words "Vṛttimadlyavartitvāt" etc. It appears, this Vṛtti, also known by the name "cūrṇi", is quoted by Vādirāja in NVV, thus "tathā ca sūktam cūrṇau devasya vacanam-Samāropavyavacchedāt".

9

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Hindi, Intro, p. 58 for the Analysis of the Chapters.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Published in Akalanka-grantha-tryaya (SJS. Vol. 12) and Nyāya-Viniscayavivaraņa in two Volumes (BJPB).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vide AGT. Intro. p. 6.

<sup>4</sup> taduktāni Nyāyaviniścaye "na caitad bahireva Pratibhāsate" SVT. p. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> NVV. Vol. I. p. 301, 390.

NVV contains in all 480½ verses¹ which are of three types:—Värtika, antaraśloka and Sangrahaśloka; it has three prastāvas: Pratyakṣa, Anumāna and Pravacana, just as Nyāyāvatāra consists of three chapters: Pratyakṣa, Anumāna and Sruta; similarly we find three chapters in Dharmakirti's Pramāṇaviniścaya also, viz., Pratyakṣa, Svārthānumāna and Parārthānumāna. It seems Akalańka derived inspiration from these authors.

The first chapter includes the topics: the nature of perception, the refutation of the view that knowledge is non-perceptible, the nature of substance, refutation of views held by other schools regarding the perception, etc.

The second chapter deals with the study of inference, the empirical elements in inference, the nature of  $V\bar{a}da$ ,  $nigrahasth\bar{a}na$ ,  $V\bar{a}d\bar{a}bh\bar{a}sa$  etc. related with the topic of  $anum\bar{a}na$ .

The third chapter deals with the nature of Pravacana (the scripture), the refutation of Buddhist theory of Apta, Vedic dogma of apauruseyatva; the proof of omniscience, refutation of anātmavāda of Buddhists, the conception of mokṣa, the theory of Saptabhangi and Syādvāda etc.<sup>2</sup>

### (5) Pramāņasamgraha and its Vrtti:

As the title suggests this work is a collection of statements; really it is a work on epistemology or *Pramāṇa*; it has a very compact style. From the maturity of judgments and acute analysis, it can be said that it is the last work of Akalanka; besides, he includes some of the *kārikās* from NV. It is understood that Anantavīrya wrote a commentary, named *Pramāṇa-Saṅgraha-bhāṣya* or *Pramāṇa-Saṅgrahālankāra*, since he himself refers to it<sup>3</sup>.

There are nine chapters and  $87\frac{1}{2}$  kārikās. Akalanka wrote a supplementary Vṛtti on this work. Vṛtti and the kārikā together come to about the same size of Aṣtaśatī.

There are nine chapters in this work dealing with the topics: Pratyakṣa, Parokṣa (mediate knowledge), Anumāna (inference), Hetu (reason), its classifications, Hetvābhāsa (fallacies of reason), non-existent (asiddha) contradictory and inconclusive, Vāda (legitimate discourse), Pravacana (the nature of scripture), proof of omniscience, refutation of apauruṣeyatva, Saptabhaṅgi (the seven fold predication), naya and its classification, lastly conclusion on pramāṇa (valid-knowledge), naya (partial standpoint) and nikṣepa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vide Hindi Intro. pp. 58, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> SVT pp. 8, 10, 130 etc.

### (6) Siddhiviniścaya:

The detailed discussion on this will be given in a separate section No. 3.

Besides the above mentioned works there are some others such as Svarūpasambodhana, Nyāya-cūlikā, Akalankapratisthā-pātha, Akalanka prāyascitta-samgraha and Akalanka-stotra etc. attributed to Akalanka by tradition. But at a closer scrutiny it will be revealed that these works are not of Akalanka<sup>1</sup>; may be they were composed by various Akalankas<sup>2</sup> who flourished after the great Akalanka.

## (h) The contribution of Akalanka to Jainanyāya—Akalankanyāya:

There can be no doubt that Akalańka was an intellectual prodigy; he stands as a tower of strength and self-confidence in the firmament of Jaina-Nyāya. He brought dignity to Jaina-Nyāya by his examplary originality of his logical acumen. It stands much to his credit that he has established the Jaina-nyāya on a firmer footing. In fact he was fortunate to belong to the period of Indian Philosophical history which was surcharged by the sharp attacks and counter attacks by Dharmakīrti and his followers on the one hand and non-Būddhist-philosophers on the other.

The works of Akalanka echo the reflection and reaction of his times. The followers of Dharmakīrti had used derogatory terms such as aślīla, ākulapralāpa etc. to redicule, rather than refute, the Jaina Siddhānta. In order to combat these caustic critics, he realised the necessity of systematising the Jaina thought bringing out the strength of its teachings, before attempting to counter-attack, as a result of which we possess works systematising Jaina philosophy in general and logic in particular. His contribution to Logic is summarised below:

(1) the 'avisamvāda' non-discrepancy in the definition of Pramāṇas:

In Epistemology, Samantabhadra<sup>3</sup> and Siddhasena<sup>4</sup> used the term 'svaparāvabhāsaka' and 'svaparābhāsi' respectively while defining the nature of valid knowledge. According to them valid knowledge or *Pramāņa* is self-revelatory, in other words self-revelation is the essential character of the organ of knowledge (*Pramāṇa*). Akalanka introduces the term 'āvisamvādi'<sup>5</sup> or non-discrepant to represent the essence of *Pramāṇa*; his

<sup>1</sup> vide NKC, vol. I. Intro. pp. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ibid. p. 25.

<sup>3</sup> Brhat-svayambhū stotra, v. 63.

<sup>4</sup> Nyāyāvatāra, v. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Astasatī and Astasahasrī, p. 175.

emphasis is not so much on 'svasamvedana', since self-cognisance is a common charac teristic, not only of Pramāṇa, but of knowledge, valid or invalid, as a whole. Hence, he used the terms 'svārthaviniscaya' and 'tattvārthnirṇaya' indicating the result of Pramāṇa sometime. He uses the term 'anadhigatārthādhigama' but without any emphasis.

Obviously, it is Akalanka who for the first time uses the term "avisamvādi", in definition of Pramāņa in Jaina Logic. Similarly he is the first to reject the Sannikarşa and nirvikalpaka daršana as the means of valid knowledge when he gives the term Jñāna in the definition of Pramāṇa.

- (2) The partial discrepancy: He did not stop at this stage only, he further argues that no knowledge is valid or invalid from the absolute standpoint; validity or invalidity is conditioned by the degree of non-discrepancy. Though there may be partial discrepancy, on the strength of extensive non-discrepancy the knowledge can be valid.
- (3) Refutation of the definitions of Pramāṇa<sup>4</sup> accepted by others: Akalanka refutes the Buddhist theory of non-discrepancy as the test of valid knowledge; because it is inconsistent with indeterminate knowledge (nirvikalpaka jñāna) which is accepted by the Buddhist as valid knowledge. Sannikarṣa accepted by the Naiyāyika as the source of knowledge is untenable because it is not knowledge by itself.
- (4) The object<sup>5</sup> of *Pramāņa* is a reality which is of the nature of substance-cum-modifications and universal-cum-particular and knowledge itself.
- (5) Matijñāna: Akalanka widens the scope of Mati. Mati is confined to the knower himself, it is rather subjective; the four types—Avagraha (conation), Ihā (conception), Avāya (judgement) and Dhāraṇā (retention), have the characteristic of occurring successively, each antecedent member (of the order) is the cognitive organ and each succeeding member is the resultant. This completes the division of organ and resultant.
- (6) *Îhā* (speculation or conception) and *Dhāraṇā*: *īhā* or activation and *dhāraṇā* or dispositions (*Bhāvanā*) are accepted by the *Naiyāyika* as other than knowledge. Akalaṅka establishes them to be of the nature of knowledge because they are substantive cause and effect of knowledge.<sup>6</sup>

<sup>1</sup> SV, 1.3,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pramānasangraha, p. 1.5.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Astasati, Astasahasri, p. 175.

<sup>4</sup> SV. I. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> NV. I. 3. <sup>8</sup> LTV. I. 6.

- (7) Artha (object) and Aloka (light), are not conditions of knowledge.¹ Akalanka admits of sense organs and mind as the conditions of knowledge and not object and light, since the latter two factors do not have relation of concommitance and difference (affirmation and negation) with knowledge.
- (8) The nature of perception: Ācārya Siddhasena defined pratyakṣa as the negation of mediate knowledge i.e. his approach is mainly via negativa. Akalanka defines that Pratyakṣa is immediate-cum-lucid and further he defined the conspicuity of this, which has been accepted by the subsequent writers.

The contributions to Logic by Akalanka are too many to narrate in this short introduction; suffice it to say that he had his original contribution to Pratyakṣa—Sāmvyavahārika (empirical), Parokṣa—its definition and divisions: Smṛti, Pratyabijñāna, Tarka, Anumāna and Āgama; the inference and its syllogistic forms; Hetu and its divisions; Hetvābhāsa—fallacies of reason, Vāda—nature and scope; Jāti—fallacy of refutations; Jayaparājayavyavasthā—the ground of defeat; Saptabhangī—pramāna saptabhangī and nayasaptabhangī; Sakalādeša and Vikalādeša. Naya and nayābhāsa—fallacies of partial standpoint; discussion on assertion; nikṣepa—imposition or aspect; combating the critics of Anekānta etc.²

Akalańka has rendered the signal contribution to Jaina philosophy of Anekānta.

## (i) Personality of Akalanka:

Thus, on the strength of epigraphical, textual and contemporary evidences it can be concluded without any misgivings that Akalanka was the epoch-maker of the 8th C. A.D. Famous he was as an author, equally proficient in debates also with which he vanquished the Buddhists in the court of Himasītala; Mallisena Praśasti's glowing tributes to Akalanka, in verse beginning with "Rājan Sāhasatunga" etc. reflect his forceful writings and graceful orations.

His works, both original and commentorial, stand as eloquent testimony to his penetrating mind and show a remarkable advancement in Jaina Logic. He had chivalrous disposition to help the people misled by the Buddhists. In his writings he was very satirical and caustic about

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> LT. vs. 53, 56,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For detailed discussions see, Itroductions to AGT and NVV vol I and II; *Jaina Darśana* pp. 146, 152, 269, 273. 286, 315-28, 344-361, 410-416, 475-514. 516-617 etc; Hindi Intro, pp 61-65; 95 ff;

Buddhists, particularly about Dharmakīrti, in retorting the euphiemistic criticism of Syādvāda by Dharmakīrti<sup>1</sup>. Akalanka replies in forceful words<sup>2</sup>. The examples of scathing attack of Buddhists are innumerable in Akalanka's works. Pramānasamgraha embodies several such caustic remarks such as "jādyahetavaḥ", "Paśulakṣanam", "alaukikam", "tamasam"; which were used by Dharmakīrti himself.

That he was a celibate, his heart was burning with grief on account of the tragic end of his brother and the exertion of his utmost skill in combating the spring-tide of carping criticism by the Buddhists show his allround capacity to succeed in re-establishing Jainism on the rock-bottom of new interpretation of Agamic teachings.

## 2. Anantavirya

Ācārya Anantavīrya was a Logician of amazing capacity though sometimes he shows leniency toward dogmatism. Truly, he was a genius of his time. He had his utmost attempt to probe into the heart of Akalanka's works and reveal the truth. Inspite of the commentary on Siddhiviniścaya by other *Vrddha* Anantavīrya, it seems he was not satisfied with it as it is sufficiently clear from the opening verses of SVT. He frankly expresses the deficiency of the old commentary on Akalanka's works, as will be clearly seen in this verse:—

Devasyānantavīryo'pi padam vyaktam tu sarvatah, na jānīte'kalankasya citrametat param bhuvi.

Though out-wardly it seems that he is expressing his own incompetency, in other way, it goes to justify my conclusion that he is referring this to the old commentator whom he quotes<sup>3</sup> in several places.

These phrases like 'ityanantavīryah' go to prove that it is Vṛddha Anantavīrya who is referred to, besides this, it proves also the existence of Anantavīrya before him. The commentator Anantavīrya's expressions e.g. 'anye' and 'apare' suggest that vṛddha Anantavīrya's commentary stands in contradiction with the meaning of original ślokas of SV and inconsistencies with SVT. He is not satisfied with old Anantavīrya; that is

Sarvasyobhayarūpatve tadvisesanirākrteh, Codito dadhi khādeti kimustram nābhidhāvati. PV. III, 181.

Sugato'pi mrgo jätah mrgo'pi Sugatastathä. Tathäpi Sugato vandyah mrgah khādyo yathesyate. Tathā vastubalādeva bhedābhedavyavasthiteh. Codito dadhi khadeti kimuştramabhidhāvati, NV, vv. 373-4.

<sup>8</sup> Vide, Hindi Intro. p. 67.

to say, he was not so much influenced by *vṛddha* Anantavirya. This is not all. In order to show his own distinctness he used such adjectives 'Ravibhadrapādopajīvi' and 'Ravibhadrapāda-kamalatañcarīka' in the introductory verses of the chapters.

Though admitedly Anantavirya's SVT has a lucid style, it has not the fluency due to the very compact and complicated style of Akalanka.

### (a) Anantavīrya as Dogmatic Logician:

It is interesting to note that Anantavīrya, though a first rate logician, is dogmatic sometimes. This is proved by his discussion on the authorship of the following vārtika:

anyathānupapannatvam yatra tatra trayeņa kim, nānyathānupapannatvam yatra tatra trayeņa kim.

The author of this vārtika is Pātrakesariswāmi, this fact is attested by Śāntaraksita, the author of Tattvasamgraha1 and its (TS) commentator Kamalaśīla; also by Vādideva, the author of Syādvādaratnākara2. This verse occurs in TS (p. 405) and it is clearly stated therein that it belongs to Pātrakesariswāmi. It also occurs in Pramānavārtikasvavrtti-tīkā (p. 9), but without the name of Pätrakesariswāmi. Sravan Belgol inscription of Mallisena Praśasti<sup>3</sup> suggests that Patrakesari had written a work—Trilaksanakadarthana (TLK). Besides, Anantavīrya's reference—tena tadvisayatrilakṣaṇakadarthanam uttarabhāsyam yatah kṛṭam (SVT. p. 371), proves that the verse cited above is taken from TLK of Patrakesari and this is also supported by tradition. Pātrakesari and Pātraswami are identical persons. This contention is supported by Anantavīrya's reference (SVT): 'svāminah pātrakesarinah'. Further, Vādirāja, in his Nyāyavini scaya-vivaraņa,2 refers to 'pātrakesari swāmine'. From our discussion it can be stated that the verse cited above is definitely from TLK of Pătrakesariswāmi<sup>5</sup>; it must be noted that he was referred to by all the three names, viz., Pātraswāmi, Pātrakesari, Pātrakesariswāmi.

In spite of these evidences, Anantavirya ascribes the authorship of this work TLK, to Simandharaswāmi<sup>6</sup>; he criticises the views of those who attribute the authorship to Pātrakesari in the following manner;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TS. p. 60

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S.R. p. 521.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> JSLS, Vol. I, No. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> NVV, Vol. II, p. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Trilaksnakadarthane vā Sāstre vistareņa Pātrakesari-swāminā pratipādanāt,-vide NVV. Vol. II. p. 234.

<sup>6</sup> According to Jaina tradition Sīmandharaswāmi is a living Tīrthankara residing is Mahāvideha near Mt. Sumeru.

Anantavīrya: How do you know that Pātrakesari is the author? Opponent: Because he has composed a logical work Trilakṣaṇa-kadarthana in the form of uttarabhāṣya.

Anant: If it be so, it must belong to Simandharaswāmi, since he is the composer of this śloka.

Opponent: How is it known?

Anant: How do you know that Pātrakesari is the author of TLK? Opponent: Simply by the tradition of Ācāryas.

Anant: Exactly so, it holds good in this case also; besides it has its own old story. If there is no proof to attribute it to Simandharaswāmi, there is no proof regarding Pātrakesari also as the author of it.

Opponent: That it is composed for Pātrakesari, is the proof that it is the work of Pātrakesari.

Anant: Then all the works and sermons that are meant for the disciples should be attributed to the disciples themselves. Similarly, this verse cannot belong to Pātrakesari, because he must have written it for someone of his disciples; for, it should be regarded of him for whom it is composed.

Opponent: Pātrakesari has written a commentary on this topic; hence this verse must belong to him.

Anant: If so, there will be no author of any sūtras; in that case the commentators would become the authors; it must, therefore, be of Simandharaswāmi.

From this dialogue, it appears that Anantavīrya does not accept the tradition of attributing the authorship of this śloka to Pātrakesariswāmi by explaining the word 'svāminaḥ' in the phrase 'amalālīḍham' padam svāminaḥ' (in SV of Akalanka), as referring to Sīmandharaswāmi. Ācārya Vidyānanda, while explaining this verse, attributes the authorship to vārtikakara and not to Sīmandharaswāmi. Anantavīrya just manipulates in this way: The goddess Padmāvati had handed over the vārtika to Pātrakesari bringing it from Sīmandharaswāmi.

The gist of the whole argument is that sometimes he exhibits the elements of dogmatism by attempting to attribute the authorship of the verse to Sīmandharaswāmi and also defending the impact of tradition, in spite of the just opposite opinion of earlier commentator viz., vṛddha Anantavīrya. It is also proved that there must have been prevalent a legend of this type. Of the available literature till today, it is only Prabhācandra's Kathākoša that refers to the history of Pātrakesari; this also occurs in the KK of Brahma-Nemidatta of the later period.

### (b) Anantavīrya's Erudition

Anantavīrya refers to and states the views of his predecessors to substantiate the arguments of Jain Philosophy; in the Pūrvapakṣa, he quotes the original sentences from the authors whom he criticises i.e., he had a very comprehensive study of other systems of thought<sup>1</sup>. The references which are discussed below help us not only to determine the date of Anantavīrya but also to throw a new light on known and unknown authors.

#### 1. Vedic Literature:

That his field of studies includes the Vedas, Upanisads etc., is borne by the references such as: 'puruṣa evedam (Rgveda)', 'agnihotram juhuyāt' (Kṛṣṇa Yajurveda, kāṭhaka samhitā), 'śvetamālabheta' (Taittariya Samhitā) 'ārāmam tasya paśyanti' (Bṛhadāranyaka) etc.

#### 2. Mahäbhārata:

The authorship of Mahābhārata which includes Gītā in itself is generally attributed to Vyāsa. Anantavīrya subscribes to this contention (p. 518), since it must have been prevalent in his times. He quotes, 'ajño janturanīśo'-yan' and 'kālaḥ pacati bhūtāni' from Vanaparva and Adiparva respectively.

## 3. Works of Grammar:

It seems that Anantavirya was thoroughly acquainted with the sūtras of Pāṇini and Pātañjala-bhāṣya. He quotes from the former book—arthavad-dhātu and 'prakṛtipara eva pratyaya! prayoktavya! pratyayapara eva ca prakṛtiḥ (Pātañjala-Bhāṣya, III. 1-2); and he gives the substance of this in these words: na kevalā prakṛtiḥ prayoktavyā'. But he depends mostly on Jainendravyakaraṇa of Pūjyapāda.

# 4. Philosophical classics:

Cārvāka: Anantavīrya quotes from Tattvopaplavasimha (TPS) and explicitly mentions Jayarāsi as the author of TPS; his reference to 'paraparyanuyogaparāṇi Bṛhaspateḥ sūtrāṇi'², seems to be from TPS, but as the first leaf of the Ms. of TPS is missing, it is not traceable in it. He refers to one Aviddhakaraṇa in the pūrvapakṣa of Cārvākas³ about whom we will discuss later on.

Nyāya-vaišeṣika: Anantavīrya quotes Akṣapāda's Nyāyasūtras (NS) and Vātsyāyana's Nyāyasūtra-bhāṣya (NSB) in the pūrvapakṣa. He expands

<sup>1</sup> See App. 9 for all quotations.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> SVT, p. 277.

<sup>\*</sup> Vide Sec. dealing with Aviddhakarnas.

the sūtra, 'pūrvavaccheṣavat' of Anumāna section, into three sūtras; similarly he refers to Nyāyavārtika of Uddyotakara. He quotes the sūtras of Vaiśeṣika mentioning the authors as Kaṇacara and Kaṇabhakṣa. Some of the quotations from the Vaiśeṣika commentary are found in SVT (p. 56) which show that there were commentaries other than the available ones. At certain places he refers to Praśastapāda-bhāṣya and its Vyomavatī commentary.

Sāmkhya-Yoga: At several places the sāmkhya-kārikā of Iśvarakṛṣṇa, the Yoga-sūtras of Patañjali and Vyāsa's bhāṣya are quoted. The reference to 'indriyāṇyarthamālocayanti ahamkārobhimayate' is not found in the available commentary of Sāmkhya-kārikā; perhaps, it was quoted from the ancient work on Sāmkhya. Similarly he refers to 'guṇānām param rūpam' which is quoted in Yoga-bhāṣya (IV. 13) as 'tathā ca śāstrānuśāsanam and in Bhāmati (p. 352) it is attributed to Vārṣagaṇya.

Mīmāmsa: Anantavīrya quotes from the sūtras of Jaimini, śabarabhāṣya, vṛtti of Upavaṛṣa, and above all a great number of ślokas from ślokavārtika of Kumārila, some of which are not found today. Similarly he refers to (p. 260) Prabhākara and quotes a kārikā 'na māmsa bhakṣane' in the name of Prabhākara, but it is traceable in Manu (V. 56).

Buddhism: It is no wonder that almost one-fourth of SVT is devoted to the criticism of Buddhists, since Akalanka was the champion critic of Buddhism. The pūrvapakṣa of SVT contains several references to Tripiṭaka, Abhidharmakośa of Vasubandhu, Mādhyamika-Kārikā of Nāgārjuna, Pramānasumuccaya of Dignāga and its vṛti, Pramāṇavārtika, Pramāṇaviniścaya, Nyāyabindu, Vādanyāya, Hetubindu and Sambandha-parīkṣā of Dharmakīrti etc. Out of many commentators of Dharmakīrti, the SVT copiously quotes Prajñākara, but some of the quotations are not traced in the recently published PVB of Prajñākara. Further he quotes a śloka attributing it to Gādgalakīrti¹ about whom nothing is known as yet. Arcaṭa is referred to and a verse attributed to him is not found in his Hetubindutīkā, the only available work; it may be from his other works. Besides these, other commentators such as Śāntabhadra, Kallaka (Karnaka) are referred to and quoted.

Jaina Works: Anantavirya refers to his Jaina predecessors such as Umāsvāmi, Samantabhadra and others. A reference—'yayoḥ sahopalambha' in the name of Samantabhadra is found mutilated but is not available in the works of Samantabhadra. Nothing can be said definitely as to which Samantabhadra he is referring, admitting for a moment that it is of great

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SVT, p. 450

Samantabhadra it remains to be seen as to from which work he quotes. He quotes, 'je santavāya' from Sanmati-tarka of Siddhasena, 'anyathānupa-pannatva', from Trilakṣaṇakadarthana of Pātrakesari and 'aśeṣavidihekṣyate' from Pātrakesari-strotra. There is reference to Kathātrayabhanga, but it is not yet traced. The reference to Cūrṇi indicates the vṛṭṭi of NV, a fact which is supported by the reference 'na caitad-bahi' referring to NV. The śloka, 'jño jñeye kathamajñah', from Yogabindu of Haribhadra; this very śloka is quoted by Vidyānanda in his Aṣṭasahasrī. The 'Jīvasiddhiprakaraṇa' is none other than the chapter 'Jivasiddhi' of SV. There is reference to svataṇ-prāmānyabhanga of Anantakirti and a verse from Yaśastilaka of Somadeva.

Thus, such of these quotations stand to the finest erudition of Ananta-vīrya.

### 5. Additional points of comparative studies

#### Brhat-Samhitä:

Bṛhat-samhitā (501 A.D.) of Ācārya Varāhamihira, a well-known work on Astrology, says, while discussing the nature of mind, that: "ātmā sahaiti manasā mana indriyeṇa.....etc., it is commented by Bhaṭṭotpala (Śaka 888=966 A.D.): 'ayamarthaḥ ātmā manasā saha Yujyate manas-ca indriyeṇa indriyamarthena'. This is also referred to in Nyāya-bhāṣya (I. 1-4) and in PVVT (p. 177). Jayantabhaṭṭa, too, refers to it in this way: 'ātmā manasā samyujyate mana indriyeṇa indriyamarthena' in his Nyāyamañjarī (p. 70); from the nature of the sentence, it seems that it is from a Nyāya work which was versified by Varāha Mihira. In Nyāya-bhāṣya this sentence runs in these words—'na tarhi idānīm idam bhavati' which shows that originally this sentence belonged to pre-Nyāya-bhāṣya work of the Nyāya school.

## Two Aviddhakarnas:

Aviddhakarna is one of the forgotten philosophers of India, about whom very little has been known. But due to the recent researches in Buddhology, we have the knowledge of two Aviddhakarnas, as will be discussed here in brief.

One Aviddhakarņa was a Naiyāyika, who commented on *Nyāya bhāṣya*¹ as suggested by Vādanyāya (p. 78). The following is a summary of the philosophical views held by Aviddhakarņa.

- 1. Dravya is knowable even without the knowledge of rūpa.1
- 2. The whole and the part are different succeeding each other.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Hindi Intro. for a □ exhaustive collection of references, p. 72-74

- 3. If the proposition is said to be meaningless, the application is also meaningless.
- 4. The objects perceived by one or two senses are the creations of an Intelligent Being.
- 5. The soul is eternal and all-pervasive.
- 6. Destruction is affected by the cause.
- 7. Atoms are eternal.
- 8. Number is an independent category of Quality.
- 9. Aggregation, continuity and specific conditions etc., are not inexplicable (anirvacanīya).
- 10. Conclusion is category itself.
- 11. Upamāna (comparison) is different from Agama.
- 12. Besides *pratyakṣa* (perception) and *anumāna* (inference) there are other *pramāṇaṣ* and *prameyas* (object) besides *svalakṣaṇa* (particular) and *sāmānya lakṣaṇa* (universal).
- 13. Cause and Effect are not simultaneous.
- 14. According to Buddhists, there is no permanent soul, hence there is no possibility of knowledge of concomitance (avinābhāva).

All these views strongly support the contention that Aviddhakarna was a Naiyāyika philosopher. It has been seen that Sāntarakṣita, the author of *Tattvasamgraha*, and his commentator Kamalaśīla flourished in 762 A.D., who quotes Aviddhakarna; therefore, he must be placed before 762 A.D. The same is the case with Karnagomi who quotes him.

The TPS (p. 57) refers to the eternalistic view of Ātman held by Naiyā-yika, a fact which is expressly attributed to Aviddhakarna by Kamalaśila in his Tattva-saingrahapañjikā (p 82) Further, Aviddhakarna is referred to by Dharmakirti in his Vādanyāya. This is clear by the commentary on it by Śāntarakṣita. He refers to Aviddhakarna after Uddyotakara meaning thereby that the former flourished after Uddyotakara; that is, he might be an elder contemporary of Dharmakirti; this contention is supported by TPS itself. Hence Aviddhakarna can be assigned to the period of 620-700 A.D.

In Addition to this Aviddhakarna, the PVVT refers to one more Aviddhakarna who was the exponent of Cārvāka philosophy since his theories are:

- 1. Even if Anumana be accepted as Pramana from empirical standpoint still the definition of probans (linga) is not possible.
- 2. Pramāņa consists in cognising an object which is not yet cognised. So, there is no possibility of valid inference.<sup>2</sup>
- 3. Pramāņa is non-subordinate whereas inference is subordinate<sup>3</sup>

Anantavīrya refers to this Aviddhakarņa in SVT (p. 306) as: "itarasya acetanasya vā bhūmyādeh mūrtasya (jñānam) anena Aviddhakarņasya samayo daršitah", i.e. jñāna is nothing but the modification of the matter as maintained by Aviddhakarņa.

This Aviddhakarna must have been prior to Karnagomi (8th A.D.), since the latter quotes him. While discussing the views of Aviddhakarna there occurs 'Pramānasyāgauṇatvāt' which is quoted by Jayantabhaṭṭa also (9th c. A.D.) attributing it to Cārvāka Philosophy<sup>4</sup>. The said sentence is named, 'Paurandarasūtra. in Syādvādaratnākara (p. 265), implying the existence of a work so named. It is possible that the author of Paurandharasūtra was Aviddhakatna

On the basis of these reasons adduced, Aviddhakarna can be assigned to the eigth century A.D.

# (c) The date of Anantavīrya:

We do not possess any sufficient material about the life of Anantavīrya. The colophons of the present work SVT speak of Anantavīrya as "Ravibhadrapādopajīvi"; it means that Ravibhadra was the name of his preceptor. Nothing is known about Ravibhadra as regards his geneology. Hence we have mostly to depend upon the epigraphical evidences and references to Anantavīrya in other works. From the following inscriptions we get information about several Anantavīryas.

(1) From Peggur Kannada inscription<sup>5</sup> it is found that Anantavīrya was the grand disciple of Vīrasena, Siddhāntadeva and disciple of Goṇasena Pandita Bhaṭṭāraka<sup>6</sup>. He was the resident of Sribelgol. The king Rakkasa of Beddoregare had donated Peraggadūr and Nayikhai. This inscription is dated Saka 899 (977 A.D.).

<sup>1</sup> PVVT, p. 19

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ibid, p. 25

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ibid. p. 25

Nyāyamañjarī, p. 108 PKM, p. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> JSL. Vol. II, P. 199.

<sup>6</sup> Ibid.

- (2) The name of Anantavîrya occurs in the Marola inscription of Bijapur district of the Bombay (now Mysore) state. This belongs to the period of Chalukya Jayasimha II and Jagadeka Malla I (1024 A.D.). The names of Kamaladeva Bhaṭṭāraka, Vimuktavratīndra, Siddhāntadeva, Aṇṇiya Bhaṭṭāraka, Prabhācandra and Anantavīrya are in the serial order. Anantavīrya had the knowledge of all the śāstras but was particularly well versed in Jaina philosophy, he had two disciples—Guṇakīrti Siddhānta Bhaṭṭāraka and Devakīrti Paṇḍita. He probably belongs to the Yāpanīyasaṃgha or Sūrasthagaṇa¹.
- (3) In an inscription of Mugad, the name of Anantavīrya is referred to. This belongs to the period of Someśvara I (1045 A.D.).<sup>2</sup> It refers to the donation to Govardhanadeva, the senior religious preceptor of Kumudagaņa of Yāpanīyasamgha for the contribution of Samyaktva-Ratnākara Chaityālaya. Anantavīrya is referred with Govardhanadeva; but nothing is said about their relationship. Kumārakīrti was the colleague of Anantavīrya and Dāmanandi was the disciple of Kumārakīrti.

This Dāmanandi seems to be the same as referred to in Jaina Silālekha samgraha No. 55 as the disciple of Caturmukhadeva who was the Sadharmā of Ācārya Prabhācandra the contemporary of Dhārādhīpa Bhojarāja; Prabhācandra had defeated Viṣṇubhaṭṭa and Mahāvādi. The historical period of Dhārādhipa Bhoja is generally accepted as 1014-1053 A.D. Though both the inscriptions differ in the name of the preceptors of Dāmanandi still in view of the consistency of dates of both the inscriptions, the identification is possible.

- (4) The stone inscription<sup>3</sup>, found in the quadrangle of the Pancabasti at Humach, refers to Anantavīrya as the commentator (*Vṛttikāra*) of *Akalaikasūtras*<sup>4</sup>. It is mentioned therein that he belongs to the Ācāryas of Nandisaṃgha. The inscription belongs to the period of 1077 A.D. it mentions Kumārasenadeva, Mounideva and Vimalacandra Bhaṭṭāraka; it further refers to Vādirāja as *Ṣaṭtarkaṣaṇmukha*.
- (5) The stone inscription<sup>5</sup> of Parśvanāthasvāmi Basti Cāmofrājanagara refers to Anantavīrya as belonging to the Dravida Samgha. It bears the date, Śaka 1039 (1117 A.D.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BKI. Vol. 1, Pt. I, No. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> JSI. P. 142, BKI, 1. 1. 78.

<sup>3</sup> JSL, Vol. II. P. 294.

<sup>4</sup> Ibid P. 395.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid. p. 387.

- (6) The Nidigi stone inscription refers to Anantavirya as the Sun to the lotus garden of Krānūragana. It bears the date, Saka 1039 (1117 A.D.).
- (7) The Kadambahalli inscription<sup>3</sup> refers to Anantavītya as "Rāddhān-tārnavapāraga, ādi-cāru-cāritra bhūdhara<sup>4</sup>" belonging to Sūrasthagana. His disciple was Bālacandramuni. The inscription bears the date Śaka 1040 (1118 A.D.).
- (8) The Kalluraguḍḍa inscription<sup>5</sup>, dated Śaka 1043 (1127 A.D.) of Siddheśvaramandira refers to Anantavīrya as Suddhākṣarākārada,<sup>6</sup> belonging to the Ācāryas of Krāṇūragaṇa. It refers to Anantavirya and Municandra as colleagues of Prabhācandra who had his lay disciple named Bhujabalaganga Barmadeva. The latter had four sons: Mārasinga, Nanniyaganga Rakkasaganga and Bhujabalaganga. The date of donation by the Barmadeva is shown as Śaka 976 (1054 A.D.). It shows that Rakkasagangadeva, the lay disciple of Anantavīrya donated during the same period of time<sup>7</sup>.
- (9) The stone inscription of Someśvaramandira at Purale refers to Anantavirya, the Siddhäntakāra Prabhācandra's colleague Ābhinavagaņadhara.<sup>8</sup> He is referred also in the list of Ācāryas belonging to the krāṇūragaṇa of Mulasangha. Its date is Śaka 1056 (1132 A.D.). This inscription suggests that the donation was granted at the instance of the disciple of Prabhācandra Siddhāntadeva in Śaka 989 (1069 A.D.).
- (10) The Humach inscription<sup>9</sup> refers to Anantavīrya Mahāvādi as the junior colleague of Śripāladeva.<sup>10</sup> He belongs to Nandigana of Drāvida samgha. It bears the date Śaka 1069 (1147 A.D.).

The examination of the above mentioned ten inscriptions presents to us three Anantaviryas of different lineage.

(i) Anantavīrya mentioned în No. 4 belonging to the tradition of lineage Nandigana Arungalānvaya of Dravidasamgha He

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> JSL Vol. II. p. 392.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Ibid. p. 395.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. p. 399.

<sup>4</sup> Ibid. p. 399.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> JSL. Vol. II. p. 408.

<sup>6</sup> Ibid. p. 416.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid. p. 452.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ibid. p. 464.

JSL, Vol. III. p. 66.

<sup>10</sup> Ibid. p. 72.

is said to be the commentator of Akalankasutras. 5th and 10th hold one and the same Anantavīrya mentioned in No. 4. He was the junior colleague of Śripāladeva, the great grand teacher of Vādirāja. Vādirāja belongs to the period of 1025 A.D. His teacher might have been just fifty years before that is, 975 A.D. and to this period only Anantavīrya must have belonged No. 1 refers to one Anantavīrya as the grand disciple of Virasena-Siddhantādeva and disciple of Goņasena. The names of the latter two Ācāryas are not found in the list of Krānūragana. Hence it appears that this Anantavīrya belonged to Drāvidasamgha and not to Krānūragana. This Anantavīrya is not different from the one mentioned in No. 4, 5 and 10.

- (ii) Anantavīrya belonging to the Sūrasthagaņa, is referred to as ādicāritrabhūdhara in No. 7. This Anantavīrya cannot be the commentator of Akalankasutras because of different lineage.
- (iii) No. 6, 8 and 9 refer to one Anantavirya of Krānūragana. No. 2 and 3 also refer to Anantavirya belonging to Yāpāniyasamigha. Therefore, it can be said that this Anantavirya is identical with Anantavirya of Krānūragana.

As we have already stated that Anantavīrya, the author of SVT is mentioned as 'Ravibhadrapādopajīvi', i.e. the pupil of Ravibhadra; further this Anantavīrya has referred to the other Anantavīrya, who commented on SV of Akalanka prior to him, thus we have two commentators of SV of the same name.

But from the inscriptions, as stated just before, we have information about three different Anantavīryas. The problem of identification of these two commentators with the three referred to in above inscriptions remains to be solved. For the sake of differentiation we will refer to the first Anantavīrya as vrddha Anantavīrya and the second simply as Anantavīrya. Anantavīrya referred to in No. 4 as the Vṛttikāra of Akalanka can be identified with Vṛddha Anantavīrya and also with Anantavīrya the author of the SVT assuming that he had two preceptors, one being Ravibhadra. It cannot be ascertained definitely as to which Anantavīrya the Humach inscription refers to. It will be proved in the following pages that Anantavīrya, the author of the present commentary SVT must have belonged to a peroid later than 959 A.D. and earlier than 1025 A.D. As the identification is doubtful, we have to rely upon other evidences for fixing the date of Anantavīrya.

#### 1. Textual Evidences:

The name of Anantavirya is referred to in several works which are discussed below:

(1) Tattvārthavārtika refers to Anantavīrya Yati<sup>1</sup>. He must have been much earlier than Akalanka as is clear from 'pratighātaṣruteḥ'.

From the following evidences it can be definitely proved that there was a commentary by another Anantavirya prior to the author of the present work. He refers to the previous commentator Anantavirya by name while commenting on v. 5 in the following words: nanvayamartho'nantarakārikāvṛttāvuktaḥ, na ca punastasyaivābhidhāne sa eva samarthito nāma atiprasangāt, kintu anyasmāt hetoh, sa cātra noktaḥ, tasmāt uktārtho'nantara-śloko'yam ityanantavīryah'.

- (a) It is clear from the above quotation that Anantavīrya differed from the explanation given by the previous Anantavīrya.
- (b) It can be definitely proved by other references suggestive of the difference of opinion as well as variant reading, that there was in existence another commentary written before the present volume and that must be the one of *vrddha* Anantavīrya.
- (c) It is certain that the author of SVT has little regard for the previous Anantavīrya. Therefore, it seems that our author gives his own identity by the word Ravibhadrapādopajīvi.
- (2) In the benedictory verse he writes.

"devasyānantavīryo'pi padam vyaktam tu sarvatah, na jānīte'kalankasya citrametat param bhuvi".

It is not surprising to see that Anantavirya, with such infinite capacity, cannot understand Akalanka clearly.

- (3) Vädirājasūri, eulogising Anantavīrya in *Pārśvanātha-carita* speaks of him as a mighty cloud to the fire of nihilism of the Buddhists. He has referred to Anantavīrya as a flood of light illuminating the words of Akalanka. We know that *Pārśvanātha-carita* was composed in Saka 947 (1025 A.D.)<sup>2</sup>.
- (4) Ācārya Prabhācandra refers to Anantavīrya along with Akalanka with the same degree of reverence to Jinendra; further, he respectfully expresses his debt to Anantavīrya in studying Akalanka<sup>3</sup>. Prabhācandra had composed NKC during the regime of Dhārādhirāja Jayasimhadeva

11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TV. p. 154.

Pārsvanātha-Carita, Prasasti, v. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> NKC, p. 605.

(V. 1112; 1055 A.D.).<sup>1</sup> The date of Prabhäcandra can be fixed in between 960 and 1020 A.D.<sup>2</sup>

- (5) Śāntyācārya, while discussing the problem of perception in Jainatarkavārtika-vṛtti (p. 77), refers to such phrase, 'smṛtyūhādikamityeke'. The views referred to Anantavīrya are found in SVT³ based on Akalañka-nyāya⁴. The date of Śāntyācārya has been fixed between V. S. 1050 and 1175 (993-1118 A.D.)⁵.
- (6) Vādidevasūri in his Syādvādaratnākara (p. 350) while critically examining the doctrine of identity of dhāraṇā and samskāra held by the great Vidyānanda, refers to Anantavīrya's view on the same topic: 'Ananatavīryo'pi tathā nirnītasya kālāntare tathaiva smaraṇahetuh samskāro dhāraṇā iti tadevāvadat''. Similarly Devasūri in his Kevalibhuktisamarthana, refers to Anantavīrya as: 'anatavīrya-prabhrtipraṇītāh kuhetavah kevalibhuktisiddhyai, anye'pi ye te'pi nivāraṇīyāh'. He was in the Ācārya status in V. S. 1174 (1117 A.D.)6; the period of his activities can be said to be from V. S. 1174 (1117 A.D.) to V. S. 1226 (1169 A.D.); because, hs happened to die during the reign of Rājarṣi Kumārapāla. The view about KB which Vādidevasuri refers to Anantavīrya is not found in the present text SVT.

But so far as the theory of non-difference between dhāraṇā and saniskāra, held by Akalanka<sup>7</sup> and justified by Vidyānanda,<sup>8</sup> is concerned we find such discussion in SVT, for instance, while commenting upon the first verse of the second chapter, he interpretes 'saniskāratāni yātyapi' as 'dhāraṇātmikā bhavati'<sup>9</sup>. Anantavīrya was also the expnent of the said doctrine referred to above. It seems, that the reference to Kevalibhukti to which Vādidevasurihad made, may be in Anantavīrya's Pramāṇasanigrahabhāsya or it may refer to other Anantavīrya.

(7) After Prabhācandra's work *Prameyakamalamārtanda*, the commentary on *Parikṣāmukhasūtra* of Maṇikyanandi, there has been one Anantavīrya, who wrote *Parikṣāmukha Pañjikā*, named *Prameyaratnamālā*; this

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> His record of gift has been found belonging to the V. S. 1112; see also Rāiā-Bhoia by Viśveśvaranātha Reu, Pp. 102-3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vide NKC, vol. II, Intro. p. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> SVT, p 223.

<sup>4</sup> LTV, v. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> JTVV, Intro. k. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jaina Sahityano Itihasa, p. 248.

<sup>7</sup> LTV, v. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> TSLV, p. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> SVT, p. 120.

pañjikā is written for Sāntisena at the request of Hīrap, the beloved son of Vaijeya. The author of the Pañjikā refers to Prabhācandra's Prameya-kamalamārtanda in these words. "Prabhenduvacanodāracandrikāprasare satī" therefore, we can say that he must be posterior to Prabhācandra (980-1015 A.D.) and obviously must be a different person from Anantavīrya, quoted by Prabhācandra, as the commentator of Akalanka. Pt. Āśādhara, in the Svopajñatīkā on Anagāradharmāmṛta, quotes the benedictory verse of Prameya-ratnamālā. He completed the Anagāradharmāmṛta in V. Samvat 1300 (1243 A.D.)¹. Hence, we can say that Anantavīrya, the author of Prameyaratnamālā belongs to the period of 1065-1243 A.D. His Prameyaratnamālā seems to have influenced Hemacandra's Pramānamīmāmāsā here and there². Hemacandra belongs to the period of 1088-1173 A.D.³, that is to say, that Anantavīrya, the author of Prameyaratnamālā, must be a scholar of eleventh century A.D., hence he must be altogether a different person from his namesake, the commentator of SV.

- (8) Kavicakravarti Mallişena had completed his *Mahāpurāṇa* in Śaka Samvat 969 (1047 A.D.<sup>4</sup>); he respectfully refers to Anantavīrya in the introductory part of his work<sup>5</sup>.
- (9) Abhayacandrasūri in the commentary known as Syūdvādabhūṣaṇa on Laghīyastraya refers to Anantavīrya with the adjective "Jinendra"; he had written this vṛtti after going through the Nyāyakumudacandra of Prabhā-candra, as is clear from his references such as "Akalanka prabhāvyaktam" etc. His date according to Pt. Nāthūrāma Premi's calculation, lies at the beginning of the thirteen century. He is later than Prabhācandra (11th c. A.D.).
- (10) Sāyaṇa Mādhavācārya, the author of Sarvadarśana Samgraha, in his examination of Saptabhangī in the section dealing with Ārhata-Darśana, refers to Anantavīrya in these words: 'tatsarvamanantavīryah pratyapīpadat''. Further he writes "tadvidhānavivakṣāyām Syādastīti gatirbhavet, Syānnāstīti prayogah syāttanniṣedhe vivakṣīte''; etc. but these verses are not found in SVT; nor do we find any discussion of the Saptabhangī; it can be said that Sāyaṇamādhavācārya is quoting from some work of Anantavīrya which does not bear any relation whatsoever with the present work (SVT); so

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AD, p. 691.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> PM Notes, NKC, vol. II, Intro. p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> PM Intro. p. 43.

<sup>4</sup> JSI, p. 315.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> K. B. Pathak, Art. in ABORI, XII. 40, p. 373.

<sup>6</sup> LTS. Intro p. 5.

it can be surmised that either it belonged to the other Anantavīrya or to the other work of Anantavīrya, the author of SVT. It will be shown in the following pages that there is one work, *Pramāṇasaṃgrahabhāṣya*, written by Anantavīrya which includes a chapter on *Saptabhaṅgi*; may be, the verses referred to above are from this work. The period of Sayaṇācārya is Sake 1312 (1390 A.D.)¹.

From the foregoing discussion emerge out the following Ananta-vīryas:

- (i) Anantavīryayati referred by Akalanka in his Tattvārthavārtika.
- (ii) Anantavīrya quoted by Ravibhadrapadopajīvi i.e, Anantavīrya, the commentator of SV of Akalaṅka.
- (iii) Anantavīrya, the author of the present commentary on Siddhiviniścaya.
- (iv) Lastly, Anantavīrya, the author of *Prameyaratnamālā* who refers to PKM of Pabhācandra. Out of these four Anantavīryas, the one referred to by Akalanka in his TV, the first of all his works, must be a prior Ācārya to Akalanka himself, naturally he cannot be the *Akalanka-Sūtravṛttikāra* referred in the above mentioned inscription.

It has been seen already that Prameyaratnamālā was written by Anantavīrya at the request of Hirap²; this author is definitely later than Prabhācandra, the author of Prameyakamalamārtaņda. The commentator Anantavīrya, the author of SVT who is gratefully remembered by Prabhācandra is a certainly different person from Anantavīrya, the author of Prameyaratnamālā, who himself seems to be much obliged to Prabhācandra. Now the problem remains in regard to vṛddha Anantavīrya and Anantavīrya, the author of SVT. As regards the vṛddha Anantavīrya we do not have any work at all; naturally nothing can be said about his works and age etc. in the absence of any positive evidence about him, all that can be said is that he is referred to in SVT by Anantavīrya and that the way of examining his views show that he must have been a senior contemporary of Anantavīrya.

About the Anantavīrya referred to by Santyācārya, Vādidevasūri and Sāyaṇamādhavācārya in their respective works, we are not in any better position to say as to which of the two commentators they are referring, vṛdha Anantavīrya or Anantavīrya. It can be seen that out of these two

<sup>1</sup> Sarvadar sana samgraha, Intro. p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vaijeyapriyaputrasya Hīrapasyoparodhatah Sāntişeņārthamārabdhvā Parīkṣāmukha-Pañjikā, (Prameyaratnamālā Pratasti)

commentators, Anantavīrya refers to himself as Ravibhadrapādopajīvi; suggestive of his distinctness from vṛddha Anantavīrya.

In order to determine the date of Anantavīrya it is essential to rely upon the internal evidences of SVT. The following comparative study will help us determine the age of Anantavīrya, the author of SVT.

#### Vidyānanda:

Ācārya Anantavīrya quotes: 'üho matinibandhanaḥ', in SVT (p. 189). This sentence occurs in TSLV (I. 13. 99) of Vidyānanda in this form: 'samāropachhidūho'tra mānam malīnibandhanaḥ'. In the present work SVT (p. 6) the author refers to some 'svayūthya'¹ according to whom 'śraddhākutūhalotpāda' is deemed as the purpose of ādivākya; the refutation of this is quoted in SVT taken from TSLV with the word 'apare'. Therefore we can say that the works of Vidyānanda must have been before our Anantavīrya. Hence Anantavīrya cannot be prior to 850 A.D.

Ācārya Vādidevasūri in his SR (p. 350), commenting upon Vidyānanda's contention of the non-difference between dhāraṇā and saṃskāra refers to Anantavīrya as repeating the same view 'tadevāvadat'. Hence it can be rightly said that Anantavīrya is posterior to Vidyānanda, or, in other words Anantavīrya belongs to the tradition of Vidyānanda's school of thought.

#### Anantakirti:

Laglusarvajāasiddhi (LSS) and Bṛlatsarvajnasiddhi of Anantakīrti are published in Laglāyastrayādi-sanigraha; a careful reading will convince that Anantakīrti was a renowned scholar of his time. In his sarvajāasiddhi; he has refuted the Brahmanic tradition of apaureṣayatva of the Vedas; he established the validity of the Canons taught only by the omniscient person. In the pūrvapaksa of the section dealing with omniscience (BSS, Pp. 131-142) he refers to 64 verses in order beginning with 'yajjātīyaih pramānaistu'; the same verses are quoted by Śāntisūri in his NVVV in the same order; out of these verses some belong to MSLV, PV, and TS Śāntisūri, in NVVV (p. 77) quotes 'svapnavijāānam yat spaṣṭamutpadyate ityanantakīrtyādayah' by which he refers to Anantakīrti's view that dream-knowledge is the same as mental perception. This is the view held by Anantakīrti, the author of BSS, in these words: 'tathā svapnajāāne cānakṣaje' pi vaišadyamupalabhyate'² The period of Sāntisūri lies, according to Pt. Dalsukha Malvania, some where in the middle of 993-11623.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SVT, p. 6.

<sup>\*</sup> BSS, p. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> NVVV, Intro. p. 151.

The date of Prabhācandra, the author of PKM and NKC is fixed from 980 A.D. to 1065 A.D.¹. Prabhācandra has copied almost verbatim from BSS of Anantakīrti, in the chapter on *Şarvajñasiddhi* in his works NKC and PKM. The last pages of BSS (Pp. 181-208), with little variation, have almost the identical appearance with the chapter on *muktivāda* of NKC (Pp. 838-847); even casual reading will show as if one is copied from the other. It appears to me that it is NKC that is developed on the lines of BSS; because, Śāntisūri, the contemporary of Prabhācandra refers to Anantakīrti.

Abhayadevasūri, the commentator of Sanmati-tarka, was contemporary of Dhārādhipati Muñja; his date, according to Pt. Sukhalalji, lies in the last quarter of the 10th c. and the first quarter of eleventh centuries of Vikrama<sup>1</sup>. Abhayadevasūri, in chapter on Sarvajūasiddhi in Sanmatitarka gives the main arguments in the same terms as those of Sarvajūasiddhi and also quotes kārika.

"nakşatrāgrahapañjaramaharnisam lokakarmavikşiptam bhramati subhāsubhamakhilam prakāsayatpūrvajanmakṛtam"

which is found with some other verse in BSS (p. 176); one thing becomes clear that there is influence of one over the other. From the evidence of Sāntasūri's quotation it can be proved that Anantakīrti must be earlier than 990 A.D., it is also probable that the contents of BSS might have been borrowed by the author of Sanmati-tarkaţikā.

Ācārya Vādirāja in his Pārśvanātha-carita refers to Anantakīrti in the following terms:

ātmanaivādvitīyena jīvasuddhim nibhadhntā, anantakīrtinā muktirātrimārgeva laksyate,—v. 24.

From this it can be inferred that he wrote a treatise named Jīvasiddhi. Pt. Nathuram Premi conjectures that Anantakīrti must have written a commentary on Samantabhadras' Jīvasiddhi which is quoted by Jinasena. Vādirājasuri relies on the same main arguments which are found in BSS of Anantakīrti; he is the same Anantakīrti who is referred by Vādirāja in Pārsvanātha-carita.

# 2. Epigraphical evidences:

The stone inscription of Candragiri<sup>2</sup> hills refers to Anantakirti as the grand disciple of Meghacandra Traividya of Pustakagaccha, Desigana and

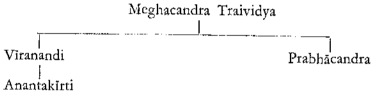
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> NKC, vol. II, Intro. Pp. 48-58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> JSI, p. 404.

Mulasamgha and disciple of Vīranandi Traividya; he is described as well-versed in debates and learned in Śyadvāda philosophy. The inscription bears the date 1235 (1313 A.D.)<sup>1</sup>; it also refers to the death of Śubhacandra, the disciple of Rāmacandra of the same tradition. The inscription No. 47<sup>2</sup> bears the date of the death of Meghacandra Traividya as Mārgasīrṣa Śuddha 14 Śaka 1037 (1115 A.D.).

Inscription No. 50 gives the date of the demise of Prabhācandra, the disciple of Meghacandra as 'āśvina śuddha daśami' Śaka 1068 (1146 A.D.); it also refers to two disciples of Meghacandra: Prabhācandra and Vīranandi.<sup>3</sup> It is shown that Meghacandra's disciple Prabhācandra caused Mahāpūjā-Pratisthā in Śaka 1041 (1118 A.D.)<sup>4</sup>.

Thus the Ācāryas of the tradition, referred to in the inscriptions will be of the order.



Plainly speaking Anantakīrti was the grand disciple of Meghacandra Traividya who died in 1115 A.D.; hence Anantakīrti can be assigned to the 12th c. A.D. obviously, Anantakīrti is decidedly a different person from his namesake referred to in *Pārsvanath-carita* (1025 A.D.); if the age of those Ācāryas be supposed to be about one hundred and twentyfive years, disciples and grand disciples might be contemporaries; in that case, Anantavirya referred to in the inscriptions could be identical with his namesake referred in *Pārsvanāth-carita*. But this push and pull theory is inadequate in this case.

The Śāntinātha Basadi at Bāndhavanagara was built in c. 1207 A.D. when king Brahmā of Kadamba dynasty was ruling. The temple was in charge of Anantakīrti Bhaṭṭāraka of Tintinḍikagachha of Krānūragana<sup>5</sup> who is different from his namesake of Pustakagachha Desigana; he is also different from Anantakīrti, the author of Jīvasiddhi. The Cikkamāgaḍi inscription<sup>6</sup> of Basavaṇṇamandira belongs to the 23rd year of Hoysaļa Vīra Ballāļa (about c. 1212 A.D.). This inscription refers to the voluntary

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> JSL. p. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, p. 80.

<sup>4</sup> JSI. p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> B. A. Saletore, Medieval Jainism, p. 209.

<sup>6</sup> JSL, vol. III, p. 232.

death of Jakkale; it also mentions Anantakīrti as the preceptor of Jakkale, who may be identical with one mentioned as the head of Śāntinātha Basadi of Bāndhavanagara, since both belong to the same period.

Pt. Nathuram Premi believes that Anantakīrti might be prior to Vādirāja (1025 A.D.) and later than Jinasena; for, Anantakīrti is mentioned after Jinasena (783 A.D.) by Vādirāja<sup>1</sup>. We found from the comparison of Prabhācandra and Šāntisuri with Anantakīrti that Anantakīrti's later period of life is definitely the same period as that of Prabhācandra which, in turn, coincides with the time limit of Vādirāja. Therefore, it is appropriate to fix the upper limit for Anantakīrti at 980 A.D. and the lower limit can be fixed in the light of the comparison of statements by Vidyananda and Anantakīrti; they are:

#### Vidyanand's TSLV

- sūkṣmādyarthopadeso hi tat-sākṣātkartṛpūrvakaḥ Paropadesālingākṣānapekṣāvitathatvatah—p. 11
- svasambandhi yadīdam syād
   vyabhicāripayonidheḥ
   ambha!kumhhādi-samkhyānai!
   sadbhirajñayamānakai!
   —p. 13

#### Anantakirti's BSS

- 1. sūkṣmāntaritadūrārthāḥ kasyacit pratyakṣāḥ anupadeśalingānanwaya-vyaṭirekapūrvakāvisamvādinaṣṭamu-ṣṭicintālābhālābhasukhaduḥkhah grahoparāgādyupadeśakaranānyathā-nupapatteḥ—p. 130
- Pramāṇapañcakābhavalaksano'bhāvaḥ samudrodakaparisamkhyānena anaikāntikaḥ—LSS, p. 113

Similarly it may be mentioned that the trend of arguments of both the sections on Sarvajñasiddhi and Aptaparīkṣā of Vidyānanda is the same.

Just as Ratnākarasānti wrote Kṣaṇabhanga-siddhi, Avayavinirākaraṇa etc. in 10th c. A.D.; so also Anantakīrti wrote Jīvasiddhi, Laghusarvajñasiddhi and Bṛhatsarvajñasiddhi.

Acărya Anantavirya refers to Anantakirti's Svatah-prāmāṇyabhanga in his SVT (p. 234); the present text SVT (p. 708) refers to 'anupadesālingā'-vyabhicārinaṣṭamuṣṭyādyupadesānyathānupapatteh', following the method of Anantakirti's BSS (p. 130) and LSS (p. 107). So far as our knowledge of Jaina literature goes, it can be said that it is the author of Svatah-prāmāṇya-bhanga is the same as that of LSS and BSS of Anantakirti. It is shown above that Anantakirti belongs to the period between 840 A.D. and 980 A.D. Similarly, there is no wrong in fixing the date of Anantavīrya, the disciple of Ravibhadra in between 950 A.D. and 990 A.D.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> JSI, p. 404.

Somadeva:

Anantavirya quotes (SVT, p. 260) the following with the word 'taduk-tam' in a chapter dealing with Karmabandha:

eşo'ham mama karma sarma harate tadbandhanānyāsravaih, te krodhādivasāh pramādajanitāh krodhādayaste'vratāt, mithyājñānakrtattato'smi satatam samyaktvavān savratah, dakṣaḥ kṣīṇakaṣāyayoga-tapasām karteti mukto yatiḥ—YST, p. 246

the same idea is voiced in Gunabhadra's Atmānuśāsana (v. 241):

asatyātmā stimitādibandhanagatah tad-bandhanānyāsravaih, te krodhādikṛtāh pramādajanitāh krodhādayaste vratāt, mithyātvopacitāt sa eva samalah kālādilabdhau kvacit, samyaktvavratadakṣatākaluṣatāyogaih kramānmucyate.

Thus, there is not only a vivid comparison of ideas but so much of identical expression. The birth-date of the author of Ātmānusāsana is Śaka 740 (818 A.D.) and his period of activities extends upto 900 A.D.¹ Somadeva had completed his work Yaśastilaka-Campu on Caitra Śuddha 13, Śaka 881 (959 A.D.) which is clear from his Praśasti¹ Hence, it can be said, with good certainty, that it is Guṇabhadra's verse that is transferred and transformed into Yaśastilaka. Somadeva says 'iti ca subhāṣitamā-svanite nidhāya', after the verse cited above, meaning thereby that he is quoting some author but with some alteration. The SVT quotes this modified verse. Besides this version, Somadeva seems to have quoted 'pariṇāmameva kāranamāhuḥ' (v. 44) from Atmānuśasana in his YST (p. 336) with slight alteration, i.e. he uses the word 'kuśalaḥ' in place of 'prājūāḥ' and so on.

On the strength of the modified quotation taken by SVT, we can fix the lower limit of Anantavīrya to be 960 A.D. On the basis of this it can be definitely said that Anantavīrya referred by Vādirāja in Pārsvanāthacarita is none other than the author of SVT; further, it was but proper for him to refer to him because, according to Humach inscription he was the colleague of Śripāl, the grand teacher of Vādirāja. Vādirāja had completed the Pārsvanātha-carita in Śaka 947 (1025 A.D.); then his grand teacher, if he be at least fifty years senior, should belong to 975 A.D.

In the light of these evidences the age of Anantavirya can be fixed as extending from 950-990 A.D. This date is substantially supported by epigraphical evidences too.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> JSI, p. 141.

<sup>12</sup> 

Briefly, the discussion can be summarised as below:

- 1. The age of Akalanka has been fixed as 720-780 A.D.; so his commentator Anantavirya must be later than this period.
- 2. Anantavīrya quotes Vidyānanda who flourished in 840 A.D.
- 3. Anantavīrya quotes svatah-Prāmānya-bhanga (840-950 A.D.) written after Vidyānanda, i.e. after 840 A.D.
- 4. Somadeva's YST (959 A.D.) is quoted by Anantavīrya.
- 5. Humach inscription refers to Anantavīrya as the colleague of the grand teacher of Vādirāja who flourished in 1025 A.D.; hence it can be said that the grand teacher Śripāla and his colleague Anantavīrya lived in 975 A.D. i.e., fifty years before Vādirāja. On the strength of these proofs Anantavīrya can be assigned to 950-990 A.D.

#### 3. Critique of Conflicting Views:

Dr. A. N. Upadhye, subjecting the view of Dr. K. B. Pathak<sup>1</sup> to critical examination, writes: "In his recent paper on Dharmakirti and Bhāmaha, Dr. K. B. Pathak refers to Anantavīrya as a commentator of Pariksāmukha of Mānikyanandi and also as the author of a commentary on the Nyāyaviniścaya of Akalankadeva. Finally he concludes that this Anantavirva belonged to the close of the tenth century A.C. from the facts that he is referred to by Vādirāja who wrote in Saka 947 (1025 A.C.), by Mallisena in his Mahāpurāna written in Saka 969 (1047 A.C.) and also by Nagara Inscription of Saka 999 (1077 A.C.). With due deference to the learned scholar one has to say that there has been a gross misrepresentation and puzzle of facts in his remarks and his conclusion about the date is an illustration of loose logic".2 With these remarks about Dr. K. B. Pathak, Dr. Upadhye concludes that: "So far as my knowledge of Jaina literature goes, I do not know of any commentary on that (NV) work by Anantavīrya"2. Further, that Anantavīrya, the commentator of SV is different from his namesake, the author of Prameyaratna-mālā. Dr. Upadhye guesses the date of Anantavirya as "though the exact date of Anantavirya is still a desideratum this much is certain that he flourished some time after Akalanka (circa last quarter of the seventh century at the latest"3.)

Dr. Upadhye's suspicion about the possibility and availability of a commentary on NV of Anantavīrya is not without its worth. It is proved beyond any shadow of doubt that Anantavīrya, the disciple of Ravibhadra,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ABORI, vol. XII, p. 373.

<sup>\*</sup> ABORI, vol. XIII, Pt. ii, p. 161. \* Ibid, p. 165

is altogether a different person from Anantavirya, the author of Prameyaratnamālā. But the date of Ravibhadrapādopajīvi Anantavīrya suggseted by him seems to be unacceptable in the light of the available evidences today; this has been sufficiently clarified in the preceding pages. fact that Akalanka was a renowned teacher of 720-780 A.D. i.e., the last quarter of 8th century A.D. cannot enable us to suppose that his commentator belonged to the last quarter of the seventh century. I have proved that Anantavirya, the disciple of Ravibhadra, belonged to the period of 950-990 A.D.<sup>1</sup> this conclusion is in harmony with the conclusion of Dr. Pathak; hence it seems impossible to hold that he belonged to the last quarter of the 8th century A.D. About Vrddha Anantavirya, only this much, can be said that he probably belonged to the earlier part of ninth or tenth century A.D. But it cannot be said about Anantavirya, the author of SVT, that he belonged to a period prior to the last quarter of tenth century A.D. It is also proved that Anantavirya, the author of Prameyaratna-mālā was a scholar of the eleventh century A.D.

Dr. Upadhye seems to rely upon the identification of Prabhācandra mentioned in Adipurāņa (858 A.D.) with his namesake, the author of NKC. It may be said, with due deference to his examplary service, that Dr. Upadhye commits the mistake of identifying one with the other of the same name.

It should be noted here that Pt. Kailashcandraji has proved, with strong evidences, that Dhārānivāsi Prabhācandra the author of NKC, is different from Prabhācandra, the author of Candrodaya, who is referred to by Jinasena in his Adipurāņa. The date of Prabhācandra, the author of NKC, is proved to be 980-1065 A.D.<sup>1</sup> So on the strength of Prabhācandra mentioned in Adipurāņa we cannot fix the date of Anantavīrya; but, to solve this problem we will have to take into considration the date of the other Prabhācandra.

Dr. S. C. Vidyabhusan maintained that Anantavīrya had written a vṛtti on NV and that Śāntisena and Śāntisūri were identical; on this identification he fixed the date of Anantavīrya, the author of Prameyaratnamālā to be 11th c. A.D.

Dr. Vidyābhuṣan's contentions are rightly refuted by Dr. Upadhye, except the time limit of Anantavīrya fixed by him, which is found to be correct as discussed above.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> NKC, vol. II, Intro. pp. 48-58.

#### (d) Works of Anantavirya

Besides SVT, Anantavīrya seems to have written one more valuable work viz., Pramāṇasamgrahabhāṣya or Pramāṇasamgrahālankāra. Wherever he does not intend to dwell more than necessary in SVT, he hints at the work Pramāṇasamgraha bhāṣya for detailed study, a fact which is supported by such words 'carsitath', 'vyākhyātah', 'uktam' etc. It is clear that Pramāṇasamgrahabhāṣya was written before SVT. Pramāṇasamgraha¹ is too difficult to follow. The quotations, attributed to Anantavīrya and referred to by the authors of syādvādaratnākara and Sarvadarśanasamgraha which are not found in SVT may be from Pramāṇasamgrahabhāṣya of Anantavīrya.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Published in Akalankagranthatraya, Singlhi Jaina Series.

#### 3. A CRITICAL STUDY OF SV, SVV AND SVT

#### (a) The author of SV and SVV: Akalanka:

Anantavīrya, the commentator of SV eulogises Akalanka with the adjective 'Jinendra' in the opening verses of the present work SVT, and pledges to comment on SV; besides, the following verses of SVT bespeak of Akalankas' praise in glowing terms. Vidyānanda quotes SV (IX. 2): śabdaḥ pudgalaparyāyaḥ attributing it to Akalanka, in TSLV (p. 424) Vādirāja in his NVV mentioned SV as the work of Deva, i.e. Akalanka:

etadeva svayam devairuktam siddhiviniścaye,

pratyāsattyāyayaikyam syāt1'

Vādirājasūri, the author of Syādvādaratnākara (p. 641), explicitly refers to Akalanka as the author of SV: 'yadāh Akalankah Siddhiviniscaye-varnasamudyah padamiti'.

Evidently, Akalanka is the author of SV and SVV, since the references are self-expressive of the existence of SV and SVV of Akalanka.

#### (b) Historical background of the title of the work:

It is a tradition of long standing to have the titles of the works ending with 'viniścaya'; e.g. Tiloyapanṇatti (TP) (5th c. A.D.) frequently refers to a work 'Lokaviniścaya'<sup>2</sup>. May be<sup>3</sup>, Akalańka, following this practice, named his works on Nyāya as Nyāyaviniścaya and Siddhiviniścaya; it has been already referred to the fact that there was a work named Siddhiviniścaya by Ārya Śivasvāmi of Yāpanīyasamgha,<sup>4</sup> who flourished before Akalańka. But the chief source of inspiration for entitling his work with the suffix 'viniścaya' is Pramāṇaviniścaya of Dharmakīrti, in spite of Akalańka's different tradition from Buddhists. The works of the epoch-making philosopher, Dharmakīrti and his disciples and followers, have directly or indirectly provoked Akalańka to build his own system of logic, known as Akalańkanyāya, against the severe attacks of Buddhists.

# (c) General outlines of the SV and SVV:

The SV contains twelve chapters, mostly dealing with epistemological concepts such as—*Pramāṇa*, *Naya* and *Nikṣepa* etc., the gist of which are given in the following pages.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> NVV. Vol. I p. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> TP, IV, 1866, 1975, 1982, 2028; V. 68, 129, 167; VII. 203; VIII. 270, 386; IX, 9 etc.

<sup>\*</sup> TP, vol. II, Intro. p. 12.

<sup>4</sup> Infra p. 59.

- 1. Pratyākṣasiddhi: The topics brought under discussion are the nature of Pramāṇa, the result of Pramāṇa, the proof of external objects, the validity and conspicuity of conceptual cognition (savikalpa), rejection of the validity of indeterminate perception, refutation of the indeterminate nature of self-cognisance, the establishment of valid knowledge on the strength of wide, not whole, application of non-discrepancy, the possibility of mati and fruti knowledge etc., without the application of words; and so on.
- 2. Savikalpasiddhi: The description of avagraha (perception) etc., examination of mental perception, determinate (savikalpa) knowledge is not the resultant of indeterminate (nīrvikalpaka) one; each cognitive member of avagraha etc. (in order) is the cognitive organ and each succeeding member as the resultant; impossibility of knowing other person if the Buddhist view is accepted etc.
- 3. Pramāṇāntarasiddhi: Establishment of recollection and recognition as separate pramāṇa, inclusion of comparison in recognition, justification of tarka as pramāṇa, the impossibility of the action in the philosophy of flux, justification of utpāda (creation) vyaya (destruction) and sthiti (subsistence), destruction as the creation of other modification, the establishment of eternity and identity-cum-difference of substance and modifications.
- 4. Jīvasiddhi: Mithyājñāna, the result of the operation of knowledge-obscuring (jñānāvaraṇīya) Karmas, causal efficiency, continuum etc. untenable in momentariness, with respect to bondage jīva and ajīva are one though differing essentially in their nature, the causes of influx of Karmas, disbelief in prajñāsat and prajñaptisat, criticism of Tattvopaplava philosophy, refutation of bhūtacaitanyavāda (materialism), Nyāya-conception of soul, criticism of sāmkhya theory of tattvas, the bondage of Karmas with the formless cetana, the identity-cum-difference of jñāna etc. and ātman.
- 5. Jalpasiddhi: The nature of Disputation or wrangling (jalpa), the four-limbs of it, the connotation of śabdaa, śabda is not necessarily the indication of intention, criticism of the occasion of censure (nigrahasthāna) due to the statement of other than an essential condition of proof etc., definition of jaya (victory) and parājaya (defeat).
- 6. Hetulakṣaṇa-siddhi: The otherwise impossibility is the characteristic of reason invariable, concomitance is not conditioned by identity (tādātmya) and Causation (tadutpatti) only, justification of division of hetu (reason); justification of pūrvacara (prior), uttaracara (posterior) and sahacara (simultaneous), the possibility of sattva hetu etc. only in the Anekānta Philosophy.

- 7. Sāstrasiddhi: The value of śruta in spiritual path, the signification of śabda, the consciousness of Jiva while asleep, error of Jivas due to the rise of Karmas, refutation of theism, criticism of Nyāya conception of mokṣa, the possibility of par excellence of knowledge in man, non-discrepancy of Syādvāda, repudiation of apauruṣeyatva of Veda etc.
- 8. Sarvajñasiddhi: Knowledge of imperceptible things also is possible, vaktṛtva etc. are not contradictory with omniscience, proof of omniscience on the basis of non-contradictory reasons, the impossibility of omniscience in the Sāṁkhya theory—omniscience is the result of the total destruction of knowledge-obscuring (jñāṇāvaraṇīya) Karmas etc.
- 9. Sabdasiddhi: the material nature of word, its nature of aggregation as shadow and light, the relation of the word and the meaning, word connotes particular object, significance of words even to establish the illusory nature of all things, if the particular is not signified by the word, it will become imperceptible, if the word denotes only the intention, there will be no discrimination between right and wrong, the discussion on the expression 'eva', refutation of sphota.....etc.
- 10. Arthanayasiddhi: naya is the standpoint of the knower, it is also pramāṇa, two fundamental nayas, Nirapekṣa Naya (absolute) is mithyā (false), Naigama-naya (non-analytical), Sārikhya theory—a Naigamā-bhāsa (fallacy of Naigama), samgraha naya (collective) and its fallacy, Vyavahāra-naya (practical or empirical), Rju-sūtra-naya (immediate).....etc.
- 11. Sabdanayasiddhi: The discussion of the nature of śabda, refutation of sphota (doctrine of phonetic explosion), rejection of the eternalistic view of the word—śabdanaya, description of samabhirūdhanaya and evambhūtanaya etc.
- 12. Nikṣepasiddhi: The nature of nikṣepa (aspect or imposition). Its four divisions are: Nāma (name), Sthāpanā (picture), Dravya and Bhāva. The first three are related to Dravyāstika and bhāva with Paryāyāstika.

The topics discussed in SV and SVV and other allied topics are elaborately discussed by Anantavīrya in SVT.

## (d) The style of SV and SVV:

It has been discussed more than once that Akalańka became an unflagging logician after a period of his career as an expositor of tradition; his logical dissertations stand by themselves for their rigid, compact and complicated style. Anantavīrya as has been found already, expresses his inability to follow Akalańka. He also refers to it (SV) as 'sūktisadratnākara'¹. Vādirāja and Prabhācandra also express their inability

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SVT. p. 1.

to understand the works of Akalanka, a fact which is not mere expression of courtesy but a statement of truth and honesty.

The central interest of SV consists in criticising Dharmakirti and his commentators, as is clear from the fact that almost one-third of the text is devoted for the purpose, at the same time other schools of thought such as Cārvāka, Nyāya-Vaiśesika, Mīmāmsā and Sāmkhya-yoga etc. are brought under critical examination.

Akalankas' pointed references to other systems display not only the caustic remarks, but also embody the proverbial, idiomatic, illustrative and axiomatic statements full of wit and humour, intellect and insight; such as—anātmajñatā, antargadu, andhayaṣṭikalpa, amalālādha, aslīlamevākulam, mastake ṣɪngam, rājapathikṛta, ṣilāplava, mūṣikālarkavisavikāra, . His works are the signal proofs of his acute and profound study of other systems; particularly of Buddhism. He expresses a lot in a few chosen words and phrases, which are above the level of the understanding of common readers. The main target of his searching criticism are Pramāṇavārtika and other works; casually he refers to other schools of Buddhism; but the outstanding example of his pungent criticism is in the context of refutation of Kumārila, who criticises the theory of omniscience.

#### (e) The style of SVT:

Anantavîrya explains and expands the original words of SV and SVV of Akalańka with a view to estimate and evaluate the criticism of other systems by Akalańka. Prabhācandra's expression

trailokyodaravartivastuvi sayajñānaprabhāvodayah, dusprāpo pyakalandavasaranih prāpto trapunyodayāt, svabhyastasca vivecitasca satatam so nantavīryoktitah,

bhūyānme nayanītidattamanasa! tad-bodhasiddhiprada!—NKC p. 605 prove the value of Anantavīrya's commentary on Akalanka's works. Vādirāja too expresses his gratefulness to Anantavīrya whom he compares to a beacon-light so far as the studies in Akalanka are concerned.

Anantavīrya composes poetic prose bordering on Campū to explain the meaning of some sentences; of course, the formidable difficulty of rigid style of Akalanka is not easily overcome; even then Anantavirya deserves the highest compliment for his illuminating commentary; besides he was a great terminologist.

There are several popular proverbs used in the SVT2.

<sup>1</sup> Vyañjayatyalamanantavîryavägdîpavartiranisam pade-pade-NVV, Intro. p. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vide Hindi Intro. Pp. 93-4 for details.

#### (f) Analysis of the Subject Matter:

We propose now to discuss in detail the problems raised in SV, SVV and SVT bringing out the line of development of ideas in Indian logic in general and those in Jain logic in particular. The problems dealt with in all the chapters of SV etc. will be briefly discussed under four heads: 1. Pramāṇa-mīmāmsa, 2. Prameya-mīmāmsā, 3. Naya-mīmāmsā and 4. Nikṣepa-mīmāmsā.

- 1. Pramānamīmāmsā includes Pratyakṣa-siddhi savikalpasiddhi, sarvajñasiddhi, Pramāṇāntarasiddhi and Hetülakṣaṇasiddhi.
- 2. Prameyamīmāmsā includes Jīvasiddhi and śabdasiddhi.
- 3. Nayamīmāmsā includes Arthanayasiddhi, and śabdanaya-siddhi.
- 4. Niksepamīmāmsā discusses the summary of Niksepasiddhi.

#### 1. Pramanamimamsa

#### (i) The Soul and the Knowledge:

Before dwelling on the discussion of pramāṇa it seems necessary to bring out the relationship between ātman and jñāna. At the outset, it can be said that all the systems of Indian Philosophy, with the exception of Cārvāka, accept the ātman or citta as a separate entity. The soul is the substratum of transcendental knowledge.

According to Vedānt, Brahman which is of the nature of pure consciousness (cit), is the absolute reality or Supreme Truth. The quality of knowing does not constitute the nature of Brahman, for Brahman is above these limitations. This is the function of consciousness associated with antalkarana<sup>1</sup>. Brahman is of the purest form bereft of duality of the knower and the known.

Puruşa, in Sāmkhya system, is of the nature of consciousness (cetana)<sup>2</sup>. Intelligence is not innate to puruşa but an evolute of Prakṛti. So as long as the puruṣa is in contact with Prakṛti, the former is conscious of the functions of intelligence. As a result of the separation of Puruṣa from Prakṛti, cognitive processes cease to function and the Puruṣa remains as pure consciousness<sup>3</sup>.

Nyāya-Vaiśesika systems regard jñāna as an independent category, though the soul is the substratum. The peculiar feature of Naiyāyika system is that jñāna or knowledge is an attribute of the self, and that too, not an essential, but only an adventitious one. When the ātman attains

13

Vedāntaparibhāṣā, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Yoga-bhāṣya, I. 9.

Yoga-sütra, I. 3.

moksa the qualities are purged<sup>1</sup> out from it. It is not subject to the functions of knowledge and its accessories. Only at the mundane level it has a relationship with mind; hence it has the function of knowing.

Buddhists propound the beginningless stream of consciousness (citta) which takes the form of ālayavijāāna and pravrttivijāāna. There is no permanent substance serving as the matrix of this process; when the consciousness is void of influx of avidyā and trṣṇā, it becomes pure. This is the philosophical contention which is subsequent to the doctrines of Gautama Buddha. Buddha himself maintained that nothing can be predicated (avyākṛta) about citta at the time of nirvāna. Consequently, the concept of Nirvāna was explained by the example of a extinguishing lamp, with the result that most of the critics of Buddhist philosophy subscribe to the view that citta becomes non-entity at the time of Nirvāna. But the authors like Dharmakīrti and others are clear in their mind that there is a continuous stream of citta, pure and simple, which is quite different from matter.

Jainism endorses the view of three modes of the substance, utpāda (origination), vyaya (destruction) and dhrawya (subsistence); every object whether it is material or not, is amenable to these three conditions; it undergoes changes maintaining at the same time the permanent nature; the intrinsic nature itself does not change to the extent of self-destruction nor does it remain ever stationary or kuṭasthanitya as in Upanisads. The ātman that undergoes such changes is of the nature of consciousness (upayoga); this consciousness, when it comprehends the external reality is jñāna and is darṣana when it intuits the self. Jnāna is one of the modifications of the soul by virtue of which the object is known. It is quality (guna) also, since it modifies into various ways. In fact knowledge is innate and inherent in the soul; verily, ātman is knowledge and knowledge is ātman; ātman is of the nature of anantacatuṣṭaya and jñāna is one of them. From the standpoint of pure consciousness knowledge (jñāna) is a modification, but is guna also since it has its own modifications.

## (ii) Only Jñāna is Pramāņa:

By the statement—'pramīyate yena tatpramāṇam' it should be understood that Pramāna is the essential means of right knowledge (pramā). There is a controversy on the point of the means of pramā. Nyāya system holds both sannikarṣa (intercourse) and jñāna as means of pramā; 2 for Vaiśeṣika,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nyāyamañjari, p. 77.

Nyāya-bhāṣya, I. 1. 3.

the sannikarsa, svarūpalocana and jūāna are means of pramā<sup>1</sup>; the activities of sense-organs are the instruments of right knowledge in sāmkhya<sup>2</sup>; Prabhākara regards knowledge (anubhūti) as pramāna<sup>3</sup>; Buddhists' maintain that non-discrepant knowledge is pramāṇa<sup>4</sup>; further, they contend that the 'sameness of form' (sārupya) and 'capability' (yogyatā) are also accepted as means of pramā<sup>5</sup>.

Thus it is seen that the means of cognition are jñāna, sense-organs and the conjunction of senses and objects (sannikarṣa). Out of these, Jainas endorse the view that knowledge is the only means of pramā, since right knowledge (pramā) is of the nature of consciousness; that is to say, no non-conscious instruments are admissible as means of pramā; of course, sense-organs, their functions, and sannikarṣa bring about knowledge which serves as a valid means of right knowledge (pramā). Sense-organs etc., cannot be pramāna since the former are mediate means, while jñāna is an immediate means of pramā. Just as darkness is removed by light, because of contradictory nature, so in order to remove ajñāna, jñāna is necessary; hence sannikarṣa etc. which are not of the nature of jñāna, cannot be the means of pramā; though, sometimes, knowledge is produced out of sannikarṣa etc., it is not produced invariably; hence they cannot be pramāṇa; and knowledge is the guide for purposive actions, it cannot be other than knowledge.

This topic has been discussed in the present volume in details6.

## (iii) Jñāna as Self-cognisance:

According to Mimāmsā, Jñāna is non-perceptive (parokṣa) because buddhi itself is known by inference consequent upon the knowledge of objects apprehended by *buddhi.*? But as the *buddhi* of ourselves is as imperceptive as the *buddhi* of others, so it is impossible to know the objects by our *buddhi* in as much as we do not know them by the help of the *buddhi* of others. Naiyāyika holds that jñāna is perceived not by itself but by the other knowledge. They argue that anything cannot act upon itself, just as a sharp edge cannot cut itself. But this view remains self-condemned by the example of a lamp which illumines itself and illuminates the objects

<sup>1</sup> Prašastapādabhāsya, p. 553.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Yogavārtika, p. 30; Sāmkhya-Pravacana-bhāşya, I. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sabarabhāsya, 1. 1. 5.

<sup>4</sup> PV, II. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> TS, v. 1344.

<sup>6</sup> Pratipatturapekşam yat pramanam na tu pürvakam-SV, I. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sabarabhāsya, I. 1. 5.

simultaneously. The Naiyäyika view suffers from the fallacy of infinite regressus.

Sāmkhya holds that buddhi is the evolute of Prakrti; the contact of prakrti and Purusa results in the functioning of intelligence.

But rightly understood, jñāna, buddhi etc. are one and the same and are of the nature of consciousness; even though they have slight variations, they cannot transgress the limit of consciousness. If purusa is inactive, he cannot be the enjoyer; cetana and its qualities are self-illuminative just as a lamp.

All schools of Buddhism, irrespective of their differences, are unanimous in holding knowledge as self-cognised. According to Jain tradition, cognition of knowledge itself is always valid, but can be valid or invalid with regard to the objects.

#### (iv) The Development of Pramāņa-lakṣaṇa:

All the Jaina Ācāryas have accepted the self-cognition as one of the characteristics of valid knowledge. Samantabhadra and Siddhasena Divakara define pramāṇa as the knowledge which is of the self-revelatory character; Siddhasena develops the theory further by adding one more characteristic bādhavarjita i.e. admitting of no contradiction. Akalanka maintains the non-discrepancy (avisamvāda) as a test of pramāṇa and adds one more characteristic 'anadhigatārthagrāhi' i.e., knowledge of object which is not yet cognised. Manikyanandi summarises the definition of pramana in these words svāpūrvārthavyavasāyātmakam' PMS, 1.1. previously not ascertained; it ascertains itself.

Vidyānanda holds that *pramaņā* consists in ascertainment of itself as the object. He finds no necessity to add the characteristic 'anadhigatār-thagrāhi'. Akalanka found it necessary to characterise the source of valid knowledge (pramāna) as avisamvāda.

We have already discussed sāmvyayahārika-pratyakṣa in the preceding pages, now let us turn to the discussion of mukhya pratyakṣa or trancendental perception.

## (v) Kevala-jñāna:

Kevala-jñāna is the result of the total destruction of the knowledgeobscuring Karmas; it is the consummation of all knowledge, as a result of which the soul perceives all the substances with all their modifications; it is supra-sensorial and of the purest form with which the soul shines in its pristine glory. Ordinary knowledge is apprehensive whereas kevalajñana or omniscience is all comprehensive.

#### (vi) The Historical background of the theory of Omniscience:

It is a heritage of the Indian philosophy to advocate the close relation of omniscience with emancipation. The problem that arose before the spiritual aspirants, is the nature of mokṣa and the path constituting it; mokṣa-mārga presupposes the life of religious fervour; hence the problem: 'is realisation possible' arose?

There is a school of philosophers like Sabara, Kumārila etc. who hold that omniscience is impossible on the ground that religion is suprasensorial; only the Vedas have the final word over such problems, as has been said, 'codunālakṣano'rthah dharmar'. Naturally the upholders of Vedic authority formulated the theory of man's capability of achieving the supersensorial knowledge. Besides, man is under the influence of raga, dveṣa and ajāāna etc., hence they developed the theory that Vedas were apauruṣeya.

The acceptance of this dogma naturally led the exponents of Mimainsa to decry omniscience. Kumariia declares that the denial of omniscience means the denial of perceptual knowledge of religion; the latter is possible only with the help of the Vedas and not by means of sense or super-sensuous perception etc., the Mimainsakas have no objection if any one becomes omniscient by knowing the Duarma with the help of the Vedas and all other things by means of other pramanus.

The Buddhists, on the other hand accept that man is capable of perceiving *Duarma*; they support this contention by the example of buddha who perceived *Duarma* as such in the form of *Caturarya satya*; according to them Buddha realised the great truth of life: that there is sorrow, cause of sorrow, the removal of sorrow and the way of removing sorrow. The fact of revelation of the truth of life implies that he himself should be taken as a *pramāṇa*.

Dharmakirti does not deny the possibility of omniscience but emphasises the acquisition of knowledge of the essentials; he does not bother about the person whether he knows the things or not, which are not connected with his religious pursuit. Whereas Kumārila rejects the perception of Dharma, Dharmakīrti establishes it.

Prajñākaragupta, the commentator of Dharmakīrti, justifies the arguments of Dharmakīrti, in establishing the dharmajna; he further proved the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TS, v. 3128.

sarvajñatva or omniscience, which can be attained by any spiritual aspirant; subject to the subduing of passions<sup>1</sup>. Ācārya Śāntaraksita also proves that omniscient can know each and everything if he wants to know it, because he is void of obscuration of knowledge<sup>2</sup>.

Yoga and Vaisesika systems hold that omniscience is a *rddhi* or supernatural power which is not necessarily realisable by all unless special efforts are made.

Regarding Jainism, it is maintained that omniscient person perceives all substances with all their modifications related to—past, present and future<sup>3</sup>. It was believed before the period of Logical Reflection that, one who knows one thing knows all things, a fact which is not emphasised by the subsequent authors. Ācārya Kundakunda speaks of omniscience as the Kevali who knows and perceives all things; this is the view of vyavahāra naya or empirical stand point; and Kevali knows only his own self from the transcendental point of view. Obviously, the higher wisdom is evolved from within and not without<sup>4</sup>.

In Pravacanasāra,<sup>5</sup> he speaks of Kevali as: He, who does not know simultaneously the objects of the three tenses, and the three worlds, can not know even a single substance with its infinite modifications. A single substance has infinite modes; if any one does not know all substances, how will he be able to know one?

To know ghata is to know the intrinsic nature of it and knowledge of ghata also, since it is the very nature of knowledge to reveal other objects and reveal itself. The atman has infinite capacity to know all the objects; when one knows such capacity of the self, he has to know all the objects.

Samantabhadra establishes the perception of subtle, obscure and distant objects on the basis of inference.

Acārya Virasena suggests one more argument for omniscience. According to him, *Kevalajñāna* is innate to the ātman; due to destruction-cum-subsidence of *Karmas* it functions as *matijñāna*; the self-cognised mati implies the fractional *Kevalajñāna*, just as the observation of a part of mount leads us to the perception of the mountain itself.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> PVB, p. 329.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> TS, v. 3328.

<sup>8</sup> Satkhandagama, Payadi; Sütra 78; Ācārānga Sütra 402.

<sup>4 &</sup>quot;Je egam jāņai se savvam jānai" Acāranga Sūtra 123.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Niyamasāra, gāthā, 158.

<sup>6</sup> Pravacanasāra, I. 47-49.

Jain Ācāryas did not emphasise like Dharmakīrti on dharmajāa but endeavoured to establish an omniscient person who must be dharmajāa as well. Akalaāka, following his predecessors, says that the soul has the inherent capacity to comprehend the substance; if it does not, it is due to the obscuration of that capacity by the veil of Karmic bondage; the destruction of Karmas will result in the perception of all things. Further, he establishes the soundness of this doctrine in Siddhiviniscaya:

If supra-sensorial knowledge is inadmissible, how can we have the non-discrepant astrological divinations? Hence it must be accepted that there is a faculty of knowledge which is super-sensuous and this type of knowledge is nothing but Kevalajñana or omniscience.

The very progressive gradation of knowledge necessarily implies the highest magnitude of knowledge attainable by man<sup>1</sup>. If a person has no capacity to know all, by means of Veda also he will not be able to know all; hence the vindication of the concept of sarvajña. Impossibility of omniscience cannot be established without the knowledge of persons of all times. That is to say, one who rejects sarvajña for all times must be a sarvajña<sup>3</sup>. In this way, after giving the positive arguments, he relies on the negative argument that it is certain, there is no contradictory pramāṇa<sup>4</sup> to reject the established omniscience; he substantiates this argument by examining the various so-called contradictory pramāṇas<sup>5</sup>.

Mahāvīra, the last tīrthankara of the Jainas, was reputed as an omniscient person; it is said that he was conscious of all the objects and at all times. It is perhaps, for this reason that Buddha himself declared as the knower of four Noble Truths and refused to believe that he was a sarvajña.

This is attested by the contemporary Pali Pīṭakas which often redicule the idea; and later Buddhist scholars like Ācārya Dharmakīrti refer and ridicule the omniscience of Rṣabha and Mahāvīra as a fallacy of dṛṣṭānta<sup>6</sup>. Briefly, Mahāvīra was a sarvajña and Buddha a dharmajña; as the consequence of this, the Buddhist philosophers are less interested in discussing the concept of sarvajña, whereas the Jaina works are exhaltant and exhuberant on this problem.

<sup>1</sup> SV, VIII. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ibid, VIII. 3.

<sup>\*</sup> ibid, VIII, 10, 14.

<sup>4</sup> SV, VIII. 12-18; vide also AGT, intro. 11. 55-56; NVVV, II, intro. p. 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 'asti sarvajnah suniscitasambhavad-badhaka-pramanatvat sukhadivat.—SVV, VIII. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nyāyabindu, III. 131.

Accepting the fact that knowledge is an essential characteristic of atman, there is hardly any doubt to hold that the omniscience will be the result of total destruction of the veil of Karmas; whatever may be the empirical tests of omniscience, the intrinsic purity and capability of perfection of the soul are unquentionable.

#### (vii) Paroksa Pramāņa:

Indirect valid knowledge is of two kinds: (1) mati and (2) śruti<sup>1</sup>. It is believed that *smṛṭi*, *samjṇā* (*pratyabhijñāna*), *cintā* (*tarka*), *abhinibodha* (*anumāna*) and *śruta* (*āgama*) are to be held as parokṣa,<sup>2</sup> the only difficulty was with *mati*, because of its sensuous nature; this difficulty was solved by calling it as an empirical perception (*sāmvyavahārika pratyakṣa*).

Akalanka regards anumāna as manomati in LTv. 67, and as śruta in TV, I. 20; anumāna is for one self which has the verbal designation (anak-saraśruta) and the inference for others which is designated by words (akṣara-śruta).

Akalańka puts *smṛti* (memory), *pratyabhijñāna* (recognition), *cintā* (discursive thought) and *abhinibodha* (perceptual cognition) under mental perception (manomati)<sup>1</sup> when they are not associated with words; and all these when associated with words, are brought under *fruta*<sup>3</sup>.

The problem arises regarding the exact line of demarcation between pratyakṣa and parokṣa. Akalaṅka himself makes it sufficiently clear. The problem is solved by the definition of parokṣa—parokṣa is non-distinct knowledge; distinct knowledge is independent of other knowledge; sensuous and mental perceptions are distinct, because they do not depend upon other knowledge, while smṛti etc. are dependent on other knowledge and hence indistinct or parokṣa⁴.

Cārvāka philosophy believes only in pratyakṣa derived from the senseorgans; hence parokṣa has no place in this materialistic system; naturally, non-discrepancy is not beyond the verification of sense-organ.

While rejecting this view, Akalanka states that establishment of validity or invalidity is not possible without accepting the validity of anumāna.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TSu, 1-10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> LT, v. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> LT, v. 10; SVV, 1. 27.

<sup>4</sup> LT, v. 4.

1. Smṛti, memory involves the knowledge of the past; it presupposes a chain of experiences which result in precipitation of samskāras; these very samskāras give rise to recollection of the past. It is valid knowledge because of its non-discrepancy.

According to Vedic school, *smṛti* is valid only in conformity with the dictates of *śruti*; in other words, *śruti* is self-evident knowledge itself, while *smṛti* is dependent upon it; it has no validity of its own.

Though Jayanta Bhatta believes in invalidity of *Smṛti*, he explains differently. According to him, *smṛti* is invalid, because it is not produced by the object<sup>2</sup>. Smṛti is valid because it is just opposite to *vismaraṇa*, *saṃsaya* and *viparyaya*. It cannot be invalid even if it is dependent on previous experience; for, the validity is not necessarily conditioned by the dependence or independence of experience; otherwise even the inference will not be valid; therefore, *smṛti* is *pramāṇa*, since there is non-discrepancy involved in it.

2. Pratyabhijāāna or Recognition is the synthetic result of perception and recollection; it is of nature of 'that necessarily is it'—tadevedam (judgment of identity), 'it is like that '—tatsadrsam (judgment of similarity) 'that is dissimilar to that'—tad-vilakṣaṇam (judgment of dissimilarity), 'this is different from that '—tatpratiyogi (judgment of difference), and so on. 'That necessarily is it' or tadevedam and others are discussed in detail elsewhere. All these types of recognition when they do not admit of discrepancy or contradiction, are pramāṇas by themselves.

Now an attempt will be made to meet the objections of other schools of Indian philosophy who deny it as pramāṇa.

The Buddhists observe that it is not a unique knowledge, but two cognitions are taken to be one viz., recollection indicated by the word 'that' and perception indicated by 'this's.

This objection of Buddhists is on a slippery ground. They raise this objection in conformity and consistency with their position of the philosophy of flux or momentariness; naturally any cognition involving 'sa evāyamiti' is illusory.

<sup>1</sup> SV, III. 2.

<sup>\*</sup> Nyāyamanjarī (Vijayanagaram), p. 23.

<sup>8</sup> SVV. III. 4-5; LTV v. 10 & 21, PMS, III. 5.

<sup>4</sup> See the author's Jaina-Darsana, pp. 322ff.

<sup>•</sup> PVB, p. 51; PVVT, p. 78.

<sup>14</sup> 

Rightly understood the object which is envisaged by recogniton cannot be comprehended by recollection and perception combined together. The sphere of recognition presupposes the substance in its relation to its antecedent and subsequent model conditions. Certainly, this identity cannot be the object of recollection (smrti).

The Naiyāyikas maintain that recognition is nothing but a species of perception<sup>1</sup>. This is not correct: perception has its own limitations, since it refers to the actually present data only. Hence perception cannot be said to include the past data. Further, they argue that perception is assisted by memory which helps to recognise the object seen before. This view also is not beyond contradiction, since sense-organ although aided by memory cannot proceed beyond its sphere. Hence the correct position is to hold that the cognition of identity directly evolves out of the self, supported by unseen potency.

- 3. Tarka or inductive reasoning is an independent valid knowledge; because to know the concomitance there is no other valid means than tarka. If concomitance is not known there is no possibility of inference<sup>2</sup>.
- 4. Hetu: In SV Akalańka gives special attention to hetu, because he already has discussed the definition of anumāna and its component parts elsewhere in detail<sup>3</sup>.

Keeping in view the three characteristics pakṣadharmatva etc. of hetu accepted by the Buddhists<sup>4</sup> Akalanka establishes that only the anyathānupapatti or the vipakṣavyāvṛtti is the essential characteristic of hetu. He has explained that anyathānupapatti or vipakṣavyāvṛtti is nothing else than avinābhāva or vyāpti<sup>5</sup>. There are certain cases where hetu is devoid of its characteristics of pakṣadharmatva just as the rising of Rohini in future is inferred on seeing the rise of Kṛttikā<sup>6</sup>. Further Akalanka argues that their most favourite hetu, sattva establishing the momentariness is such that it has no sapakṣasattva; and still they believe that sattva is a valid hetu. So it is quite clear that sapakṣasattva cannot be an essential characteristic of hetu<sup>7</sup>. According to the Buddhists avinābhāva is conditioned by the relation

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nyāyamañjari p. 224, 461.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> SV. III. 8, 9.

<sup>8</sup> Vide NV, Ch. II; see also AGT, Intro, p. 58ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nyāyapraveša, p. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> SVV, VI. 2.

<sup>6</sup> SV, VI. 16.

<sup>7</sup> SV, VI, 16.

one of them may be there, but there are certain cases where we do not find either of them conditioning avinābhāva just as we can give an example of the above mentioned inference about the relation of Rohini and Krttikā<sup>1</sup>.

When Akalanka did not accept the condition of tādātmya and tadutpatti as conditions of avinābhāva, it is but appropriate for him to reject the classification of hetu based on them; and instead of only three types of hetu (svābhāva, kārya and anupalabdhi), Akalanka accepted Kārana, pūrvacara, uttaracara and sahacara also<sup>2</sup>.

Special attention is given to establish Kāraṇahetu, because this was not accepted by the Buddhists; Akalaṅka has given many instances where the effect can be inferred with the help of cause (kāraṇa)³; while discussing kāraṇahetu he expressly mentions that we should see that only such cause may be taken as hetu which is sure to produce the effect. And such thing is possible when all other causes are present and there is no non-existence of obstruction (pratibandhakābhāva).

Dharmakīrti maintained that only through dṛ syānupalbdhi one is able to infer the non-existence of a certain thing but the adṛ syānupalabdhi produces the doubt about the non-existence of a certain thing<sup>4</sup>. With regard to this Akalanka maintains that the meaning of dṛ sya should not be taken as 'perceived' only but it should be taken as 'cognised' by any of the valid knowledge, be it pratyakṣa or other than pratyakṣa. So according to Akalanka the object which is non-sensuous can be negativated as the non-existence of consciousness is inferred in a dead body by certain signs<sup>5</sup>; otherwise even this cannot be decided whether a person is a ghost or not<sup>8</sup>.

Akalanka has exhaustively classified hetu in his other works7.

5. Hetvābhāsa: According to the Buddhists and Naiyāyikas the classification of hetvābhāsa was dependent upon the characteristics of hetu. Buddhists maintained the three characteristics, hence there are three hetvābhasās, viz., asiddha, viruddha and anaikāntika, whereas the Naiyāyikas accepted the five characteristics, accordingly there were five types of hetvābhāsas, viz., three mentioned above plus prakaraņasama and asatpratipakṣa

<sup>1</sup> SVV, VI. 2, 3.

<sup>2</sup> SVV, VI, 9, 16.

<sup>8</sup> SV, VI. 9; LT, v. 13.

<sup>4</sup> Nyāyabindu, II. 28-30, 46, 48, 49.

<sup>&</sup>amp; SV, VI. 35; Astasatī and Astsahasrī, p. 52.

<sup>6</sup> SV, VI. 36 and LT, v. 15; vide Hindi Intro. p. 118 for details.

<sup>7</sup> Pramāņasamgraha, IV, p. 104ff; vide AGT, Intro. p. 16.

But as Akalańka rejected more than one characteristic so it was not possible for him to classify exactly the types of hetvābhāsas; This explains the various classifications available in Akalańka's works. He explicitly says that there is only one type of hetvābhāsa and that is asiddha¹ which is the resultant of the absence of anyathānupapatti and as there are various causes of the absence of anyathānupapatti, the asiddha-hetvābhāsa can be variously classified.

In NV (II. 195) we find:

anyathāsambhavābhāvabhedāt sa bahudhā smṛtaḥ,
viruddhāsiddhasandigdhairakiñcitkaravistaraih.

and in Pramāṇasaṅgraha (vv, 48-9) we find many more than mentioned in these words: ajñātaḥ saṅsayāsiddhavyatirekānanvayāditaḥ; the idea is expressed in SV (VI. 32). In this regard there is no unanimity in the followers of Akalaṅka. Vidyānanda and others classified hetvābhasas in three types² just as the Buddhists, while Māṇikyanandi and others classified them into four,³ adding one more type, viz., akiñcitkara. It should be notedh ere that though Māṇiyanandi accepts the separate class of akiñcitkara still he maintains that akiñcitkara is the result of the error in pakṣa. So one should be cautious in debates not to use such hetu².

6. Vāda (debate): Generally Caraka, the Naiyāyikas, and the Buddhists describe the nature of debate; according to the Naiyāyikas, debate is of three types—vāda, jalpa and vitaņḍā; vāda, generally, is between the teacher and the taught or between colleagues; while jalpa and vitaṇḍa take place where one of the parties is desirous of conquerring the other; so in such debates unfair means (chala, jāti) are allowed. The aim of such debate is accepted as defending ones' own doctrines; but of the former, difference between jalpa and vitaṇḍā theory by friendly discussions. The i.e. vāda is to arrive at a certain is that in jalpa each of the participants has his own theory to defend while in vitaṇḍā one of them is not to establish his own theory but only refutes that of the opposite.

In Caraka Vimānasthāna the word sandhāya-sambhāṣā is used for the vāda while the term vigṛhya-sambhāṣā for jalpa and vitaṇḍā. Though Naiyāyikas accept that, employment of chala (duet) and jāti (self-confuting reply) is not proper, since they are unfair means. Still there are certain

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> NV, II. 365; SV, VI. 32; TSLV, p. 259.

Pramāņaparīksā.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Parikṣāmukha, VI. 21.

<sup>4</sup> Parīkṣāmukha, VI. 39 vide Hindi Intro. p. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nyāyasūtra, IV. 2-50

occasions when het opposition is so strong that one is not able to defend his theory by fair means with the result that his simple-minded followers may reject the theory and accept the opposite and may thus be misled. Only to avoid such occasions one is to resort to unfair means.<sup>1</sup>

In ancient Buddhist logical works the position of Naiyāyikas with regard to debates seem to have been accepted<sup>2</sup>. But seeing that such unfair means are not consistent with the fundamental moral tenets of Budddhism, Dharmakīrti denounced the employment of unfair means in debates<sup>3</sup>.

Akalańka has also accepted this position and upholds the theory of employing fair means for right aims<sup>4</sup>. Most of the Jaina authors after Akalańka follow him with the exception of Yaśovijaya, who like old Buddhists, accepted the use of unfair means in exceptional cases<sup>5</sup>. When there was no place for unfair means in debates, the difference between vāda and jalpa was reduced to nothing and as regards vitanda, Akalańka has clearly stated that it is the fallacy of vāda; 6 so for Akalańka, there remains one type of debate, viz. vāda, 7 which is also termed as jalpa<sup>8</sup>.

7. Jaya-parājaya: When unfair means were allowed by the Naiyāyikas and old Buddhists, such unfair means also were thought proper for the victory of one and defeat of the other, hence elaborate exposition and training weree mployed which can be seen in their respective works<sup>9</sup>.

Dharmakīrti<sup>10</sup> was the first person to criticise such unfair means and established that the vādi should not employ such words which are not tantamount to establish (asādhanangavacana) the proposition and if he does not expose the drawbacks of the opponent (adošodbhāvana), he is defeated. The prativādi is defeated if he is blaming the opponent wrongly and is not able to find the faults of the opponent. Though we see that Dharmakīrti reduced the great number of nigrahasthānas into two viz. Asādhanāngavacana and adoṣodbhāvana, but he was himself entangled in various explanations of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nyāyamañjarī, p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vide *Upāyahṛdaya* and *Tarkašāstra*.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vādanyāya, p. 71.

<sup>4</sup> SVV. V. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vāda-dvātrimtatikā, VIII. 6.

<sup>•</sup> NV, II. 384.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Pramāņasamgraha, v. 51.

<sup>8</sup> SV. V. 2.

NS. Ch. V.

<sup>10</sup> Vādanyāya. v. 1.

those words and further, the definition of sādhana and doṣa was such that the problem was not solved efficiently. The insurmountable difficulties were awaiting the final solution and this was briliantly solved by Akalanka.

Akalanka<sup>1</sup> clearly says that if one is able to establish his own pakṣa,<sup>2</sup> it is jaya for him and defeat for the other, it is needless to state that according to Akalanka, the establishment of one's own theory is possible only by means of right reasoning. This constitutes the essential device in debates.<sup>3</sup>

8. Agama: Before discussing the validity of agama, it is necessary to know the views about the nature of sabda according to the Jains. In Jaina agamas,4 the sabda has been established as having material nature (pudgala). Ācārya Akalanka has given arguments in favour of this theory and on the analogy of shadow and sunshine has firmly established the material nature of word<sup>5</sup> and rejected the theory of the Naiyāyikas that the sabda is the quality of the sky. Further he has vehemently criticised the eternity of the word accepted by the Mīmāmsakas,6 and has also criticised the sphota theory of Vaiyākaranas.7 For the Jains, unlike the Mīmārinsakas, the scriptures are the collection of the preachings of the Tirthankaras. So it was necessary for Akalanka to refute the Vedic tradition of apauruscyatva8 and to establish the origin of the agamas. Akalanka has rejected the validity of the agamas established on the strength of apauruseyatva; and, affirmed the validity of the agama on the strength of the virtues of the speaker.9 Thus, the scriptures of the Jains take the place of sruti and further, the scope of the agama-pramana is expanded when he says that anyone knowing and describing a thing as such becomes Apta.10 So, not only the Tirthankaras but an ordinary person can be an apta in a limited sphere. Further a lively discussion on the meaning of words and the relation of words and the meaning is found in Akalankas works, especially in SV. Akalańka has refuted in this connection the apoha of the Buddhist and other theories.

<sup>1</sup> SV, V, 1, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> taduktm-svapakṣasiddhirekasya nigraho'nyasya vâdinah—Astasahasrī, p. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vide Hindi Intro. p. and Jaina Darsana p. 372ff.

<sup>4</sup> Uttarādhyayma-Sūtra, XXVIII, 12. 13; TSu. V. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> SVT, IX. 2ff.

<sup>6</sup> SV, VI. 2ff.

<sup>7</sup> SV. VI. 5ff.

<sup>8</sup> SV VII, 28, 29.

<sup>9</sup> ibid, VII. 30.

<sup>10</sup> Astasatt, and Astasahasri, p. 236; Vide Hindi Intro. p. 126 ff.

#### 2. Prameya-Mimamsa

Jainism is frankly realistic and pluralistic; in other words, it is pluralistic realism: realistic, because it believes in the existence of external world which includes substances, the existential entities, that are infinite and beginningless; and pluralistic in so far it asserts the infinite number of souls, infinite number of material atoms, innumerable atoms of kāla (time); and dharma, adharma and ākāśa, one each. The following gāthā (PaS, 15) summarises, the metaphysical position of the Jainas:

bhāvassa natthi nāso natthi abhāvassa ceva uppādo, guņapajjaesu bhāvā uppāyavayam pakuvvanti.

That is, neither an existent is destructible nor anything comes into existence afresh. All substances, with their various qualities and modifications, are coupled with origination, destruction and permanence; all the existents are permanent, i.e. they are so of all times; the number is neither diminished nor increased since the number of existents is fixed. The truth is ex nihilo nihil fit.1

As referred already, that sat is subject to utpāda, vyaya and dhrauvya; each substance takes the form of one modification, leaves it and develops some other quality; this mode of change is applicable to both types of existents: cetana and acetana; because the change is the core of reality; it has been never stopped nor will it have an end still. The substance retains its nature in the process of change; it does not allow any foreign element in it, for the substance is self-existent in itself.

It is the very nature of substance to persist inspite of transformation it undergoes every instant. The production of one, in this process is the destruction of the other and vice versa; the thoery of causality pervades the ontology. It is interesting and instructive to note the differences of Buddhists and Jainas, in connection with their views on the problem of santāna (continuum) and dhrawya (permanance). Just as the Jainas regard the continuous modifications of the substance as production and destruction, Buddhists hold the constant flux of objects. Jainas believe in incessant modifications of the substance. According to Buddhists though there is flux continuity is expressed by the word santāna. According to the Jainas in spite of the modifications there is continuity expressed by the word dhrawya. Both the Jainas and Buddhists believe that there is nothing which is without any change. So it is certain that both the Jainas and Buddhists believe that a particular component of paryāya or santāna is not

<sup>1</sup> Cf. Gitā, II p. 16,

transferred to another substance or santāna Naturally there arises the question regarding the exact line of demarcation between santāna and dhrauvya.

The Buddhists clearly maintain that there is continuity of the stream (santāna) but the experience of continuity in itself is an illusion because of the momentariness of the Knower and the Known. To illustrate this illusion they cite the example of an army and a line. They say the army is an abstract idea, so is the line (pankti), because though there is the reality of the soldiers etc. there is no substantial reality of an army as anything other than the soldiers.

So they maintained that citta-santāna has an end. This tantamounts to the saying that there is no santāna. So in this way, the very criterion of reality that the element is indestructible, is contradicted<sup>2</sup>.

The Jainas here maintained that dhrawya is not an illusion, it is just real in as much as the componants of the santāna are real. So there is no question of cessation of continuity of any existent. Even in Mokṣa, the soul in its pristine purity continues this momentary change and this fact of the Jainas permeates all the existents.

The reality is also defined as universal-cum-particular; the universality is of two types: the dhrawya called ūrdhvatāsāmā- nya, continuity in time of a particular substance, also known as dravya and ekatva and the other type known as tiryak-sāmānya, which is sādršya or similarity of various substances. This type of universality is not permanent and allpervasive, as held by the Naiyāyikas, but is extended to the limit of a particular. So according to the Jainas this universality is many in kind and not one. Particulars are also of two types: one type is called paryāya of a particular substance and the other is the vyatīrēka i.e. independent substances spread out in the space.

To summarise, when the real is defined as dravyaparyāyātmaka, the substance is taken as dravya and its mode as paryāyas; and when the reality is defined as sāmānya-viśeṣātmaka, the sāmānya is taken as substance and viśesa as paryāya; moreover, the similarity is taken as sāmānya and individuality is taken as viśeṣa.

<sup>1</sup> Santānah samudāyaica panktisenādivanmṛ sā, Bodhicaryavatāra, p. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The later philosophers like Dharmakīrti'etc, surrender their position by accepting that even in Nirvāna, *citta* continues its *santāna* as pure one. Vide TS, p. 184.

Keeping in view this theory of reality, Akalanka has criticised the Vedānta's absolutistic theory of one *Brahma*<sup>1</sup>, the sāmkhya's oneness of *prakṛti*<sup>2</sup>, the independent *sāmānya* and *višeṣa* which are the eternal entities according to Naiyāyikas,<sup>8</sup> the *śabdabrahma* of Vaiyākaraṇas,<sup>4</sup> apoha of the Bauddhas etc.<sup>5</sup>

#### 3. Naya-mimamsa:

According to the Jains reality is of the nature of anantadharma or infinite attributes. The comprehension of all these attributes is not possible by an ordinary person, only an omniscient can have the comprehension of all the attributes; so it is but natural that in relation to reality the ordinary cogniser may have the various modes of apprehensions because of his limitations as a result of his incompetency, liking and disliking and various such factors. These modes are termed as nayas. Akalańka defines naya as jñātrṇām abhisandhayah khalu nayāh te dravyaparyāyatah (SV. X. I). The Jaina philosophers have classified the modal apprehensions into nayās: dravyārthika and paryāyārthika. The mode of apprehension which takes into consideration the universal, comes under dravyārthika; and the mode of apprehension which takes into consideration the particular, is paryāyārthika. They are called respectively dravyāstika and paryāyāstika also (TV. I. 33).

The relation between naya and pramāna is discussed by Akalanka. He is of the opinion that when one comprehends a substance on the ground of a particular attribute, that is to say, when he cognises the whole reality (sakalādeša) through a particular attribute, it is called pramāna; and when a person cognises the attributes of reality (vikalādeša), it is called naya; the reality as the aggregate of all the attributes is the object of pramāna while a particular attribute of the reality is naya.

So it is quite clear that naya is the outcome of the comprehension of pramāna and that pramāna is none other than śrutajñāna<sup>6</sup>.

It is obvious, that various schools of philosophy are the outcome of the absolutist view of a substance giving emphasis on certain aspects with the result that they reject downright the other aspects of reality.

<sup>1</sup> SV. VII 9, 10, X 10, XII 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid IV 15-20.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ibid IV 23.

<sup>4</sup> Ibid XI 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid IX 13.

<sup>6</sup> Ibid X 3.

<sup>15</sup> 

Keeping such views in mind Akalank has classified the nayas into right (sunaya) and wrong (durnaya). That is to say that sunaya, though gives preference to one of the attributes, does not reject others; on the other hand, durnaya not only prefers but endorses that and rejects the rest.

Briefly we can say that pramāna comprehends one and all, naya, one, durnaya rejects other than one<sup>2</sup>.

The aforesaid two nayas are further subdivided into seven: naigama, samgraha etc.<sup>8</sup> These seven are classified again into arthanaya and śabdanaya; the first four—naigama, samgraha, vyavahāra and rjusūtra are called arthanayas; and the rest viz., śabda, samabhirūdha and evambhūta are śabdanayas.<sup>4</sup>

Akalańka has attempted to include the various schools of Indian philosophy into durnayas related to the seven nayas.<sup>5</sup>

The statement of naya is to be qualified by the word 'syāt' which denotes the other attributes of a substance, which are not expressed by the statement. Some scholars, both modern and ancient, have wrong notions about this word. But Akalanka is manifestly clear that it does not denote the doubt, indecision and such other knowledge but it only asserts a certain point of view and denotes the existence of the other attributes not expressed by the words. Though sometimes some naya statements do not have this word, still it is to be understood.

The topics related to the nayas such as the definition and the scope of each naya and nayābhāsa, syādvāda, saptabhangi, sakalādeša, vikalādeša etc., are exhaustively dealt with elsewhere. So it is needless to dwell at greater length.

## 4. Nikshepa-Mimamsa

One of the means to know the reality is niksepa or explaining the meaning or the connotation of the word. Jaina philosophers have devoted much attention to this aspect. They have evolved a special system of commenting on the old scriptural texts on the basis of niksepas. The

www.jainelibrary.org

<sup>1</sup> SV. X. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Astasatī, Astasaharī, p. 290; for the relevant quotation vide infra, p. 64.

<sup>8</sup> SV, X. 1.

<sup>4</sup> Ibid

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, X. 1.

<sup>6</sup> Lt, V. 62-63.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hindi Intro, p. 144-149.

<sup>8</sup> Introductions to AGT, NVV; and Jainadarsana, pp. 475-617.

words have various connotations and denotations and to find out the exact meaning out of them, which would fit in the context, is the aim of niksepas. The words sometimes connote the knowledge, sometimes external objects and also the words. So in order to remove the confusion the procedure of niksepa is essential to atrive at the right meaning. Just like nayas, niksepas are also of various types. But briefly they are classified into four: Nāma, Sthāpana, Dravya and Bhāva.<sup>1</sup> Akalanka explains this in these words:

nikṣepo'nantakalpaścaturavaravidhah prastutavyäkriyärthah, tattvārthajñānaheturdvayanayaviṣayah samśayacchedakārī.2

The nāma-nikṣepa deals with the words without their connotation. The sthāpanā deals with the meaning related to knowledge and dravya and bhāva deal with the external objects.

Now let us illustrate these nik sepas taking the word Indra as an example. A person named Indra without any quality or capacity of the heavenly god Indra, is known by the name (nāma) Indra. Here the word Indra denotes only the name. The idol of Indra is also called Indra; but there is difference between a person called Indra and an idol called by that name. The person called Indra does not get that reverence which is due to an idol of Indra, because the idol of Indra is taken to represent the real Indra. So the idol can be called by the name Indra as well as the synonyms of Indra just like Sakra, Purandhara etc. But a person named Indra cannot be called by the above mentioned synonyms. The person who is to take birth as Indra is also called Indra and a person who has abandoned the position of Indra is also called Indra. This is the dravya-niksepa which takes into view the past as well as the future mode of a particular thing. When the word connotes its real meaning it is called bhāva; when Indra itself is called Indra, it is bhāva.

In common parlance of life, there are certain occasions when we attach importance to the *nāma* only and on other occasions we are concerned ourselves with *sthāpanā*, just as while playing chess we are not concerned with actual horses etc. but their representatives; and we see, for example, the boy is satisfied with the toy-horse instead of a real one.

The relation between naya and nikṣepa is also explained. The nāma, sthāpana and dravya are the objects of dravyārthika-naya, while the bhāva is the object of paryāyārthika-naya.

<sup>1</sup> SV, XII. 2.

<sup>\*</sup> Ibid. XII. 1.

I have dealt with all these topics in detail in my book Jaina-darśana and the Hindi Introduction of the present volume and other introductions to various Jaina philosophical works edited by me; most of them are of Akalańka. While discussing these subjects, the historical development and the philosophical aspect are taken into consideration. They are also discussed in a comparative manner, comparing each view with those of other systems of Indian philosophy. So repeation seems unnecessary here.

# प्र स्ता व ना

इस प्रस्तावना के तीन भाग हैं---

१ सम्पादन सामग्री और उसकी योजना, २ ग्रन्थकार और ३ ग्रन्थ।

सम्पादन सामग्री और उसकी योजनामें प्रति परिचय, संस्करण परिचय और मुद्रण क्रम आदि का वर्णन होगा।

**ग्रन्थकार** विभागमें **अकलङ्क देव और अनन्तवीर्य** के व्यक्तित्वका परिचय और कालनिर्णय आदि होंगे।

ग्रन्थ विभागमें सिद्धिविनिश्चय और उसकी टीका में प्रतिपादित विषयों का ऐतिहासिक क्रमविकास की दृष्टि से तान्त्रिक प्रतिपादन होगा।

# १ सम्पादनसामग्री और उसकी योजना-

## अकलङ्कको अलभ्य कृति−

मध्यकालीन भारतीय दर्शनके इतिहासमें मीसांसकधुरीण कुमारिल और तार्किकचक्रचू बामणि बौद्धाचार्य धर्मकीर्ति की तरह स्याद्धादपञ्चानन तर्कभ्वल्लम महाकलङ्कदेय भी युगप्रवर्तक आचार्य थे। ये जैन प्रभाणशास्त्रके व्यवस्थापक और प्रतिष्ठापक महान् ज्योतिर्धर थे। युग थुग में ऐसे विरल पुरुष-पुन्नाग होते हैं जिनके विना वह युग इतप्रभ और निरालोक कहा जाता है।

प्रस्तुत संस्करण में इन्हीं अकल्ङ्कदेवकी सुप्रसिद्ध किन्तु अलभ्य कृति सिद्धिविनिश्चय अपनी स्वोपज्ञवृत्ति तथा अनन्तवीर्यकृत टीका के साथ प्रथम बार प्रकाशित हो रही है। इनमें मूल सिद्धिविनिश्चय तथा उसकी स्वोपज्ञवृत्ति का कोई हस्तलेख कहीं पर भी उपलब्ध नहीं हो सका। टीका से एक एक शब्द चुन-चुन कर उनका अस्तित्व प्रकाशमें लाया जा रहा है।

#### प्रति परिचय-

सिद्धिविनिश्चय टीका की एकमात्र प्रति श्र द्धेय डॉ॰ पं॰ मुखलालजी को उनके सन्मतितर्कके सम्पा-दन काल (सन् १९२६)में को डाय ग्राम (कच्छ) के जैन ज्ञानभंद्धारसे उपलब्ध हुई थी। इसका उपयोग उन्होंने सन्मतितर्कके सम्पादनमें यत्र-तत्र किया है। इस प्रतिमें सिद्धिविनिश्चयके मूल क्लोक तथा मूल्चृत्ति-गद्यभाग पृथक् नहीं लिखे गये हैं और न कोई भेदक चिह्न ही दिया गया है जिससे यह ज्ञात हो सके कि ये इाब्द मूलक्लोक और मूलचृत्तिके हैं। १८ हजार क्लोक प्रमाण इस टीकाग्रन्थरूपी समुद्रमें वे मूल रत्न यत्र-तत्र विखरे हुए हैं।

प्रति पडिमात्रामें लिखी हुई है। अक्षर बाँचने लायक होने पर भी यत्र-तत्र घिस गये हैं। कई पत्रींके एक दूसरेसे सट जानेके कारण अक्षरोंकी दुर्गति हो गई है। प्रति अशुद्धियों का मुख्डार है। प्रत्येक पृष्ठमें दस २ प्रस्ताचना

पन्द्रह अग्रुद्धियोंसे कम न होंगी। संस्कृत भाषाके लेखकोंमें संयुक्ताक्षरों तथा सहश अक्षरींको अन्यथा पढ़नेसे बहुतसी अग्रुद्धियाँ हो जाती है। अग्रुद्धियोंके कुछ कारण ये हैं—

| पृ०   | 8    | पं० े      | 6          | स्व और स काभे                 | द नहीं क | रपाना | <b>स्</b> वैरं        | सैरं                |
|-------|------|------------|------------|-------------------------------|----------|-------|-----------------------|---------------------|
|       | રે   | ďρ         | و          |                               |          |       | दि <b>श</b> ति        | (<br>दि <b>स</b> ति |
| वृ०   | *    |            | _          |                               | "        | "     |                       |                     |
| Ã٥    | ą    | पं०        | १३         | प औरव "                       | "        | "     | <b>पी</b> ता-         | <b>ची</b> ता-       |
| वि॰   | ६    | पं 🛭       | ६          | न्नऔर त्र "                   | "        | 55    | त <b>ञ</b>            | त <b>ञ्च</b>        |
| Ã٥    | ६    | पं ॰       | <b>१</b> ७ | च और व }<br>प और य }          | ,,       | "     | वायदि <del>स</del> ्य | चापदिश्य            |
| ã o   | 9    | ψo         | 6          | ला औरत्वा ,,                  | 33       | "     | ਜੀਲ।                  | नीर <b>वा</b>       |
| ão    | . 88 | पं०        | २७         | तऔरन ,,                       | "        | "     | न <b>तु</b>           | न <b>नु</b>         |
| Ã٥    | 80   | एं ०       | २१         | कऔरव "                        | "        | "     | ए <b>क</b>            | ए <b>व</b>          |
| पृ०   | २१४  | पं०        | १४         | चऔरव "                        | 51       | **    | चिस्क्षण              | विस्थण              |
| Ã۰    | ३२६  | पं०        | ११         | स और म<br>ध्य और <i>व्य</i> } | "        | **    | साध्य                 | भाज्य               |
| Ão    | ५५५  | фo         | 8          | <b>ण्य और</b> न्य "           | . ,,     | ,,    | <b>मण्या</b> दी       | म <b>न्या</b> दी    |
| Ãο    | ५६७  | ψ <b>•</b> | २४         | तऔरव ",                       | 33       | ,,    | <b>त</b> ज्ञा         | घजा                 |
| र्वे० | ६५३  | पंज        | २९         | स्व और स्व "                  | 1)       | ,,    | <b>হ</b> शर्थ         | स्वार्थ             |
| å o   | ७०९  | पं०        | २३         | चओरत्र "                      | >>       | 33    | शब्द( <b>स</b>        | शब्द। <b>ञ्च</b>    |
| Ã٥    | ७०९  | पं०        | 9          | टऔरड "                        | "        | "     | कट                    | कड                  |
| वृ०   | ७१२  | ψ́o        | 4          | च्छ् और द्म् "                | 55       | ,,    | त <b>च्छूव</b> ण      | त <b>द्ग्र</b> वण   |
| ão    | .७२० | पं         | १०         | भ्य औरत "                     | "        | "     | ते¥यः                 | ते <b>तः</b>        |
| पृ०   | ७३३  | पं०        | १३         | स्व और एव "                   | 53       | **    | <b>स्व</b> भाव        | <b>एव</b> भाव       |
| Ã٥    | ७३७  | фo         | ₹          | नऔरव "                        | "        | "     | <b>न</b> यः           | <b>च</b> यः         |

इत्यादि । हस्त का दीर्घ, दीर्घ का हस्य, अनुस्वार का अभाव, सदृश शब्दोंके कारण पाठ छोड़ना या दो बार लिख देना आदि जितने अशुद्धियों के कारण हो सकते हैं उन सबके उदाहरण इस प्रतिमें मिल सकते हैं । यह प्रति पिडमानामें लिखी गई है, अतः कुछ अशुद्धियाँ 'ए'की मात्राको ठीक न पढ़नेके कारण भी हुई हैं । न्यायशस्त्रके प्रन्थों में ननु ओर ननुका निपर्यास अर्थका अनर्थ कर देता है। इस प्रतिमें अशुद्धियोंका पूरा इतिहास विश्वमान है। मालूम होता है कि प्रति लिखते समय एक बोलनेवाला तथा दूसरा लिखनेवाला था, अतः उचारणके दोपसे भी सैकड़ों अशुद्धियाँ आ गई हैं। प्रतिका ४८७ वाँ एन लिखनेसे खुट गया है। अनेक पत्रोंमें अक्षरों का स्थान '''इस प्रकारके विन्दु देकर छोड़ दिया गया है'।

#### प्रतिकी प्रशस्तियाँ-

इस प्रतिमें दो प्रशस्तियाँ दी गई हैं-एक दाताकी और दूसरी लेखककी। प्रथम प्रशस्तिसे ज्ञात होता है कि श्री शान्तिनामक विद्वान् अणुब्रती उदार भव्य श्रावकने सिद्धिविनिश्चय टीकाकी प्रति लिखवा कर स्याद्वादिवयाकोविद श्री नागदेव गणिको दान की थी। श्री विष्णुदास लेखकने इसे संवत् १६६२ में लिखा था। यह प्रशस्ति उस आदर्शभृत मूल प्रतिकी माल्म होती है जिस परसे प्रस्तुत प्रतिकी नकल की गई होगी; क्योंकि इसके बाद ही एक और लेखक प्रशस्ति दी गई है। उसमें यताया है कि-'आर्यरक्षित गुक्के विशाल

<sup>(</sup>१) देखो आगे मुद्रित प्रतिका चित्र । (२) सिद्धिवि० टी० ए० ७५२ ।

गच्छमें परम्परासे धर्मसूरि नामक आचार्य हुए। [सम्भवतः] इनके लिये नामडा गोत्रोत्पन्न साहु धनराजने इस प्रन्थको लिखा। इससे ज्ञात होता है कि वर्तमान प्रति सं० १६६२ के बाद किसी समय लिखी गई है। प्रतिके कागज आदिकी स्थिति को देखते हुए लगता है कि यह उस प्रतिके वाद बहुत शीध्र ही लिखी गई होगी।

प्रति १० इख लम्बी ४ ई इख चौड़ी कागजके दोनों ओर लिखी हुई है। पत्रके बीचमें बाँधनेके लिये छेद करनेको स्थान छूटा हुआ है। लाल स्याहीरे हाँ सिया वँधा है तथा विरामचिह्न मात्र खड़ी पाई दी गई है। संपूर्ण पत्र संख्या ५८१ है। प्रतिपत्र १३ पंक्तियाँ और प्रतिपंक्ति ३७-३८ अक्षर हैं। सम्पूर्ण प्रन्थ १८ हजार श्लोक प्रमाण है। प्रतिमं सर्वत्र पञ्चमाक्षरके स्थानमें अनुस्वारका प्रयोग किया गया है। रेफ्के बाद-वाले अक्षरको दिखा किया गया है यथा कर्म धर्म आदि।

## [सम्पादन क्रम]

## सिद्धिविनिश्रय मूलका उद्धार-

सिद्धिविनिश्चयटीकाकी उक्त एकमात्र प्रतिसे अकल्क्वदेवके मूल सिद्धिविनिश्चय तथा उसकी स्वोपज्ञवृत्ति का सर्वप्रथम उद्धार हमने किया है। टीका खण्डान्वय पद्धतिसे लिखी हुई है। उसमेंसे एक एक शब्द जोड़कर मूल स्रोक अनुष्टुप् मन्दाकान्ता रूक्ष्मरा आदि छन्दोंमें यथास्थान बैठाये हैं । हमारा विश्वास है कि इस प्रयासमें बहुत हद तक सफलता भिली है। जैनदर्शनके या जैनेतर दर्शनके जिन-जिन प्रन्थोंमें प्रस्तुत सिद्धिविनिश्चयके क्रोंक प्रमाण रूपमें या पूर्वपश्चके रूपमें उद्धृत भिरुते हैं, उनका यथास्थान टिप्पणमें पाटशुद्धिकी साक्षीके रूपमें संग्रह किया गया है। इसी तरह अकलक्कदेवकी स्ववृत्तिका उदार भी इसी टीकासे एक-एक शब्द जोड़कर किया है। टीकाकारने वृत्तिका व्याख्यान करते समय जहाँ यह लिख दिया है कि 'कारिकायाः सुगमत्वात् व्याख्यानमकृत्वा' 'शेषं सुगमभ्' यानी मूलकी प्रतीकको सरल समझकर प्रतीकका व्याख्यान ही नहीं किया है वहाँ मूलके शब्दोंके उद्धारका कोई साधन हमारे पास नहीं रहा। ऐसे एक-दो स्थल हैं जहाँ ग्रन्थान्तरोंके अवतरणसे मूलपाठकी पूर्तिमें भी सहायता मिळी है। १८ हजार स्ठोक प्रमाणवाले इस टीका-समुद्रसे ८०० श्लोक प्रमाण मूल सिद्धिविनिश्चय और उसकी वृत्तिके शब्दोंको चुनते समय पर्याप्त सावधानी रखनेपर भी यह सम्भव है कि कहीं मूलके शब्दरल टीकासमुद्रमें ही विलीन रह गये हों या टीकाके शब्द मूलकी तरह प्रतिभासित हुए हों और वे मूलके रूपमें संगृहीत हो गये हीं । पर चूँकि साधनान्तरोंके अभावमें मुलके उद्धार कार्यमें टीकाकी यह एकमात्र अशुद्धि प्रति ही हमें प्रमुख आलम्बन रही है, अतः जितना शक्य था उतने से ही सन्तोप कर लिया है। जिन शब्दोंकी पूर्ति हमने ग्रन्थान्तरींके अवतरणसे की है उन्हें ] इस प्रकारके चतुष्कोण ब्रेकिटमें रखा है। टीका में आगे पीछे भी मूलके वाक्योंको प्रमाण रूपमं उद्धृत किया है। ऐसे स्थल मूलके पाठनिर्णयमें निकटतम साधक हुए हैं। टीकाकार ही मूल पाठका विशिष्ट और निकटतम साक्षी हो सकता है। इसीलिये इस टीकामेंग्राप्त इसी मूल प्रनथके 'वश्यते या उक्तम्'के साथ आये हुए वाक्योंको हमने एक पृथक् परिशिष्टमें दे दिया है।

इस उद्भृत मूळ सिद्धिविनिश्चयमें क्लोक संख्या इस प्रकार है—

१ प्रत्यक्षसिद्धि-श्लो० २८ | ३ प्रमाणान्तरसिद्धि-श्लो० २४ | ५ जस्पसिद्धि-श्लो० २८३ | ७ शास्त्रसिद्धि-श्लो० ३० | ९ शब्दसिद्धि-श्लो० ४५ |

११ शब्दनयसिद्धि-श्लो० ३१ ।

२ सविकत्पसिद्धि-स्रो० २९।

४ जीवसिद्धि—स्रो० २४।

६ हेतुलक्षणसिद्धि-श्लो० ४३३ ।

८ सर्वज्ञसिद्धि-स्ठो० ४३।

१० अर्थनयसिद्धि-श्लो० २८ ।

१२ निक्षेपसिद्धि-श्ठो० १६ ।

इस तरह उद्घृत मूल स्लोक २७० हैं । टीकाके आधारसे उद्घृत स्ववृत्तिका प्रमाण भी लगभग ५०० श्लोक प्रमाण होगा ।

यह सब उद्धृत मूलभाग प्रन्थमें [ } इस प्रकारके चतुःकोण ब्रेकिटमें यथास्थान मुद्रित किया गया है।

## पाठशुद्धि-

इस प्रनथके सम्पादनमें एकमात्र समुपलन्ध यह प्रति ही हमें आधारभृत रही है। अतः पाठशुद्धिके प्रमुख साधनभूत अन्य प्रतियों के अमावमें हमें ग्रन्थान्तरों के अयतरण और सहशपाट ही पाठशुद्धिके साधन रहे हैं। इसलिये हमने टीकाकी उस एकमात्र प्रतिको ही आदर्श प्रति मानकर उसका जो भी शुद्ध या अशुद्ध पाठ रहा उसे ऊपर स्थान दिया है। जो भी सुधार हमने किया है वह [ ] ( ) इस प्रकारके चतुष्कोण और गोल बेकिटमें किया है। जहाँ किसी नये शब्द या अक्षरको अपनी ओरसे रखना पड़ा है वहाँ वह शब्द या अक्षरको अपनी ओरसे रखना पड़ा है वहाँ वह शब्द या अक्षर [ ] इस प्रकारके चतुष्कोण बेकिटमें रखा है और जहाँ मूलप्रतिके किसी शब्द या अक्षरके स्थानमें दूसरा शब्द या अक्षर सुझाना पड़ा है वह ( ) इस प्रकारके गोल बेकिटमें सुझाया गया है। जहाँ पाठशुद्धिकी साक्षीके रूपमें ग्रन्थान्तरीय अयतरण मिल सके हैं वे नीचे टिप्पणीमें दे दिये हैं। उद्भृत वाक्योंकी पाठशुद्धिमें जिन मूलग्रन्थोंके वे वाक्य हैं उन ग्रन्थोंके पाठको आधार माना है। तात्पर्य यह कि जितना जो कुछ भी शुद्ध किया है या शुद्धपाठ सुझाया है वह यथासम्भव साधार किया गया है और वह सब बेकिटमें ही किया है। इससे मूल आदर्श प्रतिके पाठकी सुरक्षा भी हो गई है।

## अवतरणनिर्देश-

प्रत्थान्तरों के उद्घृत वाक्यों को हमने " " डवरू इन्वटेंड कामा के भीतर \* इस प्रकार का चिह्न लगाकर ग्रेट नं० २ टाइप में छापा है। अवतरण वाक्यों के साथ या स्वतन्त्र भाव से आये हुए ग्रन्थ और ग्रन्थकारों के नाम चालू टाइप में धार्म की तिं इस प्रकार अक्षर फैलाकर छापे हैं। अवतरणवाक्यों के मूल्स्थलों का निर्देश यथासंभव अवतरण वाक्य की समाप्ति के बाद [ ] चतुक्कोण ब्रेकिट में वहीं कर दिया है। उनमें जो पाठमेंद है वह नीचे टिप्पणी में दे दिया है। जो ग्रुद्धि की है वह उपर ही ब्रेकिट में कर दी है। कुछ अवतरण ग्रन्थकार के या ग्रन्थ के नामोल्लेख के साथ तो आते हैं, पर उस ग्रन्थ में उनका वह क्रम या स्वरूप उपलब्ध नहीं होता जैसा कि प्रकृत ग्रन्थ में उद्धृत है, ऐसे स्थलों में हमने जो पाठ उपलब्ध है वह नीचे टिप्पण में दे दिया है। विभिन्न ग्रन्थों में अवतरणों के जो विभिन्न पाठ उद्धृत मिलते हैं वे भी यथासंभव टिप्पण में दे दिया है। विभिन्न ग्रन्थों में अवतरणों के जो विभिन्न पाठ उद्धृत मिलते हैं वे भी यथासंभव टिप्पण में दे दिये हैं। कुछ ऐतिहासिक महत्त्व के अवतरण जहाँ जहाँ जिन जिन ग्रन्थों में जिस जिस पाठमेंद के साथ उद्धृत मिलते हैं वे सब पाठमेंद और स्थल टिप्पण में संग्रहीत कर दिये हैं। ऐसा उन्हीं अवतरणों के संबन्ध में किया है जिनका मूर्लस्थल नहीं मिला है। जिस ग्रन्थकार के नाम से अवतरण उद्धृत किया है उसका मूल स्थल न मिलने पर उसीके ग्रन्थान्तर से सहश पाठ भी टिप्पण में इसलिये दे दिया है कि उस विचार का सम्बन्ध उस ग्रन्थकार से सग्रमाण चोतित हो जाय। अवतरण वाक्यों का ऐतिहासिक क्रम-विकास के ज्ञान में जो महत्त्वपूर्ण स्थान है उसका ध्यान रखते हुए उनका विवेक किया गया है।

## सम्पादक द्वारा विरचित आलोक टिप्पण-

आलोक नामक टिप्पणमें प्रन्थकी पंक्ति या शब्दोंका अर्थ स्पष्ट करनेकी दृष्टिसे अर्थबोधक टिप्पण तो दिये ही गये हैं, साथ ही साथ पाठ शुद्धिके समर्थक टिप्पण, अवतरणोंके उद्धरणस्थल और उनके पाठमेदके संप्राहक टिप्पण भी दे दिये गये हैं। इन टिप्पणोंमें जिन वादियोंके मत पूर्वपक्षमें आये हैं वे मत भी उन उन दर्शनप्रत्थोंसे अने हैं जो सम्भवतः टीकाकारके सामने रहे हैं। जहाँ ऐसे प्राचीन प्रन्थ उपलब्ध नहीं हो सके हैं वहाँ उत्तरकालीन प्रत्थोंका भी उपयोग किया है। इस टीकामें या मूलमें आये हुए उत्तरपक्षीय विचारों- का विम्ब-प्रतिविम्बभाव द्योतन करनेवाले तुलनात्मक टिप्पणोंकी प्रज्ञुरता भी इसल्ये की गई है कि इससे तत्त्वान्वेषियोंको उस विचारका ऐतिहासिक क्रमिविकास एक हद तक ध्यानमें आ जाय। लगभग २२५ दार्शनिक या अन्य विषयक प्रत्योंके प्रमाण या पाठोंसे यह तुलनात्मक भाग संकल्प्ति किया गया है। इनके नाम और संस्करणोंका पता 'संकेत विवरण' नामक परिशिष्टमें दिया है। टिप्पणोंकी यह सामग्री प्रत्येक विचारके अर्थको स्पष्ट करने, उसके क्रमिविकास और ऐतिहासिक महत्त्वको सूचन करनेके प्रमुख हेतुओंसे संकल्प्ति की है। जहाँ प्रतिमं पाठ टूट गया है या छूट गया है या दुवारा लिखा है ऐसे खलोंकी सूचना भी वहीं टिप्पणों कर दी है। दुवारा लिखे गवे पाठ मूलव्यमें इस ् चिह्न विशेषके अन्तर्गत छापे हैं।

#### प्रस्तावना-

प्रस्तावनाके अन्धकार विभागमें मूल प्रन्थकार अकल्क्कदेव और टीकाकार अनन्तवीर्यके समय आदिका साङ्गोपाङ्ग उद्दापोह किया है। इस भागमें उन् अन्य प्रन्थकारों और प्रन्थोंकी प्रसङ्गतः चर्चा की है जिनका नामोल्लेख प्रकृत मूलप्रन्थ और टीकामें किया गया है। अनेक आचायोंके प्रचलित समयके सम्पन्धमें नई सामग्रीके आधारसे उद्दापोह किया है यथा—भर्तृहरि, जयराशि, अर्चट, कर्णकगोमि, जयन्तमह, अनन्तकीर्ति आदि। बुळ आचायोंका समय भी निद्यत किया है यथा—दो अविद्यकर्ण और शान्तमद्र आदि। अकल्क्कके समकालीन और परवर्ता आचार्य प्रकरणमें भी कुछ आचायोंके समयादिका वर्णन है। अकल्क्क और अनन्तवीर्यके जीवनवृत्त और व्यक्तित्यके परखनेकी सामग्री भी इस भागमें संकलित की है। जैनदर्शनको इनकी क्या विशिष्ट देन है इसकी चर्चा भी इस भागमें कर दी है।

ग्रम्थ विभागमें मूलप्रत्य और टीकाप्रत्यका बाह्य स्वरूप और अन्तरङ्ग विषय परिचय दिया है। अन्तरङ्ग विषयपरिचयमें उस उस विषयको ऐतिहासिक पृष्ठभूमि भी संक्षेपमें दिखाई है। सामान्यतया यह ध्यान रखा गया है कि इसको पढ़कर प्रत्यका सामान्य परिचय तो हो ही जाय साथ ही विरोध जिज्ञासाकी तृप्ति भी अमुक अंश तक हो जाय।

## विषयस्रची-

स्थूल विषयों का निर्देश तो पृष्ठके शीर्षकोंमें ही दिया है किन्तु उन स्थूल विषयोंका सूक्ष्म विषयभेद । इस सूचीमें दिया है। इससे जिज्ञासु मूल और टीकाके प्रतिपाद्य विषयोंका आकलन कर सकेंगे।

## परिशिष्ट-

इस संस्करणमें निम्नलिखित १२ परिशिष्टोंकी योजना की गई है—

- १. मूलक्लोकोंकी क्लोकार्धानुक्रमणिका ।
- २. मूलवृत्तिगत श्लोकोंकी सूची।
- ३. मूलग्रन्थान्तर्गत अवतरणोंकी सूची।
- ४. सिद्धिविनिश्चयके माठान्तर ।
- ५, मूलग्रन्थके विशिष्टराब्द ।
- ६. टीकाकाररचित रलोकोंकी रलोकार्धानुकमणी।
- ७. टीकान्तर्गत उद्भृत वाक्योंकी मूलस्थल निर्देश सहित सूची।
- ८. टीकामें उद्भुत मूळवाक्य और क्लोकादि की अनुक्रम सूची ।
- ९. टीकानिर्दिष्ट ग्रन्थ और ग्रन्थकार ।

έ

#### प्रस्ताधना

- १०. टीकान्तर्गत न्याय और लोकोक्ति आदिकी सूची।
- ११. टीकाके विशिष्ट शब्द ।
- १२. ग्रन्थसङ्केत विवरण ।

## टाइप योजना-

ग्रन्थके मुद्रणमें मूल क्लोकों को ग्रेट नं० १ टाइएमें स्ववृत्तिको ग्रेट नं० २ टाइएमें, टीकाको ग्रेट नं० ४ टाइएमें और टिप्पणीको पाइका नाटा टाइएमें मुद्रित कराया है। अवतरणवाक्य ग्रेट नं० २ में अ यह चिह्नदेकर "" उवल इनवरेंड कामाके साथ मुद्रित किये गये हैं। सामान्यतया प्रतिमें जो नया जोड़ा है वह [] इस चतुष्कोण ब्रेकिटमें और जो किसी के स्थानमें मुझाया गया है वह () इस गोल ब्रेकिटमें मुझाया है। मूलप्रतिमें सिवाय '' इस खड़ी पाईके और कोई मेदक चिह्न कहीं नहीं है; किन्तु हमने इसमें यथास्थान ,; १ ! "'' 'आदि सभी चिह्नोंका उपयोग किया है। पाटकी सप्रताके लिये हमने कहीं कहीं पदोंकी सन्धियाँ पृथक् कर दी हैं। पञ्चमाक्षरमें जहाँ एक पदमें नित्य पञ्चमाक्षर चाहिए वहीं पञ्चमाक्षर रखा है बाकी सर्वत्र अनुस्यारका ही प्रयोग किया है। टीकामें मूल क्लोकोंके शब्दोंको स्लोकके टाइप ग्रेट नं० २ में तथा वृत्तिके राब्दोंको वृत्तिके टाइप ग्रेट नं० २ में ही रखा है। अवतरणवाक्य यद्यपि ग्रेट नं० २ टाइप में हैं पर उन्हें \* इस तारक चिह्न और डबल इनवर्टेड कामासे विभक्त कर दिया है।

## २ ग्रन्थकार

# [१ श्रीमद् भद्दाकलङ्कदेव]

श्रीमद्धश्वकलङ्कदेव जैन न्यायके प्रतिष्ठापक पदपर प्रतिष्ठित हैं । इन्होंने समन्तभद्र और सिद्धसेनसे प्राप्त भूमिकापर प्राचीन आगमिक शब्दों और परिभापाओंको दार्शनिक रूप देकर अकल्ड न्यायका प्रस्थापन किया है। जैन आगमिक परमरामें प्रमाणकी चरचा यद्यपि मिलती है पर उसकी व्यवस्थित परिभापाएँ ओर मेद-प्रभेदकी रचना करनेका बहुत बड़ा श्रेय भद्यकलङ्क देवको है। बौद्धदर्शनमें धर्मकोर्ति, मीमांसा दर्शनमें महकुमारिल, प्रमाकर दर्शनमें प्रभाकर मिश्र, न्यायवैशेषिकमें उद्योतकर और व्योमशिव तथा बेदान्तमें शंकराचार्यका जो स्थान है वही जैन न्यायमें भइअकलङ्का है। ईसाको ७ वीं ८ वीं ओर ९ वीं शताब्दियाँ मध्यकालीन दार्शनिक इतिहासकी कान्तिपूर्ण शताब्दियाँ थीं। इनमें प्रत्येक दर्शनने जहाँ स्वदर्शनकी किलेबन्दी की वहाँ परदर्शन पर बिजय पानेका अभियान भी किया। इन शताब्दियोंमें बड़े-बड़े शास्त्रार्थ हुए, उद्घट वादियोंने अपने पाण्डित्यका डिडिम नाद किया तथा दर्शनप्रभावना और तत्त्वाध्यवसाय संरक्षणके लिये राज्याश्रय प्राप्त करनेके हेतु बाद रोपे गये। इस युगके प्रन्थोंमें स्वसिद्धान्त-प्रतिपादनकी अपेक्षा परपक्ष के स्वण्डनका भाग ही प्रमुखक्यसे रहा है। इसी युगमें महाचादी भद्दाकलङ्कने जैनन्यायके अभेय दुर्गका निर्माण किया था। उनकी यशोगाया शिस्रालेखों और प्रन्थकारोंके उत्सेवोंमें विखरी पड़ी है।

## शिलालेखोल्लेख**-**

भट्टाकलङ्कदेव इतने प्रसिद्ध और युगप्रधान आचार्य हुए कि इनकी प्रशंसा स्तृति और दलाघा अनेक शिलालेखों में उत्कीर्ण है। उनके प्रमाण संग्रहका मङ्गलाचरण तो इतना लोकप्रिय हुआ कि वह पचासों शिलालेखों में मङ्गल श्लोकके रूपसे उत्कीर्ण हुआ है। उनका यशोगान करनेवाले कुछ शिलालेख इस प्रकार हैं—

- (१) कडबन्निमें लुकडबन्तिकी चट्टानपर उत्कीर्ण मग्न कन्नड लेखमें देवगणके अकलङ्क मट्टारके शिष्य महीदेव भट्टार बताये गये हैं । यह लेख सम्भवतः ई० १०६० का है ।
- (२) बन्दलिमें एक पापाण लेखमें अकलङ्कदेव गुरुको नमस्कार किया है । संस्कृत कन्नड भाषाका यह भग्न लेख<sup>र</sup> शक सं० ९९६ ई० १०७४ का है ।
- (३) बलगाम्ये बडगियर होण्डके पास एक पापाणपर उत्कीर्ण छेखमें रामसेनकी प्रशंसामें 'तर्कशास्त्रद-विवेकदोळिन्तकस्कद्भदेवरेम्बुदु' कहा है। यह लेख ई० १०७७ का है।
  - (१) ''श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोधलाञ्छनम् । जीयात् त्रेलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥'' –प्रमाण सं० ५० १ ।
- (२) देखो— जैनशि० प्र० भाग लेख नं० ३९, ४२, ४३, ४४, ४४, ४८, ५१, ५२, ५४, ५५, ५९, ६८, ८१, ८२, ८३, ९०, ९६, १०५, १११, ११३, १२४, १३०, १३७, १३८, १४१, १४६, ३६२, ४८६, ४९३—४९५, ४९६, ४९९, ५०० इत्यादि ।
  - (३) जैनशि० डि० पृ० २३४, लेख नं० १९३ । ए० क० भाग ६ नं० ७५ ।
  - (४) जैनशि० द्वि० पृ० २६३, लेख नं० २०७। ए० क० भाग ७ शिकारपुर ता० नं० २२९।
  - (५) जैनशि॰ द्वि॰ पृ॰ ३११, छेख नं० २१७। ए० क॰ भाग ७ शिकारपुर ता० नं० १२४।

- (४) हुम्मचमें पञ्चवस्तिके आँगनके एक संस्कृत कन्नडमय पापाण<sup>र</sup> छेखमें एकसन्धि सुमितदेवके बाद अकलङ्कदेवकी **वादिसिंह** और **स्याद्वादामोघिजिह्न** रूपसे स्तुति की है। यह छेख शक सं० ९९९ ई० १०७७ का है।
- (५) हुम्मचर्मे ही तोरणवागलिके दक्षिणी लम्भेमें उत्कीर्ण लेखमें सिंहनन्दि आचार्यके बाद अकलङ्कदेवका उस्लेख है। यह लेख भी ई० १०७७ का है।
- (६) हुम्मचमें ही मानस्तम्भक्षे ऊपरं दक्षिणकी तरफ उत्कीर्ण लेखमें वादिराजकी स्तुतिके प्रसङ्गमें 'सदिस यदकलङ्कः' विशेषण दिया है। यह लेख भी ई १०७७ का है। '
- (७) कत्तिले बसीके द्वारेसे दक्षिणकी ओर एक पाषाण स्तम्म लेखमें जिनचन्द्र मुनिको 'सकल-समयतर्के च भट्टाकलकुः' कहा है। यह लेख लगभग ई० ११०० का है'।
- (८) एरडुकटे वस्तिके पश्चिमकी ओर मण्डपमें स्तम्भपर उत्कीर्ण 'छेखमें मेधचन्द्र मुनिकी प्रशंसामें उन्हें षट्तकोंमें अकलङ्कके समान विबुध कहा गया है°। यह लेख शक सं० १०३७ ई० १११५ का है।
- (°) गन्धवारण बस्तीके प्रथममण्डपके स्तम्म लेखमें भी इसी प्रकारका उस्लेख है। यह लेख शक सं॰ १०६८ ई० ११४६ का है।
- (१०) केल्छ्रगुड्ड (शिमोगा) सिद्धेश्वर मन्दिरकी पूर्व दिशाके पापाणपर उत्कीर्ण लेखमें गुणनन्दिदेवके बाद अकल्ड्झदेवका पड्दर्शन विजेताके रूपमें उल्लेख हैं । यह लेख शक सं० १०४३ ई० ११२१ का है ।
- (११) चल्लग्रामके बियरे देव मन्दिरके पात्राण लेखमें<sup>to</sup> एकसन्धि सुमति भट्टारकके बाद बादीमसिंह अकलङ्कदेवका उल्लेख है। यह लेख दाक सं० १०४७ ई० ११२५ का है।
- (१२) पार्श्वनाथ वसतिके स्तम्भपर खुदी हुई मिल्लिपेण प्रशस्तिमें अकलक्कदेवके वादका विस्तृत वर्णन है। यह प्रशस्ति शक सं० १०५० ई० ११२८ की है। ११ इसका विशेष वर्णन आगे किया जायगा।
- (१३)बेल्रर सौम्यनायकी मन्दिरकी छतके पत्थरपर उल्कीर्ण लेख<sup>र</sup>में सुमितमहारकके बाद अकलङ्कदेवकी **'समयदीपक उन्मीलित दोषः रजनीचरबलः उद्गोधितभव्यकमल'** आदि विशेषणोंसे स्तुति की है। यह लेख शकर्सं १०५९ ई० ११३७ का है।

(२) "राजन् बुद्धोऽप्यबुद्धः सुरगुरुरगुरुः पूरणोऽपूरणेच्छः, स्थाणुः स्थाणुस्त्वजोजोर्विरविरलघुर्माधवोऽमाधवस्तु । व्यासोऽप्यव्यासयुक्तः कणभुगकणभुग् वगवागेव देवी, स्याद्वादामोधजिद्धे मथि विशति सति मण्डपं वादिसिंहे ॥ य ॥

#### एनिसिद्कलङ्कदेवरवरि ... .? -- त्रही पृ० २९४।

- (३) जैनक्षि० द्वि० प्र० ३०१, छेख नं० २१४। ए० क० भाग ८ नगर ता० नं० ३६।
- · (४) वही प्र०३०६, छेख नं०२१५ । ए० क० भाग ८ नगर ता० नं० **१**९ ।
  - (५) जैनशि० प्र० प्र० ६१५, लेख नं ५५ (६९)।
  - (६) जैनशि० प्र० पृ० ५८, लेख नं० ४७ (१२७)।
  - (७) "पर्तकेष्वकलक्करेविविबुधः साक्षादयं भूतले।" -वही ए० ६२।
  - (८) जैमशि० प्र• पृ० ७१, लेख नं० ५० (१४०)।
  - (९) जैनशि० द्वि० प्र० ४०८, लेख नं० २७७। ए० क० भाग ७ शिमोगा नं० ४।
  - . (१०) जैनशि० प्र० ए० ३९५, लेख नं० ४९३।
  - (११) जैनशि० प्र० ५०१, लेख नं० ५४ (६७)।
  - (१२) जैनशि० तृ० ए० १, छेख नं० ३०५। ए० क० भाग ५ बहुर ता० नं० १७।

<sup>(</sup>१) जैनशि० द्वि० प्र०२८१ लेख नं० ११३। ए० क० भाग ८ नगर ता० नं० ३५।

#### ग्रन्थकार अकस्रङ्क : शिलालेखोल्लेख

- (१४) बुद्रिमें बनशंकरी मन्दिरके पूर्वीय पाषाण लेखरमें भी अकलङ्क गुरुको नमस्कार किया है। यह लेख ई० ११३९ का है।
- (१५) योगादिके भग्न पाषाण पर उत्कीर्ण संस्कृत कन्नड पाषाण लेख<sup>1</sup>में अकलङ्कदेवकी <sup>1</sup>ताराचिजेता के रूपमें स्तुति की है। इसमें आगे 'सदसि यदकलङ्कः' क्लोक तथा 'नाहङ्का-रचक्तीकृतेन' क्लोक भी है। काल लुस है, पर संभवतः ११४५ ई० है।
- (१६) हुम्मचमें ही तोरणवागिलक्षे उत्तर स्तम्ममें उत्कीर्ण संस्कृत कन्नड लेख<sup>\*</sup>में सिंहनन्दि आचार्यके बाद अकलङ्कदेवको **'जिनमतकुवलयशशाङ्क'** लिखा है। यह लेख शक १०६९ ई० **१**१४७ का है।
  - (१७) सुकदरे (होणकेरी परगना ) लकम्म मन्दिर के पाषाण लेखें लगभग ई० ११३० में तथा
- (१८) यस्लादहृही (नेस्लीकेरी प्रदेश) गाँवके पासके पापाणलेख में स्वामी समन्तभद्रके बाद अकलङ्क-देवका उल्लेख है। यह लेख ई० ११५४ का है।
- (१९) चन्द्रगिरि पर्वतके महानवमी मंडप'के स्तम्भके लेखमें अकलङ्कदेवको **महामति** और जिन शासनको अकलङ्क करनेवाला बताया है<sup>4</sup>। यह लेख शक सं० १०८५ ई० ११६३ का है।
- (२०) जोडि वसवनपुरमें हुण्डिसिद्दन चिक्क स्रेतिक पास एक पापाण पर उत्कीर्ण छेख में अकलंकका **बौद्धवादिविजेता** के रूपमें उत्लेख है<sup>१०</sup>। यह छेख शक सं० ११०५ ई० ११८३ का है। इस छेखमें अकलङ्क संसमी पुष्पसेन मुनिके उत्लेखके बाद विमलचन्द्र इन्द्रनन्दि और परवादिमल्लका उत्लेख है।
- (२१) सिद्धवस्तीमें उत्तरकी और एक स्तम्ममें उत्कीर्ण छेख<sup>११</sup>में अकलङ्कदेवको **समन्तादकछङ्क** कहा<sup>११</sup> है। यह छेख शक सं० १३२० ई० १३९८ का है।
- (२२) सिद्धरवस्तीमें दक्षिणकी ओर उन्कीर्ण स्तम्भटेखमें<sup>स</sup> अकलङ्कदेवको **शास्त्रविद्येसर** और मिथ्यान्धकारभेदक लिखा है<sup>स</sup>। आगे इसी लेखमें बताया है कि अकलंक महर्षिके स्वर्ग चले जाने
  - (१) जैनशि० तृ० पृ० ३१ लेख नं० ३१३ । ए० क० भाग ८ सोराब ता० नं० २३३ ।
  - (२) जैनशि॰ तृ॰ पृ॰ ४६, छेख नं॰ ३१९। ए० क॰ भाग ४ नागमंगल ता॰ नं॰ १००।
  - (३) ''तारा येन विनिर्जिता घटकुटीगूढावतारा समम् , बौद्धैयों धतपीडपीडितकुटग् देवार्थसेवाक्षिष्ठः । प्राथश्चित्तमिवाङ्धिवारिजरजःस्नानं च यस्याचरद्, दोपाणां सुगतस्य कस्य विषयो देवाकरुद्धः कृती ॥"-वहीं पृ० ४८ ।
  - (४) जैनशि० तृ० पृ० ६६, छेख नं० ३२६। ए० क० भाग ८ नगर ता० नं० ३७।
  - (५) जैनशि० तृ० पृ० ६०, लेख नं० ३२४। ए० क० माग ४ नागमंगल ता० नं० ७६ ।
  - (६) जैनशि० हि पृ० ४०४, लेख नं० २७४। ए० क० भाग ४ नागमंगल ता० नं० १०३।
  - (७) जैनशि० प्र० पृ० २४, लेख नं० ४० (६४)।
  - (८) "अजनिष्टाकलक्कं यत् जिनशासनमादितः। अकलक्कं बभौ येन सोऽकलक्को महामतिः॥"-वही पृ० २५।
  - (९) जैनशि० तृ० पृ० २०५, लेख नं० ४१०। ए० क० भाग ३ तिरुमाकुड्लु ता० नं० १०५।
  - (१०) ''तस्याकलङ्कदेवस्य महिमा केन वर्ण्यते । यहान्यसङ्गचातेन हतो बुद्धो विवुद्धि सः ॥''-वही पृ० २०६ ।
  - (११) जैनशि० प्र० पृ० १९५, लेख नं १०५ (२५४) ।
  - (१२) ''भट्टाकलङ्कोऽकृत सौगतादिदुर्वाक्यपङ्कैः सक्छङ्कभूतम् । जगत् स्वनामेव विधातुमुद्यैः सार्थं समन्तादकलङ्कमेव ॥''-वही ए० १९९ ।
  - (१३) जैनक्षि० प्र० पृ० २०९, लेख नं ० १०८ (२५८) ।
  - (१४) "तत परं शास्त्रविदां सुनीनामग्रेसरोऽभूदकलक्कसूरिः। मिथ्यान्थकारस्थगिताखिलार्थाः प्रकाशिता पस्य वचोममुखैः॥"-वही पृ० २११।

3

पर संघ देव, निन्द, सिंह और सेन इन चार भागोंमें देशमेदसे बँट गया। यह लेख शक सं० १३५५ ई० १४३३ का है। इस लेखसे ज्ञात होता है कि देवसंघ अकलङ्कदेवके नामसे चला और उसके प्रथम आचार्य अकलङ्कदेव ही थे।

(२२) हुम्मचमें पद्मावती मन्दिरके प्राङ्गणमें एक पाषाणपर उत्कीर्ण लेख'में अकलङ्कका **महर्धिक और** देवागमके भाष्यकार के रूपमें उल्लेख' है। यह लेख लगभग ई० १५३० का है।

\*

### प्रन्थोल्लेख

अकल्क्कदेव महान् वादी ग्रन्थकार सभापंडित और अद्भुत प्रभावसम्पन्न युगप्रवर्तक आचार्य थे। उनकी गुणस्तुति शिल्ललेखों की तरह प्रन्थोंमें भी उनके निर्मल व्यक्तित्वका उद्घोप कर रही है। शिल्ललेखों और ग्रन्थोंमें उन्हें 'तर्कभ्वल्लम, अकल्क्कभी, बौद्धबुद्धिवैभव्यदीक्षागुरु," महर्षिक, "समस्तवादिकरी-द्रदर्पो-मूलक," स्याद्वादकैसरसटाशततीत्रमूर्तिपञ्चानन, अशेषकुतर्किश्वभ्रमतमोनिर्मूलोन्मूलक," अकल्क्कभानु, अचिन्त्यमिहमा, शास्ता" भूयोमेदनयावगाहगहनवाद्ध्यय" सकल्ताकिकचक्रचूड्मणिमरीचिमेचिकतानखिरण" समन्तादकलक्क्ष्ण प्रकटिततीर्थान्तरीयकलक्क्षण्यायकी कीर्तिपताका-को फहरा रहे हैं। पुष्पदन्तने महापुराण्य और असग कियने भी मुनिसुन्नत्य काव्यमें इनका स्मरण किया है।

- (१) जैन शि० तृ० पृ० ५१४, छेख नं० ६६७ । ए० क० भाग ८ नगर ता० नं ४६ ।
- (२) ''जीयात् समन्तभद्रस्य देवायमनसंज्ञिनः । स्तोत्रस्य भाष्यं कृतवानकलङ्को महर्धिकः ॥'' –वही ुृष्ट० ५१८ ।
- (३) ''तर्कभृवल्लमो देवः स जयस्थकलङ्कर्धाः । जगद्द्वयमुषो येन दण्डिताः शाक्यदस्यवः ॥'' --पार्वनाथचरित ।
- (४) "अकलङ्कगुरुजीयात् अकलङ्कपदेश्वरः । बौद्धानां बुद्धिवैधव्यदीक्षागुरुरुदाहृतः ॥"–हनुमञ्चरित् ।
- (५) देखों टि०२।
- (६) "इत्यं समस्तमतवादिकरीन्द्रदर्पमुन्यूरुयन्नमरूमानदृढप्रहारैः । स्याद्वादकेसरसटाशततीव्रमूर्तिः पञ्चाननो भुवि जयत्यकरुङ्कदेवः ॥"

--न्यायकुमुद<del>चन्द्र</del> पृ० ६०४ ।

- (७) ''येनाशेषकुतर्कविश्रमतमो निर्मृत्यमुन्मीलितम् , स्फारागाधकुनीतिसार्थसरितो निःशेषतः शोषिताः । स्याद्वादाप्रतिमभृतिकरणैः व्यासं जगत् सर्वतः , स श्रीमानकलक्कभानुरसमो जीयाजिनेन्द्रः प्रभुः ॥''-स्यायकुमुद्चन्द्र पृ० ४०२'।
- (८) ''मिथ्यायुक्तिपलालकूटनिचयं प्रज्ञ्वास्य निःशेषतः, सम्यग्युक्तिमहांशुभिः पुनरियं व्यास्या परोक्षे कृता । येनासौ निखिलप्रमाणकमलप्राज्यप्रबोधप्रदः, भास्वानेष जयस्यचिन्त्यमहिमा शास्ताऽकलक्को जिनः ॥''-न्यायसुकुद्चन्द्र ५० ५३१ ।
- (९) "भूयोभेदनयावगाहगहनं देवस्य यद्वाद्धायम्"-न्यायविनिश्चयविवरण भाग २ ए० ३६९ ।
- (१०) ''सकलतार्किकचक्रचृडामणिमरीचिमेचकितचरणनलकिरणो भट्टाकलङ्कदेवः ॥'' -अष्टसह० टिप्पण पृ० ३ ।
- (११) देखो पृ०९ टि० १२ ।
- (१२) ''प्रकटिततीर्थान्तरीयकलङ्कोऽकलङ्कोऽप्याह ॥''–रताकरावतारिका पु० ११३७ ।
- (१३) महापुराण पृ० २९। (१४) मुनिसुवतका० १।१०।

शुभचन्द्राचार्यने<sup>१</sup> तो मुग्ध होकर उनकी पुण्य सरस्वतीको अनेकान्त गगनकी चन्द्रलेखा लिखा है।

ж

#### जीवनगाथा

अकलक्कदेवकी जीवनगाथा न तो उनके उपलब्ध प्रत्थों में पाई जाती हैं और न उनके समकालीन या अति निकट उत्तरवर्ती किसी लेखक प्रत्थों में ही। उपलब्ध कथाकोशों में हरिपेणक कथाकोशमें समन्तमद्र और अकलक्क जैसे युगनिर्माता आचायों की कथाएँ ही नहीं हैं। हरिपेणने स्वयं अपने कथाकोशकी समाप्तिका काल शक्सवत् ८५३ (ई० ९३१) दिया है। इसके अनन्तर मद्दारक प्रभाचन्द्रके गद्यकथाकोशमें सर्वप्रथम अकलक्करेवकी कथा मिलती है। यह कथाकोश जैसा कि उसकी अन्तिम प्रशस्ति से विदित होता है उन्हीं प्रसिद्ध प्रमाचन्द्रकी कृति है जिन्होंने न्यायकुमुदचन्द्र और प्रमेयकमलमार्त ज्वित रचना की है। प्रभाचन्द्रका समय हमने ई० ९८०-१०६५ तक सिद्ध किया है। प्रभाचन्द्रने यह कथाकोश जयसिंहदेवके राज्य (ई० १०५५) में बनाया थाँ। अकलक्करेवके जीवनच्चक किये हमें अभी यही एक पुराना साधन उपलब्ध है। इसी कथाकोशको ब्रह्मचारी नेमिदत्तने वि० स० १५७५ के आसपास पद्य रूपमें परिवर्तित किया था, यह बात स्वयं उन्हींके उस्लेखने विदित हो जाती हैं। देवचन्द्रकृत कनड़ी भाषाकी राजावलीकथेमें भी अकलक्कर्की कथा है। इसका रचनाकाल १६ वीं सदिके बाद का है।

गद्य कथाकोद्दा तथा नेमिदत्तके कथाकोद्दामें अकलक्क देवकी कथा इस प्रकार हैं - "मान्यखेट नगरीके राजा ग्रुमतुंगके पुरुषोत्तम नामका मन्त्री था। उसके दो पुत्र थे--एक अकल्क्क और दूसरा निकलक्क । एक बार अष्टाहिका पर्वमें माता पिताके साथ दोनों भाई जैन गुरु रिवगुप्तके पास गये। माता पिताने इस पर्वमें ब्रह्मचर्य वत लिया और अपने बालकोंको भी दिलाया। जब ये युवा हुए तो पुराने ब्रह्मचर्य वतको यावजीवन ब्रह्म मानकर इन्होंने विवाह नहीं किया। पिताने समझाया कि वह प्रतिक्षा तो पर्वके लिये थी पर ये बुमार अपनी बातपर इद रहे और इन्होंने आजन्म ब्रह्मचारी रहकर अपना समय शास्त्राभ्यासमें लगाया। अकलक्क एक-सम्बित्या निकलक्क दिसन्धि थे। जैनधर्म पर बौद्धोंके आक्षेपोंसे उनका चित्त विचलित हो रहा था और वे इसके प्रतिकारार्थ बौद्धशास्त्रोंका अध्ययन करनेके लिये वाहर निकल पड़े। वे अपना धर्म छिपाकर एक बौद्ध- महमें विद्याच्ययन करने लगे। एक दिन गुरुजीको दिग्नागके अनेकान्त खण्डनके पूर्वपक्षका कुछ पाठ अशुद्ध होनेके कारण नहीं लगा रहा था। उस दिन पाठ बन्द कर दिया गया। रात्रिको अकलक्कने वह पाठ

- (१) ''श्रीमद्रद्दाकलङ्कस्य पातु पुण्या सरस्वती । अनेकान्तमरून्मार्गे चन्द्रलेखायितं यया ॥''-ज्ञानार्णेव ।
- (२) सत्साधुस्मरण मङ्गलपाठ ।
- (३) 'श्री जयसिंहदेवराज्ये श्रीमद्धारानिवासिना परापरपञ्चपरमेष्टिप्रणामोपार्जितामरुपुण्यनिरा-कृतनिक्षित्रमलकलङ्केन श्रीमत्त्रभाचनद्रपण्डितेन आराधनासत्कथाप्रवन्धः कृतः।'' –गद्यकथा को० लि० ए० ११५। न्यायकुमु० प्र० प्रस्ता० ए० १२३।
  - (४) न्यायकुमु० द्वि० प्रस्ता० पृ० ५०-५८ ।
  - (५) डॉ. ए.एन. उपाध्ये भी इसका यही रचनाकाल मानते हैं-बृहत्कथाकोश प्रस्ता । ए० ३०-६२।
  - (६) "देवेन्द्रचन्द्रार्कंसमर्चितेन तेन प्रभाचन्द्रमुनीश्वरेण । अनुप्रहार्थं रचितं सुवाक्येर।राधनासारकथाप्रवन्धः ॥ तेन कमणैव मया स्वशक्तया श्लोकैः प्रसिद्धेश्च निगद्यते सः ।''-नेमिद्त्तकृत कथाकोश ए० ९ ।
  - (७) सॅं० उपाध्ये गद्यकथाकोश प्रेस कापी, ए० ३-८।
  - (८) आराधना कथाकोश पृ० ७-१८।
  - (९) न्यायकुमुदचन्द्र प्र० भाग प्रस्ता० प्र० २८।

शुद्ध कर दिया। दूसरे दिन जन गुरुने शुद्ध पाठ देखा तो उन्हें सन्देह हो गया कि कोई जैन यहाँ छिपकर पढ़ रहा है। इसकी खोजके सिलिसिलेमें एक दिन गुरुने जैनमूर्तिको लाँघनेकी सब शिष्योंको आजा दी। अकलक्कदेव उस मूर्तिपर एक धागा डालकर उसे लाँघ गये और इस सकटसे त्राण पा गये। एक रात्रि गुरुने अचानक काँसेके वर्तनोंसे भरे बोरेको छतपर गिराया। सभी शिष्य इस भीपण आवाजसे जाग गये और अपने इष्टरेवका स्मरण करने लगे। इस समय अकलक्क मुख्यसे 'णमो अरहताणं' आदि पञ्च नमस्कार मन्त्र निकल पड़ा। वस दोनों भाई पकड़ लिये गये। दोनों भाई मठके जगरी मजिलमें कैद कर दिये गये। दोनों एक छातेकी सहायतासे कृदकर माग निकले। रास्तेमें छोटे माई निकलक्कने वड़े भाईसे प्रार्थना की कि आप एकसन्धि और महान् विद्वान् हैं, आपसे जिनशासनकी महती प्रभावना होगी, अतः आप इस तालाबमें छिपकर अपने प्राण बचाइए, शीवता कीजिए, समय नहीं है। वे हत्यारे हमें पकड़नेके लिये शीव ही पीछे आ रहे हैं। आखिर दुःखी चित्तसे अकलक्कने तालाबमें छिपकर अपनी प्राण रक्षा की। निकलक्क आगे भागे। वहीं एक धोवीने निकलक्कको मागता रेखा। वह पीछे आते हुए घुड़सवारोंको देख किसी अजात मयकी आर्शकासे निकलक्कके साथ ही मागने लगा। आखिर घुड़सवारोंने दोनोंको तलवारके घाट उतारकर अपनी रक्तिपासा चानत की।

एक बार वे कलिंग देशके रत्नसंचय पुर पहुँचे। वहाँके राजा हिमशीतलकी रानी मदनसुन्दरीने अष्टाहिका पर्वपर जैन रथयात्रा निकलवानेका विचार किया। किन्तु बीद्धगुरु संघक्षीके वहकावेमें आकर राजाने रथयात्रा निकालनेकी यह शर्त रखी कि यदि कोई जैनगुरु बौद्धगुरुको शास्त्राधमें हरा दे तो ही जैन रथयात्रा निकल सकती है। रानी चिन्तित हुई। आखिर अकलङ्कदेव आये और हिमशीतलकी समामें शास्त्रार्थ हुआ। संघश्री बीचमें परदा डालकर उसके पीछेसे शास्त्रार्थ करता था। छह माह हो गये पर किसीकी हार जीत नहीं हो गई। एक दिन रात्रि के समय चकेश्वरी देवीने अकलङ्कको इसका रहस्य बताया कि परदेके पीछे घटमें स्थापित तारादेवी शास्त्रार्थ करती है। तुम उससे प्रातःकाल कहे गये वाक्योंको दुवारा पूँछना, इतनेसे ही उसका पराजय हो जायगा। अगले दिन अकलङ्कने चक्रेश्वरी देवीकी सम्मतिके अनुसार प्रातः कहे गये वाक्योंको फिर दुहरानेको कहा तो उत्तर नहीं मिला। उन्होंने तुरन्त परदा खींच कर घड़ेको पैरकी टोकरसे फोड़ डाला। इससे जैनधर्मकी प्रभावना हुई और रानीके द्वारा संकल्पित रथयात्रा धूमधामसे निकाली गई।"

राजावलीकथे तथा दूसरी कई कथाओं के आधारसे राइस सा०ने अकल्क्कदेवका इतान्त इस प्रकार दिया है—जिस समय काञ्चीमें वौद्धोंने जैनधर्मकी प्रगतिको रोक दिया था उस समय जिनदास नामके जैन ब्राह्मणके यहाँ उनकी जिनसती स्त्रीसे अकल्क्क और निकल्क्क नामके दो पुत्र हुए। वहाँ उनके सम्प्रदायका पढ़ानेवाल्य कोई गुरु नहीं था इसल्विये इन दोनों वालकोंने गुप्तरीतिसे भगवद्दासके नामके बौद्ध गुरुसे पढ़ना गुरू किया। भगवद्दासके मटमें रहकर दोनों भाइथोंने असाधारण शोघतासे उनित की। गुरुको इनकी इस प्रतिमासे सन्देह हो गया कि ये कौन हैं ? अतः एक रात्रिमें सोते समय इनकी छातीपर बुद्धका दाँत रख दिया। इससे वे बालक जिन सिद्ध कहते हुए जागे तो गुरुने जाना कि वे जैन हैं। दूसरी कथाके आधारपर उन वालकोंने एक दिन जय कि गुरु कुछ क्षणोंके लिये उनसे अलग हुए तो एक इस्तिलिखत पुस्तकमें उन्होंने "सम्यग्दर्शनज्ञानचारिश्चाणि मोक्षमार्गः"लिख दिया। गुरुको इसकी छानबीन करनेसे शत हुआ कि वे जैन हैं। आखिर इन्हें मारनेका निश्चय किया गया और वे दोनों भाग निकले। निकलक्कने अपना पकड़ा जाना और मारा जाना उचित माना जिससे उसके भाईको भागनेका अवसर मिल सके। अकलक्क पक धोबीके कपड़ोंकी गठड़ीमें छिपकर बच गये और दीक्षा लेकर उन्होंने सुषापुरके देशीय गणके आचार्यका पद सुशोमित कियार।"

<sup>(</sup>१) जैन हितैषी भाग ११ अङ्क ७-८ में प्रकाशित 'भट्टाकलङ्क' शीर्षक लेख, न्यायकुमुदचन्द्र प्र० भाग प्रस्ता० पृ० २८ ।

### कथाओंका साम्प्रदायिक रूप-

श्वेताम्बर परम्परामें भद्रेश्वरसूरिकी प्राकृत कथावली ई० १२ वीं शताब्दी का ग्रन्थ हैं । इसकी मुनि पुण्यविजयजी कृत प्रेसकापीमें हरिभद्रसूरिकी कथा इस प्रकार दी गई हैं - ''हरिभद्रसूरिने जिनदत्ताचार्यसे 'भयविरह' के हेतु जिनदीक्षा धारण की । उनके जिनमद्र और वीरमद्र दो शिष्य थे । उस समय चितौड़में बौद्धमतका प्रावस्य था और बौद्ध हरिभद्रसे ईर्ध्या करते थे । एक दिन बौद्धोंने हरिभद्रसे दोनों शिष्योंको एकान्तमें मार डाल्य । यह सुनकर हरिभद्रको बहुत दुःख हुआ और उन्होंने अनदान करनेका निश्चय किया । प्रभावक पुरुषोंने उन्हें ऐसा करनेसे रोका और हरिभद्रने ग्रन्थराशिको ही अपना पुत्र मान उसकी रचनामें चित्त लगाया । ग्रन्थ निर्माण और लेखन कार्यमें जिनभद्र बीरभद्रके काका लिल्किन बहुत सहायता की । हरिभद्र जब भोजन करते थे तो लिल्किन उस समय शंख बजाता था । उसे सुनकर बहुतसे याचक एकत्र हो जाते थे हरिभद्र उन्हें 'भवविरह करनेमें प्रयत्न करों' यह आशीर्याद देते थे । इससे हरिभद्रसूरि 'भवविरह-सूरि' के नामसे प्रसिद्ध हो गये थे ।"

चन्द्रप्रमस्रिके प्रभावक चरित (ई॰ १२७७) में हंस परमहंसकी कथा इस प्रकार है—"हरिमद्रस्रिके हंस और परमहंस नामके दो शिष्य थे! ये दोनों माई सुगतपुरमें बौद्ध शास्त्रोंके अध्ययनके लिये गये और वहाँ किसी बौद्धमटमें विद्याप्ययन करने लगे। उन्होंने एक पत्रपर जिन मतके खंडनका प्रतिखण्डन और दूसरेपर सुगतमतके दूधण लिख रखे थे। दैवयोगसे वे पत्र एक दिन हवामें उड़ गये और उनपर बौद्धगुरुकी दृष्टि जा पड़ी। उन्हें देखकर गुरुको इनके जैन होनेका सन्देह हो गया। परीक्षाके लिये उसने मार्गमें जिनविम्बका चित्र बनवा दिया और सब छात्रोंको उसपर पैर रखकर जानेकी आज्ञा दी। प्राणोंपर संकट जानकर दोनों भाइयोंने खड़ियासे प्रतिमाक्षेद्धदयपर यज्ञोपवीतका चिह्न बना दिया और उसे बुद्ध प्रतिमा मानकर लाँच गये। तब दूसरी परीक्षाके समय रात्रिमें ऊपर बर्तन गिराकर सहसा चौंका देनेवाला शब्द किया गया। हंस परमहंस चौंककर जागे और जिन देवका स्मरण करने लगे। इसी समय गुतचरों द्वारा पकड़ लिये गये। मठकी छतपरके कमरेमें दोनों माई कैद कर दिये गये। मृत्युके मयसे दोनों माई छातोंकी सहायतासे पृथिवीपर उतर कर भागे। उन्हें पकड़कर मारा गया।

सवार राजाके पास गये और अपराधीको माँगा किन्तु राजाने इनकार कर दिया और आस्त्रार्थका प्रस्ताव रखा । मठाधिपतिने प्रस्ताव तो स्वीकार कर लिया किन्तु यह कहकर कि बुद्धके मस्तकपर पैर रखनेवाले व्यक्तिका मुख हम नहीं देख सकते ।

बौदोंने घटमें अपनी देवीका आह्वान किया और उससे परमहंसका शास्त्रार्थ हुआ। शास्त्रार्थ बहुत दिन तक चला। अन्तमें शासनदेवीके द्वारा वतलाये गये उपायसे काम लिया गया। अन्तमें परमहंसने विजय पाई ओर पर्दा खींचकर घड़ेको पैरसे कोड़ डाला। परमहंसने विजय तो पाई किन्तु उसकी विपत्तिका अन्त नहीं हुआ। बौद्ध पराजित हो और भी कुपित हो गये। अस्तु, किसी तरह ऑख बचाकर वह स्रपालसे बिदा हुआ। रास्तेमें उसने एक धोबी देखा ओर सवारोंको समीप आया जानकर उससे कहा—भागो, सेना आ रही है। वेचारा धोबी कपड़े छोड़कर भाग लड़ा हुआ और परमहंसने उसका स्थान ले लिया। सवारोंके निकट आने पर और उससे उस मार्गसे जानेवाले मनुष्यका पता पूँ छनेपर परमहंसने उस भागते हुए की और संकेत

<sup>(1)</sup> मुनि जिन विजयजी इसका समय १२ वीं शताब्दी मानते हैं—न्यायकु॰ प्र॰ माग प्रस्ता॰ पृ॰ ३२ टि॰ १। डॉ॰ उपाध्येने बृहत्कथाकोशकी प्रस्तावना (पृ॰ ४५) में श्री दलालका मत इसे कर्णके राज्यकाल (ई॰ १०६४-९४) का मानने का तथा डॉ॰ जैकोवीका मत इसे ईं॰ १२ वीं के उत्तरार्ध माननेका देकर अन्तमें इसे हैंमचन्द्रके परिशिष्ट पर्व (ई॰ १९५० के लगभग) से पूर्ववर्ती माना है।

<sup>(</sup>२) न्यायकु० प्र० भाग प्रस्ता० पृ० ३ २ ।

<sup>(</sup>३) प्रभावकचरित ए० १०३--२३ । न्यायकु० प्र० भाग प्रस्ता० ए० ३२।

कर दिया। इस तरह अपनी जान बचाकर गुरुके पास पहुँचा, ै और सब हाल सुनाते हुए भाईके तीन होकके वेगसे उसकी छाती फट गई और वह वहीं मर गया। हिरमद्र सूरिको अपने प्रिय शिष्योंकी मृत्युसे बहुत खेद हुआ और उसका बदला लेनेके लिये उन्होंने बहुतसे बौद्ध पंडितोंको शास्त्रार्थमें हराया और शर्तके अनुसार उन्हें तप्त तैलमें डाल दिया। पीछे गुरुके द्वारा भेजी गई गाथाओंसे वे शान्त हुए। हरिभद्रके प्रत्येक प्रन्थके अन्तमें 'विरह' शब्द आता है, जो उनके प्रिय शिष्योंके वियोगका चिह्न है।"

राजशेलरस्रिके चतुर्विशितप्रवन्ध (इ० १३४८) में भी हंस परमहंसकी कथा है । उसमें शास्त्रार्थ और धोवीवाली घटना नहीं है। बाकी सब लगभग प्रभावकचरित्र जैसा ही है। उसमें दोनों भाइयोंने युद्ध किया, हंस मारा गया और परमहंस भागे। किन्तु सैनिकोंने चित्रकृट नगरके द्वारपर सोते हुए परमहंसका सिर काट लिया। आदि।

#### समीक्षा-

इन कथानकों में दो भाइयों के बौद्धमटमें पढ़ने जाना, एकका मारा जाना दूसरेका शास्त्रार्थ करना आदि घटनाएँ लगभग एक जैसी हैं। इंस परमहंस नाम जैन परम्पराके अनुकूल नहीं लगते। हाँ, प्राकृत कथावलीके जिनभद्र और वीरभद्र नामों पर जैन परम्पराकी छाप है। कालकी दृष्टिसे प्रभाचन्द्रका कथाकोश सबसे पुराना है। इस प्रकारकी कथाओं में शासनप्रभावनाकी बात मुख्य रहती है और ऐतिहासिक तथ्य उसीमें लिपटकर सामने आते हैं।

राजवली कथे आदि १६ वीं सदीकी बहुत बादकी रचनाएँ हैं। इनमें परमरागत तथ्योंका अपने युगकी अनुश्रुतियोंसे मिलाकर प्रभावनार्थ चित्रण किया गया है। इन्हें हितहासका समर्थन नहीं मिल पा रहा है। इनमें जिनदास और जिनमती नाम जैनलके रंग में रंगे हुए हैं। अन्य घटनाओं में धर्म-प्रभावनाकी भावना ही मुख्य रही है।

प्रमाचन्द्रका कथाकोश अवश्य प्राचीन साधन है जो कुछ ऐतिहासिक सामग्री उपस्थित करता है। यथा—

(१) 'मान्यखेट नगरीका राजा शुभतुङ्ग था।' जहाँ तक ऐतिहासिक साधनोंसे जाना जा सका है राष्ट्रकृटवंशीय कृष्ण प्रथमकी उपाधि 'ग्रुभतुङ्ग' थी'। राष्ट्रकृटोंकी राजधानी भी मान्यखेट थी, पर इसकी पुनः स्थापना अमोधवर्षने ई० ८१५ के आसपास की थी'। अमोधवर्षके पहिले गोविन्द तृतीयने वंशीके पूर्वी चालुक्य द्वारा मान्यखेटके रक्षार्थ उसके चारों तरफ शहरपनाह बनवाई थी'। इसके भी पहिले शक संवत् ६९८ (ई० ७७६) के देवरहल्लिके ताम्रपत्रोंमें मान्यपुरका उल्लेख है। जिससे श्रीपुरुपका विजय-स्कन्धावार ६९८ शकमें मान्यपुरमें था यह विदित होता है।

राष्ट्रकूटकाल्कै विशिष्ट अम्यासी डॉ आस्तेकर अमीघवर्षकै पहिले राष्ट्रक्टींकी राजधानी कहाँ थी यह निश्चय करनेमें कोई प्रमाण नहीं पाते ।

शुभनुङ्ग कृष्णराज प्रथम अपने भतीजे दन्तिदुर्ग द्वितीयकी जवानीमें ही मृत्यु हो जानेके बाद राज्या-घिकारी हुए थे। दन्तिदुर्ग द्वितीयका एक दानपत्र (शक सं० ६७५ ई० ७५१) सामनगढ़ (कोल्हापुर राज्य) में मिला है। इसमें इसके प्रतापका विस्तृत वर्णन है। भारत हतिहास संशोधक मण्डलने एक ताम्रपत्र

- (१) न्यायकु० प्र० भाग प्रस्ता० ए० ३२।
- (२) एपि० इं० भाग ३ प्र० ९०६।
- (१) ए० इं० साग १२ पृ० २६३।
- (४) भारतके प्राचीन राजवंश भाग ३ ए० ३९।
- (५) जैनशि० भाग २ लेख नं० १२१। ए० क० भाग ४ नागमंगल ता० नं० ८५।
- (६) दी राष्ट्रकूटॉज एण्ड देअर टाइम्स पृ० ४८।
- (७) ए० इं० भाग ११ ए० १११ । भा० प्रा० राज० भाग ३ ए० २६ ।
- (८) दी राष्ट्रकूटॉज० पृ० ४४ ।

कृष्णराजका प्रकाशित किया है। यह सितम्बर सन् ७५८ का है। अतः डॉ० आल्तेकर ई० ७५६ में ४५ वर्षकी अवस्थामें कृष्ण प्रथमका राज्याधिरोहण मानते हैं। र

यद्यपि अमोधवर्षके पहिले भी मान्यपुरका उस्लेख उपलब्ध है और अमोधवर्षके पहिले मान्यखेट राजधानी नहीं थी ऐसा उस्लेख नहीं है फिर भी यदि यही मान लिया जाय कि अमोधवर्षने ही मान्यखेटको राजधानी बनाया था तो इससे इतना ही कहा जा सकता है कि-कथाकोशकारके समय राष्ट्रकृटोंके साथ मान्यखेटका सम्यन्ध दृढमूल हो गया था और इसलिए कथाकोशकारने कुण्णराजको मान्यखेटका अधिपति लिख दिया है।

- (२) 'शुभतुंगके मन्त्री पुरुषोत्तम थे।' यद्यपि अभी तक किसी दूसरे प्रभाणींसे पुरुषोत्तमके मन्त्री होनेका कोई समर्थन नहीं हो सका है फिर भी अकलक्कदेवका मन्त्रीपुत्र होना अनहोनी बात नहीं है। ये स्वयं जागीरदार या तारुखकेदार होकर 'नृपत्ति' कहे जाते होंगे।
- (३) 'किलिंगाधिपति हिमशीतलकी सभामें शास्त्रार्थ करना'-यद्यपि स्वष्टस्पे अभी कोई हिमशीतल इतिहासके पृष्ठोंपर अवतीर्ण नहीं हो सका है फिर भी डॉ॰ ज्योतिप्रसादली ने 'अकलक्क परम्पराके महाराज हिमशीतल' लेखमें त्रिकल्काधिपति सोमवंशी सम्राट् नगहुषराज महाभवगृप्त चतुर्थ (ई॰ १९-६४४) को हिमशीतलके रूपमें निश्चित करनेका प्रयत्न किया है। किन्तु उनका समस्त लेख यह मानकर चला है कि अकलंक चरितमें उल्लिखित ७०० संवत्का शास्त्रार्थ विक्रम सं० ७०० में हुआ था, अतः सन् ६४३ के आसपास किसी राजाकी खोज की जाय और उन्होंने नगहुपराज महाभवगुप्त चतुर्थको हिमशीतल मान लिया किन्तु जब अकलंकका समय सुदृद्ध प्रमाणींसे ई॰ ७२०-७८० सिद्ध हो रहा है, तब इस प्रकारकी खींचतान पूर्वक की गई कल्पनाओंसे इतिहासकी रक्षा नहीं हो सकती।

#### निष्कलङ्ककी समस्या-

निष्कलङ्क विषयमें पं॰ कैलाशचन्द्रजी शास्त्रीने लिखा है कि-"किसी भी शिलालेख या प्रन्थमें निकल्झ नामके व्यक्तिका उल्लेख नहीं पाया जाता । दूसरींका तो कहना ही क्या स्वयं अकल्झ तक उसके सम्बन्धमें मूक हैं। जरा सोचिए तो सही, छोटा भाई वड़े भाईके प्राण बचानेके लिये सिर कटवा दे और इस प्रकार जीवनके महत् उद्देश जिनशासनके प्रचार और प्रसारमें सहायक हो और वड़ा भाई उसके इस महान् त्यागकी स्मृतिमें उसका नाम तक भी न ले, क्या यह सम्भव है ? हम हैरान हैं कि कथाकारने किस आधारपर अकलङ्कके साथ निकलङ्ककी कल्पना कर डाली।" उनका यह लिखना विचारणीय है। प्राकृत कथावलीसे कालकी दृष्टिसे गद्यकथाकोश पुराना है, अतः उसके आधारसे इसमें यह कल्पना नहीं आ सकती। तत्वाधंवार्तिक के 'नृपतिवरतनयः' से यदि अकलङ्कको वरतनय-ज्येष्टपुत्र माना जाय तो अवस्य उनके लघुभाताकी सूचना मिलती है।

### तत्त्वार्थवार्तिक गत इलोक-

तत्त्वार्थवार्तिक प्रथम अन्यायके अन्तमें निम्नलिखित स्रोक पाया जाता है—
"जीयाच्चिरमकलङ्कव्रह्मा लघुहब्बनुपतिवरतनयः।
अनवरतनिखिलविद्वज्जननुतिवदः प्रशस्तजनहृद्यः॥"

- (१) दी राष्ट्रकृटॉज० ए० ४४।
- (२) ज्ञानोदय वर्ष २ अंक १७ २ १ तक।
- (३) न्यायकुमु० भाग ९ प्रस्ता० ए० ३२ ।
- (४) भारतीय ज्ञानपीठका संस्करण पृ० ९९ ।

इस स्रोकमें अकलङ्कको लघुहव्यत्पितका वरतनय—ज्येष्ठपुत्र या श्रेष्ठपुत्र वताया है। यह स्रोक श्रवण-वेलगोला और मूडियद्रीकी ताडपत्रीय प्रतियोंमें नहीं पाया जाता। व्यावरकी ताडपत्रीय प्रति तथा अन्य उत्तरप्रान्तीय प्रतियोंमें पाया जाता है। यह स्रोक चूँकि प्रथम अध्यायके अन्तमें दिया है तथा कुछ प्रतियोंमें उपलब्ध नहीं है अतः इसकी अकलङ्ककर्नृकता बहुत निश्चित नहीं कही जा सकती। फिर भी यदि यह स्रोक वस्तुतः अकलङ्ककर्नृक है या तत्समकालीन या तिकट उत्तरवर्ती किसी आचार्यकी कृति है तो इससे अकलङ्क के पिताका नाम लघुहव्य स्चित होता है। हमने अकलङ्कथन्थत्रयकी प्रसावना (पृ० १२) में इस समस्याके सुलझानेके लिये निम्नलिखत वाक्य लिये थे-

"मुझे तो ऐसा लगता है कि लबहुन्य और पुरुषोत्तम एक ही व्यक्ति हैं । सुष्टकट बंशीय इन्द्रराज द्वितीय तथा कृष्णराज प्रथम संगे भाई थे। इन्द्रराज द्वितीय का पुत्र दन्तिदुर्ग द्वितीय अपने पिताकी मृत्युके बाद राज्याधिकारी हुआ था। कर्नाटक प्रान्तमें पिताको अन्य या अप्प कहते हैं। संभव है कि दन्तिदुर्ग अपने चाचा कृष्णराजको भी अव्य कहता हो। यह एक साधारण नियम है कि जिसे राजा 'अव्य' कहता हो प्रजा भी उसे अव्य ही कहती है। कृष्णराज जिसका दूसरा नाम ग्रुभतुंग था दन्तिदुर्गके बाद राज्याधिकारी हुआ । माछूम होता है कि पुरुषोत्तम कृष्णराजके प्रथमते ही लब्ब-सहकारी रहे हैं, इसलिए स्वयं दन्तिदुर्ग और प्रजाजन इन्हें 'लघुअब्ब' कहते हों । बादमें कृष्णराजके राज्यकालमें ये मन्त्री बने हों । कृष्णराज अपनी परिणत अवस्थामें राज्याधिकारी हुए थे, इसल्धिये यह माननेमें कोई आपत्ति नहीं है कि पुरुषोत्तमकी अवस्था भी करीय-करीव उतनी ही होगी और उनका श्रेष्ठ पुत्र अकलङ्क दन्तिदुर्ग द्वितीयकी सभामें जिनका उपनाम 'साहसतुंग' है अपने हिमशीतलकी समामें हुए शास्त्रार्थकी बात कहे । पुरुषोत्तमका लघुअब्ब नाम इतना रूढ हो गया था कि अकलंक भी उनके असली नाम पुरुषोत्तमकी अपेक्षा प्रसिद्ध नाम 'लघुअव्य' ही अधिक पसन्द करते हों। यदि तत्त्वार्थवार्तिकवाला उक्त रहोक अकल्क या तत्समकालीन किसी अन्य आचार्यका है तो उसमें पुरुषोत्तमकी जगह 'लघुअव्य' नाम आना स्वाभाविक ही है । लघुअव्य एक तल्लुकेदार होकर भी विशिष्ट राजमान्य तो थे ही अतः वे नृपति भी कहे जाते हों । पदि पुरुषोत्तम और लघुअव्व के एक ही व्यक्ति होनेका अनुमान सत्य है तो कहना होगा कि अकलङ्ककी जन्मभूमि मान्यखेट या उसके पास ही होगी । उनके पिताका असली नाम पुरुषोत्तम तथा प्रचलित नाम 'लघुअव्य' होगा । लघुअव्य की जगह लभुहून होना तो उचारणकी विविधता और प्रतिके लेखन वैचित्र्यका फल है।"

इसमें में यह और जोड़ देना चाहता हूँ कि-'यह श्लोक स्वयं अकल्क्कका तो प्रतीत नहीं होता साथ ही कथाकोशकार प्रभाचन्द्र (ई० ९६०-११६५) के पश्चात् ही वह तस्वार्थवार्तिककी कुछ प्रतियों में प्रक्षिप्त हुआ है; क्योंकि प्रभाचन्द्रने अकल्क्कदेवके तस्वार्थवार्तिकका न्यायकुमुदचन्द्र (ए० ६४६) में निर्देश किया है। यदि तस्वार्थवार्तिकका में यह श्लोक होता तो प्रभाचन्द्र अपने गद्यकथाकोशको कथामें अकलक्कके पिताके 'ल्युह्व्व' नाम का निर्देश अवस्य करते! जैसा कि आगे सिक्ष किया जायगा कि अकलक्कका समय ई० ७२० से ७८० तक है, तो उनका शुभतु ग (ई० ७५६ से ७७२) के मन्त्रीका पुत्र होना इतिहास-विरुद्ध नहीं हो पाता।'

×

### अकलङ्ककी तुलना

इस प्रकरणमें क्रमशः उन पूर्ववर्ती और समकालीन आचार्योंकी तुलना प्रस्तुत की जाती है जिनसे अकलङ्कने अपने 'अकलङ्क न्याय' को समृद्ध किया है तथा जिनके मतोंकी समीक्षा की है—

<sup>(</sup>१) तस्वार्थवार्तिककी मृडिबिद्रीकी भोजपत्रीय प्रति तथा श्रवणबेळगोलाकी ताडपत्रीय प्रतिमें यह स्लोक नहीं है। देखो भारतीयज्ञानपीठसे प्रकाशित संस्करण १० ९९।

# पुष्पदन्त भूतविल और अकलङ्क-

पट्सण्डागम' सिद्धान्तग्रन्थके जीवटाणकी सत्प्रस्पणाके कर्ता आचार्य पुण्पदन्त तथा शेष अंशकें तथा अन्य पाँच खंडोंके कर्ता आचार्य भूतविक है। इनका रचना काल ई० प्रथम शताब्दी माना जाता है। अकलक्कदेव पहिले सैद्धान्तिक-दर्शनिक थे पीछे उनका तार्किक-दार्शनिकरूप सामने आया है। तस्वार्थवातिकमें उन्होंने आगमके रूपमें जीवस्थान का उल्लेख किया है। मनःपर्यय ज्ञानके वर्णन में आगमके नामसे ''मनसा मनः परिच्छिद्य'' आदि महायंघ (५०२४) का अंश उद्धत किया है। इसी तरह जहाँ भी आगमिक वर्णन है अकलक्कदेवने इन्हीं प्रन्थोंका आधार लिया है।

### कुन्दकुन्द और अकलङ्क-

दिगम्बर परम्परामं आ० कुन्दकुन्द आम्नायके प्रवर्तक आचायों में हैं। आगमिक अकल्क्कको भूतबिल पुष्पदन्तके बाद जिनकी विरासत मिली है, वे हैं आचार्य कुन्दकुन्द। ये प्रथम सदीके आचार्य माने जाते हैं। इनके ग्रन्थों में दार्शनिकताकी पुट भी थोड़ी बहुत देखी जाती है। समयप्राभृत पञ्चास्तिकाय प्रवचनसार और नियमसारमें प्रायः इसके दर्शन होते हैं। अकल्क्कदेवने द्रव्यके उत्पाद व्यय और धीव्यसे मेदाभेदकी चरचामें कुन्दकुन्दकी विचार सरिषका पूरा लाभ लिया है।

## उमास्वाति और अकलङ्क-

जैन आगमिक और सैद्धान्तिक बाङ मयको संस्कृतसूत्रमें निवद करनेवाला आद्य प्रस्थ तत्त्वार्थ-सूत्र है। इसके कर्ताके नाम उमास्वाति और उमास्वामी दोनों प्रसिद्ध हैं। उन्हींकी एक उपाधि राष्ट्रियिच्छ थी। इसके दो पाठ प्रचलित हैं—एक भाष्यमान्य और दूसरा सर्वार्थसिद्धिमान्य। अकलक्कदेवने सर्वार्थसिद्धि-मान्य सूत्रपाठ पर तत्त्वार्थवार्तिक ग्रन्थ लिखा है तथा भाष्यमान्य सूत्रपाठ तथा भाष्य दोनोंकी आलोचना की है। भाष्यके एक दो वाक्योंको अपने तत्त्वार्थवार्तिक में वार्तिक बनाया है । दसवें अध्यायके अन्तका गद्य और पद्य सभी तत्त्वार्थवार्तिकमें हैं।

तत्त्वार्थस्त्रके "प्रमाणनयैरिश्चगमः" इस स्त्रके अधिगमके उपायों पर ही ल्यीयस्त्रयका प्रमाणनय-प्रवेश बनाया गया है। अकल्क्कदेव सिद्धिविनिश्चय आदि में सर्वत्र सर्वार्थसिद्धिमान्य स्त्रपाठ के स्त्र ही उद्धृत करते हैं।

### समन्तभद्र और अकलङ्क-

सप्तमंगी और स्याद्वादके प्रतिष्ठापक युगप्रधान आचार्य समन्तभद्रके समयके सम्वन्धमें अभी ऐकमस्य नहीं है। जैनेन्द्र व्याकरणमें 'चतुष्ट्यं समन्तभद्रस्य' उल्लेख रहने पर भी पं॰ सुखलालजी और पं॰ नाथ्रामजी प्रेमी उन्हें पृज्यपादका बृद्ध समकालीन मानते हैं। इसका विशेष कारण यह दिया गया है कि—विद्यानन्दके उल्लेखानुसार 'मोक्समार्गस्य नेतारम्' स्लोक पर ही समन्तभद्रने आप्तमीमांसा बनाई है। यह निस्सन्देह सही है कि यह खोक पृज्यपादकी सर्वार्थिसिंदका मंगलाचरण है, पर विद्यानन्द इसे सूत्रकारका ही कहते हैं, यदापि वे स्वयं इस स्लोक की तत्त्वार्थरलोकचार्तिकमें व्याख्या नहीं करते। ऐसी दशामें विद्यानन्द के उल्लेखकी ऐतिहासिक पृष्ठमूमि निर्वल हो जाती है और उनके 'स्वामिमीमांसितम्' का कोई ऐतिहासिक महत्त्व नहीं रह जाता। दूसरी ओर पं॰ जुगलिकशोरजी मुख्तार इन्हें वि॰ की द्वितीय शताब्दीका विद्वान् समझते'

- (१) डॉ॰ हीरालाल-पर्वंडागम प्रथम पु॰ प्रस्ता० पृ॰ २०। (२) वही पृ॰ ३५।
- (३) त० वा० पृ० ७९, १३५, १५४। (४) वही पृ० ८५।
- (५) डॉ. ए. एन-उपाध्ये-प्रवचनसार मूर्मिका ।
- (६) त्० वा० प्र० १७। (७) त० सू०् १।६।
- (८) जैनसा० इ० पृ० ४५-४६। (९) जैनसा० इ० वि० प्र० पृ० ६९७। इ

हैं। फिल्हारू इनके समयका सटीक निर्णायक अन्तरङ्ग प्रमाण सामने नहीं आया। अकलङ्कदेवको अनेकान्त और सप्तमङ्गीका मूल चौखटा समन्तभद्र स्वामीसे ही प्राप्त हुआ था। उनने समन्तभद्रभारतीको अकलङ्क मारती बनाया है।

अकलङ्कदेवने इन्हींकी आसमीमांसा पर अष्टशती टीका लिखी है और इनका सबहुमान श्रद्धापूर्वक स्मरण किया है।समन्तभद्रके सूत्रोंको प्रकड़कर अकलङ्कदेवने जैनन्याय और प्रमाणशास्त्र की पूरी तरह प्रस्थापना की है। वे इनके लिये स्याद्वादपुष्योदिषप्रभावक भव्यैकलोकनयन और स्याद्वादवर्त्मपरिपालकके रूपमें श्रद्धेय रहे हैं और उन्हींके आदर्शपर इन्होंने अकलङ्कन्यायका भव्य प्रासाद खड़ा किया है।

### सिद्धसेन और अकलङ्क-

स्वतन्त्र विचारक आ० सिद्धसेनका सन्मितिसूत्र प्रत्थ प्रसिद्ध है। द्वातिशत् द्वातिशितिकाएँ और न्याया-वतार इन्हीं की कृति मानी जाती हैं। इनका समय वि० ५ वीं सदी माना जाता है'। इनके समयकी उत्तराविध आ० पूज्यपादका समय (वि० ५ वीं) है, क्योंकि उन्होंने द्वातिशद् द्वातिशितिका (३११६)से सर्वार्थ-सिद्धि (७११३)में 'वियोजयित चासुभिः' स्लोक उद्धृत किया है। इनके सन्मितिसूत्रकी (११३) 'तित्थ-यरवयण' गाथाका संस्कृतीकरण ल्घीयस्त्रय (स्लो० ६७)में किया गया है। तत्वार्थवार्तिक (१० ८७) में सन्मिति० (२११६) की 'पण्णवणिज्ञा' गाथा तथा १० ५४०में 'वियोजयित' स्लोक द्वातिशतिका (३११६) से उद्धृत किया गया है। इस तरह सिद्धसेनका सम्मितितर्क अकलक्कदेवको प्रमाणभूत रहा है। उसके अनेक 'मन्तव्योंका राजवार्तिकमें उल्लेख है। सिद्धिवि० (६।२१) के 'असिद्धः सिद्धसेनस्य' स्लोकमें इनका नामो-ल्लेख सर्वप्रथम किया गया है।

### यतिष्ट्रपम और अकलङ्क-

कघायपाहुड चृिषिके कर्ता यतिवृक्षम आगमिक विद्वान् हुए हैं। उनका तिलोयपण्णत्ति प्रन्थ भी प्रसिद्ध है। तिलोयपण्णत्तिके वर्तमान स्वरूपमें विद्वानोमें भतमेद हैं । इनका समय ई० ४७३ और ई० ६०९ के बीच निर्धारित किया गया है ।

अकलङ्कदेवने अपनी प्रारम्भिक दार्शनिक कृति लघीयस्त्रयके प्रवचन प्रवेशमें-

"प्रणिपत्य महावीरं स्याद्वादेश्वणसप्तकम्। प्रमाणनयनिश्लेपानभिधास्ये यथागमम्॥"

इस मंगल प्रतिशा रेकोकके अनन्तर आगमानुसार प्रमाण नय और निक्षेपका लक्षण करनेके लिये यह क्लोक लिखा है-

> "क्षानं प्रमाणमात्मादेख्यायो न्यास इष्यते। नयो क्षातुरभिष्रायो युक्तितोऽर्थपरिग्रहः॥"

तिलोयपणात्तिके प्रथम अधिकारमें निम्न लिखित दो गाथाएँ हैं-

"जो ण पमाणणयेहिं णिक्खेवेणं णिक्खिदे अत्थं। तस्याजुत्तं जुत्तं जत्तमजुत्तं च पडिहादि ॥८२॥

- (१) सन्मतिप्रकरण प्रस्ता० पृ० ४१ । जैनतर्कवा० प्रस्ता० पृ० १४१ ।
- (२) न्यायकुमु० प्र० प्रस्ता० ए० ७२।
- (३) देखो-तिळोयप० द्वि० प्रस्ता० पृ० १५ । और जैनसा० और इ० वि० प्र० पृ० ५८६ ।
- (४) जयधवला प्र० प्रस्ता० पृ० ५७। तिलोयप० द्वि० प्रस्ता० प्र० ६५ ।
- (५) लघी० प्र०१८।

#### णाणं होदि पमाणं णओ वि णादुस्स हिदयभावत्थो । णिक्खेवो वि उवाओ जुत्तीप अत्थपडिगहणं ॥८३॥"

इसमें दूसरी गाथाका संस्कृत रूपान्तर अकल्ड्क द्वारा आगमानुसार प्रवचन प्रवेशमें किया गया है। लघीयस्त्रयके परिचयमें आगे बताया जायगा कि अकल्ड्क देवने पहिले 'प्रमाणनयप्रवेश' बनाया तदनन्तर स्वतन्त्र प्रवचनप्रवेश। केवल 'प्रवचन प्रवेश' की प्रतियाँ भी 'मिलती हैं। पीछे स्वयं अकल्ड्क ने या अनन्तवीर्यने दोनों प्रन्थोंको मिलाकर प्रवेशके अनुसार लघीयस्त्रय नाम दिया है। यह स्रोक प्रवचन-प्रवेशकी मंगल-प्रतिशक्ते बाद ही दिया गया है जिसमें 'यथागमं' प्रवचन प्रवेशार्थ ये लक्षण किये जा रहे हैं।

यह भी सही है कि अकलक्कदेव आगमिक-दार्शनिक होनेके बाद ही तार्किक-दार्शनिक बने हैं; क्योंकि तत्त्वार्थवार्तिकमें उनके आगमिक-दार्शनिकताके दर्शन होते हैं तदनन्तर ही तार्किक-दार्शनिकताका स्वरुप आता है।

इसी प्रवचनप्रवेश (पृ० २३) में आ०सिद्धसेनके सन्मतिसूत्र की-

"तित्थयरवयणसंग्रहविसेसपत्थारमूळवागरणी । दृद्वद्विओ य पज्जवणक्षो य सेसा वियप्पासि ॥"-सन्मति० १।३।

इस गाथाका संस्कृत रूपान्तर इस प्रकार किया गया है-

"ततः तीर्थकरवचनसंग्रहविद्येषप्रस्तारमूळव्याकारिणौ द्रव्यपर्यायार्थिकौ निश्चेतव्यौ।" —लबी० स्ववृ० रलो० ६७ ।

इससे इतनी यात साष्ट हो जाती है कि अकलक्क देवने अपने आगमिक-दार्शनिक कालमें प्राचीन आगम-नाक्योंका संस्कृतीकरण किया है, अतः 'क्कानं प्रमाण' कोक उनकी मौलिक कृति नहीं है। धवला टीकामें तो वह तिलोयपण्णित और लघीयस्त्रय दोनोंसे ही उद्धृत हो सकता है पर अधिक संभावना यही है कि वह तिलोयपण्णित्तसे संस्कृत रूपान्तरित होकर उद्धृत हुआ है; क्योंकि धवलामें तिलोयप० की दोनों गाथाओंका रूपान्तर है और 'क्कानं प्रमाणिमित्याहुः' पाठ है जो तिलोयप० के 'णाणं होदि पमाणं' का रूपान्तर है ।

### श्रीदत्त और अकलङ्क-

आ॰ देवनन्दिने जैनेन्द्र स्थाकरण (११४१३४) में श्रीदत्त नामके आधार्यका उल्लेख किया है। अकल्क्कदेवने मी तत्त्वार्थवार्तिक (१० ५७) में शब्द प्रादुर्माव अर्थमें इति शब्दके प्रयोगकी चरचाके प्रसङ्गरे 'इति श्रीदत्तम्' उल्लेख किया है। इससे शात होता है कि ये कोई शब्दिनिष्णात आचार्य थे। ये पूज्यपादसे पूर्ववर्ती थे। आ॰ विद्यानन्दिन तत्त्वार्थव्लोकवार्तिकमें इन्हें ६३ वादियोंका विजेता कहा है तथा इनके जल्प निर्णय प्रत्थका उल्लेख किया है। आ॰ जिनसेनने भी इनका 'प्रवादीभप्रभेदिन' के रूपमें स्मरण किया है। अकलङ्कके सिद्धिविनिश्चयके जल्पसिद्ध प्रकरण तथा जय-पराजयव्यवस्थापर पात्रस्वामीकी तरह इनका प्रभाव हो सकता है।

## पूज्यपाद और अकलङ्क-

पूज्यपाद देवनन्दि आचार्यने जैनेन्द्रव्याकरण और सर्वार्थसिद्धि आदि ब्रन्थ बनाये हैं। इनका समय

- (१) इन दोनों गाथाओंका संस्कृत रूपान्तर धवला टीका (सत्प्र० ५० १ ५० १६) में उद्भृत है। कुछ विद्वानोंका विचार है ( जैन सि० भा० भाग ११ किरण १) कि तिलोयपण्णित्तमें ही अकलक्क संस्कृत-क्लोकका प्राकृतीकरण किया गया है, पर ऐसा प्रमाणित नहीं होता।
  - (२) कब्बडमा० ता० सूची।
  - (३) ''द्विप्रकारं जगो जल्पं तत्त्वप्रातिभगोचरम् । त्रिषष्टेवाँदिनां जेता श्रीदत्तो जल्पनिर्णये ॥४५॥''– त० इलो० पृ० २८०।
  - (४) आदिए० १।४५। (५) जैनसा० इ० ए० ४१-।

ई० ५ वीं सदी है। अकलक्कदेवने सर्वार्थसिद्धिकी पंक्तियोंको वार्तिक बनाकर तत्वार्थवार्तिककी रचना की है, तत्वार्थवार्तिकमें प्रायः जैनेन्द्र व्याकरणके ही सूत्रोंके उद्धरण दिये हैं, सिद्धिविनिश्चय वृक्ति में शब्दानुशासन-दक्ष पूज्यपादका उल्लेख किया है, तथा सिद्धिविनिश्चय के 'असिद्धः सिद्धसेनस्य' क्लोकमें 'विरुद्धो देवन्दिनः' लिखकर देवनन्दिका उल्लेख किया है। तात्पर्य यह कि अकलक्कदेवको पूज्यपादके प्रन्थ आधार-भूत रहे हैं। अकलक्कदेवने पूज्यपादके प्रति अपनी विनयवृक्ति पूरी तरह प्रकट की है।

## मल्लवादी और अकलङ्क-

श्री मुनि जम्बूबिजयजीने आचार्य मल्लवादीके नयचक्रका सिंहसूरि गणि क्षमाश्रमणकी वृत्तिसे उद्धार करके संपादन किया है। मल्लवादीके मूल नयचक्रमें भर्तृहरि और दिग्नागके मत आये हैं, अतः इनका समय ई० ५ वीं के पूर्व नहीं है। इन्होंने सिंद्धसेनके उद्धरण दिये हैं इसिल्ये भी इस समयका समर्थन होता है। अकल्डइदेवने न्यायिविनिश्चय और प्रमाणसंग्रह में नयोंका विशेष विवरण जिस नयचक्रसे देखनेकी प्ररणा की है वह यही नयचक माल्स होता है। आ० देवसेन (ई० ९३३)का एक नयचक प्रकाशित हुआ है किन्तु अकल्ड और विद्यानन्द द्वारा उल्लिखत यह नयचक्र नहीं है। नयचक्र पर सिंहस्त्रिगणि क्षमाश्रमणकी वृत्ति है। इसमें विद्यानन्द द्वारा उल्लिखत यह नयचक्र नहीं है। नयचक्र पर सिंहस्त्रिगणि क्षमाश्रमणकी वृत्ति है। इसमें विद्यानन्द अद्यतन बौद्ध विशेषणसे अपोहसमर्थक दिग्नागका. उल्लेख मानकर इन्हें दिग्नागका समकालीन कहा जाता हैं । इनके ग्रन्थोंमें धर्मकीर्ति तथा उनके शिष्य परिवारके किसी ग्रन्थका उल्लेख नहीं है, अतः ये ई० ७ वींके पहिले और दिग्नाग (५ वीं) के बादके विद्यान् हो सकते हैं। अकल्डइदेवके तन्वार्थवार्तिक (११३२)में "सूत्रपातवद् अर्जुसूत्रः" वाक्य नवचक्रसे आया है।

### जिनभद्र गणि क्षमाश्रमण और अकलङ्क-

आचार्य जिनसद्र क्षमाश्रमणके विशेषावस्यक भाष्य आदि प्रन्थ प्रसिद्ध हैं। इनके समयकी उत्तरा-विध ई० ६०९ है। मुनि श्री जिनविजयजीने जैसलमेर भंडारसे प्राप्त विशेषावस्यक भाष्यकी प्रतिके अन्तमें पाई जानेवाली प्रशस्तिकी इन गाथाओंके आधारसे उनका काल ई० ६०९ ही निर्धारित किया है।

> ''पंचसता इगतीसा सगणिवकालस्स वट्टमाणस्स । तो चेत्त पुण्णिमाप वुधदिण सातिभ्मि णक्खते ॥ रज्जे णु पालणपरे सी [लाइ] द्यम्मि णरवरिन्द्म्मि । बलभीणगरीप इमं महविःःःमि जिणभवणे ॥''

प्रो॰ दलसुख मालवाणिया इसे प्रति लेखनका काल इसलिये मानते हैं कि उक्त गाथाओं में प्रन्थ समाप्तिका सूचक शब्द नहीं है और वे ई॰ ५९३ इनकी उत्तरावधि लिखते हैं । अखु, ये ई॰ ६ वींके अन्तमाग और अन्ततः ई॰ ६०९ तकके विद्वान् हैं। इन्होंने अपने विशेषावश्यक भाष्यमें प्रत्यक्षके मुख्य और साव्यवहारिक दो मेद करके इन्द्रिय और मनसे उत्पन्न ज्ञानको सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष कहा है । अकलङ्कदेवने भी प्रमाणसंख्या व्यवस्था करते समय प्रत्यक्षके ये ही दो मेद किये हैं । इस तरह अकलङ्क-

<sup>(</sup>१) सिद्धिवि० पु० ६५३ । (२) सिद्धिवि० ६।२१ ।

<sup>(</sup>३) "इष्टं तत्त्वमपेक्षातो नयानां नयचकतः।"-न्यायवि० ३।४७७।

<sup>(</sup>४) "तद्विशेषाः प्रपञ्चेन संचिन्त्या नयचक्रतः।"-प्रमाणसं० ए० १२५ ।

<sup>(</sup>५) प्रो० दलसुखभाईं— 'आचार्य मल्लवादीका नयचक' लेख, विजयेन्द्रसृरि स्मारकप्रम्थ ।

<sup>(</sup>६) नयच० वृ० लि० पृ० ३४५ ख०। (७) देखी गणधरवाद प्रस्ता० पृ० ३२।

<sup>(</sup>८) "इंदियमणीभवं जं तं संववहारपश्चक्खं।"-विशेषा० गा० ९५ ।

<sup>(</sup>९) "प्रत्यक्षं विशदं ज्ञानं मुख्यसंन्यवहारतः।"-स्वधी० स्रो० ३ ।

देवने आगमिक क्षमाश्रमणके विचारींका अपनी प्रमाण व्यवस्थामें उपयोग किया है। यदापि सांव्यवहारिक प्रमाण माननेकी परम्परा विज्ञानवादी बौद्धोंसे प्रचल्रित रही है । पर जैन परम्परामें सर्व प्रथम इस विचारका प्रवेश विशेषावस्यकमें ही देखा गया है।

### पात्रकेसरी और अकलङ्क-

अनन्तवीर्यके उल्लेख'के अनुसार पात्रकेसरीका त्रिलक्षणकदर्थन ग्रन्थ था । <sup>1</sup>तत्त्वसंग्रहमें पात्रस्वामीके नामसे "अन्यथानुपन्नत्वं" इलोक उद्भृत है ! 'शिलालेखों में 'सुमति' से पहिले पात्रस्वामीका नाम आता है । हेतुका त्रिरुक्षण स्वरूप दिग्नागने न्यायप्रवेशमें स्थापित किया है और उसका विस्तार धर्मकीर्तिने किया है। पात्रस्वामीका पुराना उल्लेख करनेवाले शान्तरक्षित ( ई० ७०५-७६२) और कर्णकगोमि (ई ७ वींका उत्तरार्ध और ८वींका पूर्वार्ध) हैं । अतः इनका समय दिग्नाग (ई० ४२५) के बाद और शान्तरक्षितके मध्यमें होना चाहिए! ये ई० ६ वीं के उत्तरार्ध और ७ वीं के पूर्वार्धके विद्वान् ज्ञात होते हैं। इनके प्रसिद्ध 'अन्यथान पपन्नत्वं' रलोकको अकलङ्कदेवने न्यायविनिश्चय'के मूलमें शामिल कर लिया है।

## भर्तृहरि और अकलङ्क-

वैयाकरण दर्शनके प्रतिष्ठापक आचार्य भर्तृहरिका समय अभी तक इस्सिंगके यात्राविवरणके उल्लेखके आधारसे ई० ६५० निर्विवाद रूपसे माना जाता था; क्योंकि इत्सिंग (ई० ६९१) ने लिखा था कि भर्तृहरिको मरे हुए अभी ४० वर्ष हुए हैं। परन्तु मुनि श्री जम्बूविजयजीने "जैनाचार्य मरसस्वादि अने भर्तहरिनो समय" शीर्पक लेख'में इस बद्ध धारणाको बदलनेके निम्नलिखित कारण उपस्थित किये हैं-

- "(१) भर्तृहरि वसुरातके शिष्य थे । वाक्यपदीयकी टीकामें पुण्यराजने भी यह उल्लेख किया है तथा नयचक्रमें मल्छवादी भी इसका निर्देश करते हैं । परमार्थपंडितने ई० ५६० के आसपास चीनी भाषामें वसवन्धका जीवन लिखा है। उसमें वताया है कि जब महावैयाकरण वसुरातने वसुबन्ध्रचित अभिधर्मकोश्रमें व्याकरणसम्बन्धी अशुद्धियाँ बताई तो वसुबन्धुने उन दोधोंके परिहारके लिये एक प्रन्थ बनाया था, यह बात विद्वजन स्वीकार करते हैं। वसुबन्धुका समय ई० २८०-३६० माना जाता है । अतः वस्वन्धके समकालीन वसुरात के शिष्य भर्तृहरिका सयम अन्ततः ई० ५वीं का पूर्वार्ध ही हो सकता है।
- (२) वसुबन्धुके शिष्य दिग्नागने प्रमाणसमुख्यके ५ वें अपोहपरिच्छेदके अन्तिम भागमें भर्तृहरिकी वाक्यपदीय की ये दो कारिकाएँ उद्भुत की हैं—

"संस्थानवर्णावयवैविंशिष्टे यः प्रयुज्यते । शब्दो न तस्यावयवे प्रवृत्तिरुपळभ्यते॥ संख्याप्रमाणसंस्थाननिरपेक्षः विन्दौ च समुदाये च वाचकः सिळळादिषु ॥"

-वाक्यप० २।१५६-५७।

प्रमाणसमुचयके टीकाकार जिनेन्द्रबुद्धिने विशामल्यती टीका में 'यथाह भर्तृहरिः' लिखकर इन इस्टेकोंकी टीका लिखी है। ये स्लोक दिग्नागने मूल प्रमाणससुचयमें दिये हैं। इससे स्पष्ट है कि भर्तहरि

<sup>(</sup>१) "प्रामाण्यं व्यवहारेण"-प्र० वा० १।७।

<sup>(</sup>२) देखो आगे 'अनन्तवीर्य श्रद्धालु तार्किक' प्रकरण । (३) वही।

<sup>(</sup>५) न्यायवि० इस्रो० २।३२३ । (६) बुद्धिप्रकाश पु० ९८ अंक ११ नवस्बर १९५१।

<sup>(</sup>७) 'वसुरातस्य भर्तृहर्युपाध्यायस्य मतं तु तथा ''''-नयचक्र० ।

<sup>(</sup>८) तत्त्वसं० प्रस्ता० पृ० ६४ ।

<sup>(</sup>९) मुनि श्री जम्बृविजयजीने इस टीकाका टिबेटियनसे अनुवाद करके इस स्थल की जाँच की है।

वैयाकरण दिग्नागके समकालीन थेँ और उनके गुरु वसुरात दिग्नागके गुरुवसुवन्धुके समकालीन । दिग्नागका समय ई० ४२५ के आसपास है। अतः भर्तृहरि ईसा की ५ वी सदीके पूर्वाईके पूर्वके ही विद्वान् ठहरते हैं बादके नहीं।

(३) इसका एक साधक प्रमाण यह है कि नयचक्रके कर्ता मल्छवादीका परम्परागत समय वीरिनर्वाण ७८४ वि० संवत् ४१४ ई० ३५७ माना जाता है। इन्होंने अपने नयचक्रमें वसुरात और भर्तृहरिका नाम लेकर उनका मत तथा वाक्यपदीयकी कारिकाएँ उद्धृत की हैं। अतः भर्तृहरिका समय भी ई० ४ थी सदीका उत्तरार्थ ही होना चाहिए।"

मुनि श्री जम्बूबिजयजीकी युक्तियाँ विचारणीय हैं और स्वीकरणीय हैं। इससे एक बहुत बड़ी भ्रान्तिका निवारण हो जाता है।

इसके पहिले प्रो० ब्रूनो लीविश और सी॰ कुन्हनराजने भर्नृहरिका समय ई० ४५० सिद्ध किया है<sup>3</sup>, जो उपयुक्त है। ऐसी दशामें इस्सिंगके द्वारा निर्दिष्ट भर्नृहरि वैयाकरण मर्नृहरि नहीं है अपि तु कोई शून्यवादी दूसरा पंडित था जैसा कि इस्सिंगने स्वयं लिखा है⊶

"इसके अनन्तर भर्तृहरि शास्त्र है यह पूर्वोदिलखित चृिषिकी टीका है और भर्तृहरि नामके एक परम विद्वान्की रचना है। इसमें २५ हजार ख्लोक हैं और इसमें मानव जीवन तथा व्याकरणशास्त्रके नियमोंका पूर्णरूपसे वर्णन हैं। "उसका तीन रखों में अगाध विश्वास था और इसमें वह दुहरे श्रृत्यका बड़ी धुनसे प्यान करता था। सर्वोत्कृष्ट धर्मके आलिङ्गनकी इच्छासे वह परिवाजक हो गया, परन्तु सांसारिक वासनाओं के वशीभृत होकर वह फिर एहस्थीमें लौट गया। इसी रीतिसे वह सात बार परिवाजक बना और सात ही बार फिर एहस्थीमें लौट गया। "वह धर्मपालका समकालीन था" तब वह उपासककी अवस्थामें वापिस चला गया और मटमें रहते हुए एक खेत वस्त्र पहिनकर सच्चे धर्मकी उन्नति और वृद्धि करता रहा। उसकी मृत्यु हुए चालीस वर्ष हुए हैं।""

"इनके अतिरिक्त वाक्यपदीय है। इसमें ७०० श्लोक हैं और इसका टीका भाग ७००० श्लोकोंका है। यह भी भर्तृहरिकी ही रचना है। यह पवित्र शिक्षाके प्रमाणद्वारा समर्थित अनुमानपर और व्याप्ति-निश्चयकी युक्तियोंपर एक प्रबन्ध है।""

हमें यह लगता है कि पूर्वोक्त भर्तृहरि जिसने ७ बार परिवाजक वेश छोड़ा और जो शून्यका अभ्यासी था, वह वाक्यपदीयकार वैदिक भर्तृहरि नहीं है, क्योंकि वाक्यपदीयमें नित्य शब्दब्रह्मका समर्थन तथा संस्कृतितर असाधु शब्दोच्चारणका निषेध किया गया है। पूर्वोक्त भर्तृहरिके वर्णनके बाद 'वाक्यपदीय' का वर्णन आया है। चूँिक यह समान नामक भर्तृहरिकी कृति है, अतः दोनों एक समझ स्थि गये हैं, जय कि वाक्यपदीयकार भर्तृहरि दिग्नागके समकास्थिन थे। वे ई० ७ वीं के शून्यवादी भर्तृहरिसे निश्चयतः भिन्न हैं । इसने महाभाष्य पर २५ हजार श्लोक श्रमाण कोई टीका लिखी थी।

मीमांसकधुरीण कुमारिलने भर्तृहरिके वाक्यपदीयसे अनेकों श्लोक उद्धृत कर उनकी समालोचना की है। यथा-

> ''अस्त्यर्थः सर्वशन्दानामिति प्रत्याय्यलक्षणम् । अपूर्वदेवतास्वर्गेः सममाद्वर्गचादिषु ॥''-वाक्यप० २।८१ ।

- (१) नयच० पृ० १४७, २४२।
- (२) मी० श्ली॰ ता॰ टी० प्रस्ता॰ पृ० १७ । श्लीरतरंगिणी प्रस्तावना ।
- (३) इत्सिंगकी भारत० पृ० २७३।
- (४) वही पृ० २७३–२७५।
- (५) वही पृ० २७६।
- (६) वाक्यपदीय ( लाहौर संस्करण ) के संपादक पं० चारुदेव शास्त्री अपने उपोद्धात (पृ० ३) में यही मत व्यक्त करते हैं और वे इस्सिंगके उल्लेखको सन्दिग्ध मानते हैं।

यह श्लोक तन्त्रवार्तिक (पृ० २५१-५३) में दो जगह उद्धृत होकर आलोचित हुआ है। तन्त्र-वार्तिक (पृ० २०९-१०) में कुमारिल ने वाक्यपदीय'के "तत्त्वाववीधः शब्दानां नास्ति व्याकरणाहते।" इस अंशका खण्डन किया है। मीमांसाश्लोकवार्तिक में वाक्यपदीय (२।१-२) में आये हुए दशविध वाक्य-लक्षणींका समालोचन किया गया है। भर्तृहरिके स्कोटवादकी भी आलोचना कुमारिलने मीमांसाश्लोकवार्तिकके स्कोटवाद प्रकरणमें बड़ी प्रखरतासे की है।

आ० धर्मकीर्तिने भी भर्तृहरिके स्कोटबादका खण्डन अपने प्रमाणवार्तिक तथा उसकी स्वोपसवृत्तिमें किया है । वे स्कोटबादका खण्डन प्रमाणवार्तिक (३।२५१–) में करते हैं । भर्तृहरिकी–

### "नादेनाहितबीजायामन्त्येन ध्वनिना सह । आवृत्तिपरिपाकायां बुद्धौ दाब्दोऽवभासते ॥" -वाक्यप० १।८५ ।

इस कारिकामें वर्णित वाक्यार्थबोधप्रकारका खण्डन प्रमाणवार्तिक स्वोपज्ञवृत्ति (३१२५३) में इस प्रकार उस्लेख करके किया गया है—

### "समस्तवर्णसंस्कारवत्या अन्त्यया बुद्ध्या वाक्यावधारणमित्यपि मिथ्या।"

अकल्ङ्कदेवने तस्वार्थवार्तिक (पृ० ४८६) में भर्तृहरिके स्कोटवादकी आलोचनाके सिलसिलेमें वाक्य-पदीय (१।७९) की-

#### "इन्द्रियस्यैव संस्कारः शब्दस्योभयस्य वा।"

इस कारिकामें वर्णित इन्द्रियसंस्कार शब्दसंस्कार और उभयसंस्कार इन तीनों पक्षोंका खण्डन किया है। तत्त्वार्थवार्तिक (पृ० ५७) में वाक्यपदीय<sup>र्ड</sup> की

#### "शास्त्रेषु प्रक्रियाभेदैरविद्यैवोपवर्ण्यते ।"

यह कारिका उद्धृत की है।

आचार्य अनन्तर्नीयंने भी शब्दाद्वैतके प्रकरणमें वाक्यपदीयसे 'अनादिनिधनं ब्रह्म' कारिका तथा नैगमाभासके प्रसङ्गमें 'तां प्रतिपदिकार्थ' कारिका उद्घृत की है तथा पृ० ६८५ में उनका नामनिर्देश भी किया है'।

### कुमारिल और अकलङ्क--

मीमांसकधुरीण भट्ट कुमारिल ई० सातवीं सदीके प्रख्यात विद्वान् माने जाते हैं । इन्होंने तन्नवार्तिक में भर्तृहरिकी वाक्यपदीयसे स्ठोक उद्भृत किये हैं और उनकी आलोचना की हैं । भर्तृहरिका समय ई० ४ थी ५ वीं सेदी बताया जा चुका है । डॉ०के० बी० पाठक आदिको विश्वास था कि कुमारिल ने धर्मकीतिं की आलोचना की है और पार्थसारिथ मिश्र और सुचरित मिश्र की व्याख्याओं में उद्भृत धर्मकीतिं के स्ठोकोंके आधारसे यह प्रायः प्रसिद्ध हो गया था कि कुमारिल धर्मकीति के आलोचक हैं । मीमांसास्रोक-वार्तिक श्रम्यवाद (१ठो० १५-१७) के जिन श्रोकोंकी चर्चा डॉ० पाठक करते हैं और जिनकी व्याख्यामें सुचरित मिश्र 'अविभागोऽपि चुद्ध्यारमा' श्रोक उद्युत करते हैं, वे ये हैं—

"मत्पक्षे यद्यपि खच्छो ज्ञानातमा परमार्थतः। तथाण्यनादौ संसारे पूर्वज्ञानप्रस्तिभिः॥ चित्राभिश्चित्रहेतुत्वाद् वासनाभिष्ठपष्ठवात्। स्वानुद्धपेण नीलादित्राह्यप्राह्मकदृषितम्॥ प्रविभक्तमिवोत्पन्नं नान्यमर्थमपेक्षते।"—मी॰ रलो॰।

- (१) वाक्यप० ११७।
- (२) वाक्याधिकरण श्लो० ५१-।
- (३) वाक्यप० २।२३५।
- (४) देखो परिशिष्ट ७।
- (५) म०म० कुप्पुस्वामी-ब्रह्मसि० प्रस्ता० पृ० ५८। (६) पृ० २२।
- (७) अकलङ्कप्रन्थन्नय प्रस्ता० ५० १८ ।

पर इन स्ठोकोंकी शब्दावळीका ध्यान से पर्यवेक्षण करनेसे जात होता है कि-मन्थकार इन स्ठोकोंको सीघे तौरसे किसी पूर्वपक्षीय मन्थसे उठाकर उद्धृत कर रहा है। इनकी शब्दावळी 'अविभागोऽपि' स्ठोककी शब्दरचनासे विळकुळ भिन्न है। यद्यपि अर्थकी दृष्टिसे 'अविभागोऽपि' स्ठोक की संगति 'मत्पक्षे' आदि स्ठोकों से कुछ बैठायी जा सकती है; पर यह विषय स्वयं धर्मकीर्ति द्वारा मूळतः नहीं कहा गया है। धर्मकीर्तिके पूर्वज वसुबन्धु दिम्राग आदिने विज्ञानवादका पूरा समर्थन किया है।

अब कुछ ऐसे स्थल उद्भृत किये जाते हैं जिनसे यह निर्धारित किया जा सकेगा कि धर्मकीर्ति

. ही कुमारिल की आलोचना करते हैं–

(१) कुमारिलने बाबर भाष्यके 'धर्मे चोदनेव प्रमाणम्' वाक्यको ध्यानमें रखकर अपने द्वारा किये गये सर्वक्रत्व-निकारण का एक ही तारार्य बताया है-धर्मज्ञत्व का निषेष। यथा-

### "धर्मक्रत्वनिषेधस्तु केवळोऽत्रोपयुज्यते । सर्वमन्यद्विज्ञानंस्तु पुरुषः केन वार्यते ॥"

धर्मकीर्ति प्रमाणवातिक (१।३१-३५) में ठीक इससे विपरीत सुगत की धर्मज्ञता ही सिद्ध करते हैं।

(२) कुमारिलके "निरयस्य नित्य पवार्थः कृतकस्याप्रमाणता।" (मी० दलो० वेदनि० दलो० १४) इस वाक्य का धर्मकीर्ति प्रमाणवार्तिकमें उल्लेख करके उसकी मखौल उड़ाते हैं—

"मिथ्यात्वं कृतकेष्वेच दृष्टमित्यकृतकं वचः"-प्रमाण वा० ३।२८९ ।

(३) कुमारिल मी० रलो० (१० १६८) में निर्विकस्पक प्रत्यक्षका वर्णन इस प्रकार करते हैं-

"अस्ति ह्यालोचनाज्ञानं प्रथमं निर्विकल्पकम् । बालम्कादिविज्ञानसदृष्ठां शुद्धवस्तुजम् ॥"

धर्मकीतिने प्रमाणवार्तिक (२।१४१) में इसका उल्लेख करके खण्डन किया है-

"केचिदिन्द्रियज्ञत्वादेर्बोलधीवदकस्पनाम् । आइर्बालाः """"।

कुमारिलने वेदको अपौरुषेय सिद्ध करनेके लिये 'वेदाध्ययनवास्यत्वात्' हेतुका प्रयोग किया है'। धर्मकीर्तिने कुमारिलके इस हेतु का भी खण्डन प्रमाणवार्तिक (३१२४०) में 'यथायमन्यतो' स्लोकमें किया है। कर्णकगोमि इस स्लोककी उत्थानिकामें कुमारिलके 'वेदस्याध्ययनं सर्वम्' इत्यादि स्लोकको ही उद्युत करते हैं। इन 'उल्लेखोंसे स्पष्ट है कि धर्मकीर्तिने ही कुमारिलकी आलोचना की है।

अकलङ्कदेवके ग्रन्थोंमें कुमारिलके मन्तर्थोंके आलोचनके साथ ही कुछ शन्दसादृश्य भी पाया

जाता है। यथा~

(१) कुमारिल सर्वज्ञका निराकरण करते हुए लिखते हैं कि-

"प्रत्यक्षाद्यविसंवादि प्रमेयत्वादि यस्य तु । सद्भाववारणे शक्तं को नु तं कल्पयिष्यति ॥" न्मी० श्लो० पृ० ८५ ।

अकलङ्कदेव इसका यथातथा उत्तर देते हैं-

"तदेवं प्रमेयत्वसस्त्रादिर्यत्र हेतुलक्षणं पुष्णाति तं कथं चेतनः प्रतिपेद्धमईति संशयितुं वा॥"-अष्टश०, अष्टसह० १० ५८ ।

(२) तत्त्वसंग्रहकार शान्तरक्षितने कुमारिलके नामसे यह क्लोक सर्वज्ञताके पूर्वपक्षमें उद्धृत किया है-

"दशहस्तान्तरं व्योम्नो यो नामोत्प्लुत्य गच्छति । न योजनशतं गन्तुं शक्तोऽभ्यासशतैर्राप ॥"-तस्वसं० १०८२६ ।

- (१) यह श्लोक कुमारिलके नामसे तत्त्वसंग्रह (पृ० ८१७) में उद्धत है।
- (२) मी॰ श्लो॰ पृ॰ ९४९। (३) शेषके लिये देखों-अकलङ्कप्रन्थत्रय प्रसा॰ पृ॰ २०-२९।

अकलङ्कदेव सिद्धिविनिश्चय<sup>र</sup>में इसका उपहास करते हुए लिखते हैं– ''दशहस्ताम्तर' व्योम्नो नीत्स्रुवेरन् भवाद्यशः । योजनानां सहस्रं किन्नोत्प्लवेत पक्षिराखिति ॥''∽सिद्धिवि० ८।१२

(३) कुमारिलने जैनसम्मत केवलज्ञानकी उत्पत्तिको आगमाश्रित मानकर अन्योन्याश्रय दोष दिया है--

"एवं यैः केवस्रज्ञानिमिन्द्रियाद्यनपेक्षिणः । सृक्ष्मातीतादिविषयं जीवस्य परिकिल्पतम् ॥ नर्ते तदागमात् सिध्येत् न च तेनागमो विना ।''–मी० श्लो० ए० ८७ ।

अकलङ्कदेव न्यायविनिश्चयमें कुमारिलकै शब्दोंको उद्घृत करके उत्तर देते हैं-

"एवं यत्केयलज्ञानमनुमानविज्ञम्भितम्। नर्ते तदागमात् सिध्येत् न च तेन विनागमः॥ सत्यमर्थवलादेव पुरुषातिशयो मतः। प्रभवः पौरुषेयोऽस्य प्रबन्धोऽनादिरिज्यते॥"-न्यायवि० क्लो० ४१२-१३।

शाब्दिक तुलना भी देखिए-

"पुरुषोऽभ्युपगन्तव्यः कुण्डलादिषु सर्पवत्।"-मी० को० ए० ६९५ । "प्रत्यक्षप्रतिसंवेद्यः कुण्डलादिषु सर्पवत्।"-त्यायवि० को० ११७ । "तद्यं भावः स्वभावेषु कुण्डलादिषु सर्पवत् ।"-प्रमाण सं० ए० ११२ ।

इस तरह अकलङ्क और धर्मकीर्तिके द्वारा आलोचित होने तथा दिग्नागकी आलोचना करनेके कारण कुमारिलका समय ई० ७ वीं सदीका पूर्वार्ध सिद्ध होता है ।

# धर्मकीतिं और अकलङ्क-

<sup>\*</sup>धर्मकीर्तिका जन्म दक्षिण त्रिमलयमें हुआ था। तित्र्वतीय परमराके अनुसार इनके पिताका नाम कोरनन्द था<sup>8</sup>। इसके लिये एक प्रमाण सिद्धिवि० टी० में उपलब्ध हुआ है<sup>\*</sup>। यहाँ एक वाक्य उद्धृत है–

### "कुरुन्दारकोऽसि केन तदत्सरभ्रंसात् (तद्यसरभ्रंशात्)"

इस स्लोकांशमें 'कुश्न्न्रारकोऽसि' के स्थानमें 'कोश्नन्द्दारकोऽसि' पाठ होना चाहिए । इसमें धर्मकीर्तिका 'कोश्नन्द्दारक' कहकर उपहास किया है। इससे ज्ञात होता है कि धर्मकीर्तिके पिता 'कोश्नन्द' ये यह अनुश्रुति ई० दसवीं सदीसे पुरानी है। धर्मकीर्ति नालन्दाके आचार्य धर्मपालके शिष्य ये। धर्मपाल ई० ६४२ तक जीवित थे। धर्मकीर्ति भी ई० ६४२ तक जीवित रहे होंगे। यह समय टियेटियन हितहास लेखक तारानाथके उस लेखसे मेल खाता है जिसमें धर्मकीर्तिको टिवेटियन राजा सोङ्स्यन् गम् पो का समकालीन बताया है। इसका राजकाल ई० ६२७ से ६९८ तक था। '

चीनी यात्री युवेनच्वांगने भारत यात्रा ई० ६२९ से ६४५ तक की थी। वह नालन्दा में पहिली बार ई० ६३७ में तथा दूसरी बार ई० ६४२ में पहुँचा था। पहिली बार जन्न वह नालन्दा पहुँचा तो उसे धर्मपाल वोधिसत्वके बसतिग्रहके उत्तरवाले स्थानमें टहराया गया जहाँ उसे सब सुविधाएँ दी गई । उसने उन चुने हुए विद्वानोंके नाम दिये हैं जिनके द्वारा उस समय नालन्दामें मार्गदर्शन चालू था। उनमें

<sup>(</sup>१) सिद्धिवि॰ टी॰ पृ॰ ५४३। (२) डॉ॰ स॰ विद्याभूषण-हि॰ इ॰ ला॰ पृ॰ ३०२।

<sup>(</sup>३) दर्शनदिग्दर्शन पु० ७४९। (४) पु० ५४ ए० ६। (५) हि० इ० ला० पू० ३०६ टि० १।

<sup>(</sup>६) ऑन युवेनच्वांग भाग २ परि०, विन्सेंट स्मिथ पृ० ३३५।

<sup>(</sup>७) बील-दी लॉइफ ऑफ युवेनच्चांगर्ृप० १०९।

२६ प्रस्तावना

धर्मपाल और चन्द्रपालने बुद्धके उपदेशोंकी सुवासको फैलाया था। गुणमति और स्थिरमितकी प्रतिष्ठा तत्कालीन व्यक्तियोंमें सर्वाधिक थी। प्रभामित्र स्पष्ट युक्तिवादके लिये प्रसिद्ध थे। जिनमित्र सुन्दर संभाषणके लिये ल्यात थे। ज्ञानचन्द्र आदर्श चिरत्र और सूक्ष्मप्रज्ञ थे। शीलभद्र सम्पूर्ण योग्यताबाले थे पर अभी तक इनके गुण अज्ञात थे। ये सब योग्यता और शिक्षाके लिये प्रसिद्ध थे<sup>र</sup>।

जब वह दूसरी बार (ई॰ ६४२) नालन्दा पहुँचा तो शीलभद्र आचार्य पदपर थे<sup>र</sup>। इनसे उसने योगशास्त्रका अध्ययन किया था।

इस विवरणसे ज्ञात होता है कि ई० ६४२ में धर्मपाल निवृत्त हो चुके थे और शीलभद्र उपाध्याय पद पर थे। किसी यात्रा विवरणसे यह पता नहीं चलता कि धर्मपालकी मृत्यु कब हुई ? इतना पता तो लग जाता है कि ई० ६४२ में शीलभद्र वयोवृद्ध थे और ई० ६४५ के बाद उनकी मृत्यु हुई !

धर्मकीर्तिका नाम न देनेके विषयमें डॉ॰ सतीराचन्द्र विद्याभूषण आदिका यही विचार है कि धर्मकीर्ति उस समय प्रारम्भिक विद्यार्था होंगे।

महापण्डित राहुल सांक्रस्थायनका विचार है कि-'धर्मकीर्तिकी उस समय मृत्यु हो चुकी होगी। चूँिक युवेनच्याँगको तर्कशास्त्रसे प्रेम नहीं था और यतः वह समस्त विद्वानोंके नाम देनेको बाध्य भी नहीं था इसीलिए उसने प्रसिद्ध तार्किक धर्मकीर्तिका नाम नहीं दिया। 'अकला क्रुं अन्ध्यत्रय' की प्रस्तावना (ए० २५) में इस सम्बन्धमें निम्नलिखित वाक्य लिखे गये थे ओर आज भी उन वाक्यों में हर-फेरका कोई कारण नहीं दिखाई देता।

"राहुल्जीका यह तर्क उचित नहीं माल्स होता; क्योंकि धर्मकीर्ति जैसे युगप्रधान तार्किकका नाम युवेनच्वाँगको उसी तरह लेना चाहिए था जैसे कि उसने पूर्वकालीन नागार्जुन या वसुवन्धुका लिया है। तर्कशास्त्रसे प्रेम न होनेपर भी गुणमति स्थिरमित जैसे विज्ञानवादी तार्किकोंका नाम जब युवेनच्वाँग लेता है तब धर्मकीर्तिने तो बौद्धदर्शनके विस्तारमें उनसे कहीं अधिक और टोस प्रयत्न किया है। इसल्ये प्रमाण-वार्तिक आदि युगान्तरकारी सात प्रन्थोंके रचिता धर्मकीर्तिका नाम लिया जाना न्यायप्राप्त ही नहीं था किन्तु युवेनच्वाँगकी सहज गुणानुरागिताका चोतक भी था। यह ठीक है कि वह सबके नाम लेनेको बाध्य नहीं था पर धर्मकीर्ति ऐसा साधारण विद्वान नहीं था जिसकी उपेक्षा अनजानमें भी की जाती। फिर यदि धर्मकीर्तिका कार्यकाल गुणमित और स्थिरमित आदिसे पहिले ही समात हुआ होता तो धर्मकीर्तिकी विद्याल प्रन्थरिका इनके प्रन्थेंपर कुछ तो असर मिल्ना चाहिए था, जो उनके प्रन्थोंका स्थम पर्यवेक्षण करने पर भी इप्रिगोचर नहीं होता। अतः यही उचित मौल्स होता है कि धर्मकीर्ति उस समय युवा थे जब युवेनच्वाँग नालन्दा आये थे।

दूसरा चीनी यात्री इस्सिंग था। जिसने ई० ६७१ से ६९५ तक भारतवर्षकी यात्रा की थी। यह ई० ६७५ से ६८५ तक दस वर्ष नालन्दा विश्वविद्यालयमें रहा। इसने अपना यात्रा वृत्तान्त ई० ६९१-९२ में लिखा था। वह विद्यालयके लब्धप्रतिष्ठ स्नातकोंकी चर्चाके सिलसिलेमें ख्रिसता है कि—"प्रत्येक पीड़ीमें ऐसे

<sup>(</sup>१) थामस वेटर्स-ऑन युवेनच्वांग भाग २ पृ० १६५। (२) वही पृ० १६८-६९।

<sup>(</sup>३) ज॰ तककुसुका अनुमान है कि सन् ६३५ में धर्मपाल जीवित नहीं जान पड़ता ।-हिंसगकी भारत यात्रा, न्यापक भूमिका पृ० ज्ञ २६।

<sup>(</sup>४) युवेनच्वांगने जिन्मभको चीनसे पत्र िखा कि—"एक राजदूतसे मैंने सुना कि आ० शीलभद्र अब जोवित नहीं है। यह समाचार सुनकर मैं असह्य शोकमें मग्न हो गया। आह !"⊶बौद्ध संस्कृति पृ० ३३७।

<sup>(</sup>५) हि॰ इ॰ छा॰ प्र॰ ३०६। (६) बादन्याय प्रस्तावना प्र॰ ६।

<sup>(</sup>७) इरिसगकी भारत यात्रा पुरु २७७।

मनुष्यों मेंसे केवल एक या दो ही प्रकट हुआ करते हैं जिनकी उपमा चाँद या सूर्यसे होती है और उन्हें नाग या हाथीकी तरह समझा जाता है। पहिले समयमें नागार्जुन, देव, अश्ववोष, मध्यकालमें वसुबन्ध, असङ्ग संधमद्र और भवविवेक अन्तिम समयमें जिन, धर्मपाल, धर्मकीर्ति, शीलमद्र, सिंहचन्द्र, स्थिरमति, गुणमित, प्रज्ञागुप्त, गुणप्रम और जिनप्रम ऐसे मनुष्य थे। "वे फिर लिखते हैं कि—"धर्मकीर्तिने 'जिन' के पश्चात् हेतुविद्याको और सुधारा। प्रज्ञागुप्तने (मितपाल नहीं) सभी विपक्षी मतोंका खण्डन करके सच्चे धर्मका प्रतिपादन किया।"

इन उल्लेखोंसे मालूम होता है कि सन् ६९१ तकमें धर्मकीर्तिकी प्रसिद्ध ग्रन्थकारके रूपमें हो रही थी। इत्सिगके द्वारा धर्मपाल गुणमित स्थिरमित आदिके साथ ही साथ धर्मकीर्ति तथा धर्मकीर्तिके टीकाकार शिष्य प्रज्ञागुसका नाम लिये जानेसे यह मालूम होता है कि उसका उल्लेख किसी खास समयके लिये नहीं है किन्तु एक ८० वर्ष जैसे लम्बे समयबाले युगके लिए है। यदि राहुलजी की कल्पनानुसार धर्मकीर्तिकी मृत्यु हो गई होती तो इत्सिग जिस तरह भर्नुहिर (प्रसिद्ध वैयाकरण वाक्यपदीयकार नहीं, अन्य मिक्षु) को धर्मपालका समकालीन लिखकर उनकी मृत्युके विषयमें भी लिखता है कि- 'उसे मरे हुए अभी ४० वर्ष हो गए' उसी तरह अपने युगप्रवर्तक प्रसिद्ध ग्रन्थकार 'धर्मकीर्ति'की मृत्युपर भी आँस् बहाए विना न रहता।

इस विवेचनसे हमारा आज भी यही निश्चित विचार है कि-प्रमाणवार्तिक (स्ववृत्ति सहित) न्याय-विन्दु, प्रमाण विनिश्चय, सन्तानान्तरसिद्धि, वादन्याय और सम्यन्धपरीक्षा (सवृत्ति) आदि प्रौढ विस्तृत और सवृत्ति प्रकरणों और प्रन्थोंके रचयिता धर्मकीर्तिकी समयाविध ई० ६२५-५० से आगे रूम्यानी होगी और यह अविध ई० ६२० से ६९० तक रखनी समुचित होगी । इससे युवेनच्वाँगके द्वारा धर्मकीर्तिके नामका उल्लेख न होनेका तथा इत्तिग द्वारा होनेवाले उल्लेखका वास्तिवक अर्थ भी संगत हो जाता है तथा तिब्बतीय इतिहास लेखक तारानाथका धर्मकीर्तिको तिब्बतके राजा 'स्रोङ् त्सन् गम् पो' का, जिसने सन् ६२९ से ६८५ तक राज्य किया था, समकालीन लिखना भी युक्तियुक्त सिद्ध हो जाता है।

अकल्क्कुदेवने धर्मकीर्तिके ग्रन्थोंकी केवल मार्मिक आलोचना ही नहीं की है किन्तु परपक्षके खण्डनमें उनका शाब्दिक और आर्थिक अनुसरण भी किया है। यथा-

(१) धर्मकीर्तिकी सन्तानान्तरसिद्धिका पहिला श्लोक यह है-

''बुद्धिपूर्वो कियां दृष्टा स्वदेहेऽन्यत्र तद्ग्रहात्। मन्यते बुद्धिसद्भावं सान येषु न तेषु धीः॥"

अकल्झदेवने तत्त्वार्थवार्तिक ( ए० २५ ) में इसे 'तदुक्तम्' के साथ उद्धृत किया है तथा सिद्धिविनिश्चय'में तो यह क्लोक 'शायते बुद्धिरन्यत्र अभ्यान्तेः पुरुषेः कवित्' यह पाठमेद करके मूलमें ही शामिल कर लिया है।

(२) हेतुबिन्दु ( १० ५३ ) का 'अर्थिकयार्थी हि सर्वः प्रेक्षावान् प्रमाणमप्रमाणं वाऽन्वेचते' यह वाक्य रूपीयस्त्रय स्ववृत्ति ( १० ३ ) में मूल रूपसे पाया जाता है।

हेतुबिन्दु (पृ० ५२) की 'पक्षधर्मस्तदंशेन' यह आद्य कारिका सिद्धिवि०" (६।२) में आलोचित हुई है।

(३) प्रमाणविनिश्चयके

### "सहोपलम्भनियमाद्भेदो नीलतद्वियोः।"

<sup>(</sup>१) इस्सिंगकी भारत यात्रा पृ० २७७।

<sup>(</sup>२) स्व० आचार्य नरेन्द्रदेव भी धर्मकीर्तिका समय ई० ६७५-७०० मानते थे।-बौद्धधर्म दर्शन ए० १७०।

<sup>(</sup>३) राहुलजीकी सूचनातुसार। (४) सिद्धिवि० टी० पृ० १६४। (५) सिद्धिवि० टी० पृ० ३२४, ३७२।

इस रहोकांशकी आलोचना अष्टशती में हुई है।

सिद्धिवि० (५१३) में "शब्दाः कथं कस्यचित् साधनम् इति बुबन्" वह वाक्य प्रमाण-विनिश्चयका उल्लेख कर रहा है; क्योंकि टीका (ए० ३२०) में इस वाक्यको 'तदुक्तं विनिश्चये' करके उद्भृत किया है।

(४) वादन्यायकी

### "असाधनाङ्गवचनमदोषोद्भावनं द्वयोः। निग्रहस्थानमन्यसु न युक्तमिति नेप्यते॥"

इस आद्य कारिकाकी समालोचना न्यायिवनिश्चय<sup>8</sup> सिद्धिविनिश्चय<sup>8</sup> और अष्टशती<sup>9</sup>में की गई है।

(५) न्यायिवन्दु के 'विज्ञानेन्द्रियायुनिरोधस्थणस्य मरणस्य' इस अंशकी आलोचना 'यदि पुनरायुनिरोधमेव मरणं कि स्याद्यतः तद् विज्ञानादिनिरोधेन विशिष्यते ।' इस सिद्धिवि॰ में की गई है।

(६) प्रमाणवार्तिककी आलोचना तो सिद्धिविनिश्चय और न्यायिविनिश्चयमें दसों स्थानोंमें हैं। इसके लिये देखो अकलङ्कप्रन्थत्रय टिप्पण-ए० १३१-१३३, १३६-१३९, १४१, १४२, १४६, १५२, १५५-१५७, १५९-१७० में आये हुए प्रमाणवा० के अवतरण तथा सिद्धिव० मूलके उद्धृत वाक्य ।

प्रमाणवा । स्ववृत्तिके भी अवतरण सिद्धियि । मूलके उद्धृत वाक्य परिशिष्ट में देखना चाहिए ।

(७) सिद्धिविनिश्चय'में 'पतेन सम्बन्धपरीक्षा प्रत्युक्ता' लिखकर अकलङ्कदेवने धर्मकीर्तिके 'सम्बन्ध परीक्षा' प्रकरणका ही उन्लेख किया है। यह त० दलोक वार्तिक (ए० १४८-), प्रमेयकमलमार्तण्ड (ए० ५०९-११), स्या० रत्नाकर (ए० ८१२-) और प्रमाणवार्तिकमाध्यकी भूमिका (ए० (ङ)) में पूरी उद्घृत है।

्रस तरह अकलङ्कदेवने धर्मकीर्तिकी समस्त प्रन्थराधिका ही नहीं उसकी व्याख्याओंका भी आलोडन किया है और उनकी आलोचना की है।

## जयराशिका तत्त्वोपप्लव और अकलङ्क-

भृद्रजयराशिकृत तत्त्वोपष्ठवसिंह ग्रन्थ बड़ौदासे प्रकाशित हुआ है। उसके विद्वान् संपादक पंण् सुखलालजीने जयराशिका समय अनन्तवीर्य और विद्यानन्दके उस्टेखोंको उत्तराविध मानकर ईसाकी ८ वीं शताब्दी अनुमानित किया है'। भारतीय विद्या'िमं प्रकाशित 'तत्त्वोपष्ठवसिंह—चार्वाकदर्शनका एक अपूर्व प्रन्थ' टेलमेंश्रीमान् पंण्सुखलालजीने ईण्ण्य और ईण्ण्य देश वीच जयराशिका समय मानते हुए ये वाक्य लिखे हैं—"पर साथमें इस जगह यह भी ध्यानमें रखना चाहिए कि ईण्सन् की आठवीं शताब्दीके उत्तराधंमें होनेवाले या जीवित ऐसे अकलङ्क हरिभद्र आदि किसी जैन विद्वान् का त्रवोपष्ठवमें कोई निर्देश नहीं है और न उन विद्वानोंकी कृतियों में ही तत्त्वोपष्ठव का वैसा सूचन है।" किन्तु हरिभद्रके प्रन्थों में तत्त्वोपष्ठवका स्पष्ट निर्देश न होनेपर भी हमें अकल्झके सिद्धिविनिश्चयका निम्नलिखित सन्दर्भ इस निर्देश पहुँचा देता है कि अकलङ्कदेवके सामने तत्त्वोपष्ठववादीके विचार अवश्य थे। यथा—

''प्रमाणाभावेन प्रत्यक्षमेकं नापरं प्रमेयतस्वं वेति न तथा प्रतिपत्तुमर्हति । प्रमाणान्तर-

- (१) अष्टसह० ५० ८१ ।
- (२) इलो० ३७८। (३) सिद्धिवि० टी० पृ० ३३२,३३४।
- (४) अष्टसह० ४० ८९ । (५) न्यायबि० ३।५९ ।
- (६) सिद्धिवि० टी० पृ० १६५। (७) सिद्धिवि० टी० परि० पृ० ७६५।
- (८) सिद्धिवि० टी० पृ० ७४९।
- (९) तस्वोपप्रच॰ प्रस्तावना पृ० १०। (१०) भारतीय विद्या वर्ष २ अंक १।

प्रतिषेधे प्रत्यक्षस्रभागुपपत्तेः किं केन विद्ध्यात् प्रतिषेधयेद्वा यतः चातुर्भौतिकमेव जगत् स्यात् । यदि नाम खसंवेदनापेक्षया बहिरन्तद्योपप्लुतमिति ; स्क्रमेवैतत् , निराक्कतपर-द्र्शनगमनात् । विश्रमैकान्तमुपेत्य स्वसंवेदनेऽपि अपलापोपलन्धेः अन्यथा विप्रतिषेधात् चतुर्भृतव्यवस्थामपि लक्षणभेदात् कथयितुमर्हति, अन्यथा अनवस्थाप्रसङ्गात् ।"

-सिद्धिवि० स्ववृ० ४।१२।

इसमें प्रथम तो यह बताया है कि प्रमाणमात्रका निषेध करनेपर प्रत्यक्ष ही प्रमाण है यह स्वीकार नहीं किया जा सकता; क्योंकि अनुमान प्रमाणका निषेध करनेपर प्रत्यक्षका रूक्षण सिद्ध नहीं हो सकता, तब किसका किससे विधान या प्रतिषेध किया जायगा जिससे चातुर्मीतिक जगत् माना जाय। यदि स्वसंवेदनकी अपेक्षा बाह्य और आम्यन्तर दोनों तत्त्वोंको उपण्छत कहते हो तो यह भी कथन 'सूक्त' नहीं हुआ; क्योंकि जिस बौद्धदर्शन (स्वसंवेदन प्रत्यक्षवाद) का खण्डन किया था उसी दर्शनका आश्रय रुका पड़ा। फिर विभ्रमेकान्तका आश्रय रुकर स्वसंवेदनका भी अपरूप किया जा सकता है। यदि स्वसंवेदनमें विभ्रम नहीं है तो चतुर्भृतस्यवस्था भी रुक्षणमेदपूर्वक कहनी चाहिए। अन्यथा चतुर्भृतस्यवस्था नहीं होगी आदि।

जैसा कि पं मुखलाल जीने स्वयं उक्त लेखमें लिखा है कि-"जयराशि बृहस्पतिका अनुयायी होकर भी अपनेको बृहस्पतिसे भी ऊँची बुद्धि भूमिकापर पहुँचा हुआ मानता है।" सचमुच जयराशिकी वही प्रकृति इस सन्दर्भमें साफ-साफ झलकती है। पूर्वोक्त सन्दर्भमें अकल्ङ्कदेव जयराशिको, जो कि बाह्य और अन्तर सर्वत्र तत्त्वको उपन्छत तत्त्व ही कहता है, समझाते हैं कि स्वसंवेदनके माने विना विधि-प्रतिपेध नहीं किया जा सकता। फिर जिस प्रकार अन्यके निपेधके लिये स्वसंवेदन मानना चाहते हो; उसी तरह चतुर्भृत व्यवस्था भी कहनी चाहिये और वह व्यवस्था प्रत्यक्षके विना नहीं हो सकती और प्रत्यक्षकी व्यवस्था प्रमाणान्तरके अभावमें सम्भव नहीं है। तात्पर्य यह कि अनुमान नामका प्रमाण भी मानना होगा आदि।

अतः अकलङ्कके उक्त सन्दर्भमें आए हुए 'बहिरन्तश्च उपण्लुतम्' पद यह रपष्ट बता रहे हैं कि उनकी दृष्टिमें तत्त्वोपष्ठववादी है। सिद्धिविनिश्चय टीकाकार अनन्तवीर्यने इस अंशकी व्याख्या तत्त्वोपप्रव और जयराशिका नाम टेकर ही की हैं । अतः अकलङ्कके सामने जयराशिके रहनेपर पंडितजीने जो जयराशिके समयकी पूर्वाविध (ई० ७२५) बताई है वह उत्तराविध होनी चाहिये।

इसके समर्थनके लिये एक अन्य प्रमाण यह है-धर्मकीर्तिने सुखकी ज्ञानरूपता सिद्ध करनेके लिये निम्नलिखित रलोक प्रमाणवार्तिक (३१२५२) में लिखा है-

"तद्तद्रृपिणो भावाः तद्तद्रृपहेतुजाः। तत्सुखादि किमशानं विश्वानाभिष्ठहेतुजम्॥"

अर्थात् तद्रूप पदार्थ तद्रूप हेतुसे उत्पन्न होते हैं और अतद्रूप पदार्थ अतद्रूप हेतुसे। तो जब सुख विज्ञानके अभिन्न कारणोंसे उत्पन्न होता है तो उसे अज्ञानरूप क्यों कहा जाय? जयराशि धर्मकीतिंके इसी युक्तिवादको रूपको ज्ञानात्मक सिद्ध करनेके लिये लगाते हुए उक्त क्षोंकके 'सुखादि' पदके स्थानमें 'रूपादि' पद रख देते हैं—

"अथ ज्ञानं ज्ञानेन उपादनभूतेन जन्यते ; रूपमपि तेनैव जन्यते । निह तस्य रूपोपादाने आत्माऽन्यत्वम् । एवं च

तदतद्र्षिणो भावाः तदतद्र्पदेतुजाः । <sup>१</sup>तद्र्षादि किमञ्जानं विद्यानाभिन्नदेतुजम् ॥

<sup>(</sup>१) भारतीय विद्या वर्ष २ अंक १।

<sup>(</sup>२) ''तत्त्वोपप्कवकरणात् जयराशिः सौगतमतमवलम्ब्य बृयात् तन्नाह−स्वसंवेदन इत्यादि''– सिद्धिवि० टी० पृ० २७८।

<sup>(</sup>३) 'तद्रूपादि' पद बदला हुआ यह क्लोक विद्यानन्दकी अष्टसहस्री (ए० ७८) में 'तदुक्तम्' के साथ उद्घृत है।

#### अथ रूपोपादानजन्यत्वे ... ''-तत्त्वोप० पृ० ४५।

इस सन्दर्भ में तत्त्वोपप्रवमें जो यह परिवर्तित श्लोक जयराशिने प्रस्तुत किया है वह उद्धृत बाक्य नहीं है जैसा कि प्रकाशित संस्करणमें छापा गया है ; क्योंकि उसके आगे पीछे उद्धृतवाक्य सूचक 'उक्तं च' आदि कोई पद नहीं है।

जयराशिके इस 'तद्भपादि' वाली बातका उत्तर् धर्मकीर्तिके शिष्य प्रशाकरने अपने प्रमाणवार्तिका-सङ्कार (१० ३१३) में जयसिंहकी बदली हुई कारिकाका उद्धरण देकर ही दिया है—

"अनेन एतद्पि निरस्तम्-

तद्तद्रपिणो भावाः तद्तद्रपहेतुजाः।

तद्रपादि किमज्ञानं विज्ञानाभिन्नहेतुजम् ॥" -प्र॰ वार्तिकाल॰ पृ॰ ३१३।

इससे यह अत्यन्त स्पष्ट हो जाता है कि जयराशि धर्मकीर्तिके उत्तरकालमें तथा प्रज्ञाकरके पहिले हुए हैं या इन दोनोंके समकालीन हैं।

महापण्डित राहुल सांकृत्यायनने प्रज्ञाकरका समय ई० ७०० ही रखा है<sup>1</sup>। जो ठीक है। हमने 'प्रज्ञाकर गुप्त और अकलङ्क' की तुलना करते हुए विस्तारसे बताया है<sup>1</sup> कि अकलङ्क देवने प्रज्ञाकरके माविकारणवाद और स्वप्नान्तिकशरीरवादका निरसन किया है।

अतः तत्त्वोपप्रविकारकी आलोचना करनेवाले प्रज्ञाकरका भी खण्डन करनेवाले अकलङ्कदेवके सामने यदि तत्त्वोपप्रविवाद रहता है तो उसमें कोई बाधा नहीं है।

ऐसी स्थितिमें हमें जयरात्रिके समयको थोड़ा और पूर्व में खींचना होगा यानी उनकी समयाविष-धर्मकीर्ति और प्रजाकरके बीचमें ई० ६५० से ७०० तक रखनी होगी ।

आचार्य अनन्तवीर्यने प्रस्तुत टीकामें जयसिंहराशि और तत्त्वीपष्टव प्रन्थका खण्डन नामोल्टेख करके किया है<sup>र</sup> ।

## प्रज्ञाकरगुप्त और अकलङ्क-

आ० धर्मकीर्तिके टीकाकारों में प्रज्ञाकरगुप्त आगमापेक्षी टीकाकार हैं। ये केवल टीकाकर ही नहीं ये किन्तु कुछ अपने स्वतन्त्र विचार भी रखते थे। डॉ० सतीशचन्द्र विचार पूण्णने इन्हें १०वीं सदीका विद्वान् लिखा हैं। महापण्डित राहुल सांकृत्यायनने टिवेटियन गुरू परम्पराके अनुसार इन्हें ई० ७०० का विद्वान् वताया हैं। इनका नामोल्लेल विचानन्द (ई० ८००-८४०) अनन्तवीर्य (ई० ९५०-९९०) प्रमाचन्द्र (ई० ९८०-१०६५) वादिराज (ई० १०२५) और वादिदेवस्रि (ई० १११७-११६९) ने किया है। "ज्ञयन्तमञ्जने वातिकालङ्कार (पृ० ३२५) से "एकमेचेदं हर्षविषादाद्यनेकाकार्विचर्तं पदयामः तत्र यथेष्टं संद्याः कियन्ताम्" इस वाक्यका उद्धरण देकर उसका खण्डन किया है। जयन्तमञ्जन सयय ई० ८१० तक है।

इस्सिंगने अपने यात्रा-विवरणमें जिस प्रज्ञागुप्तका नाम लिया है और लिखा है कि ''प्रज्ञागुप्त (मितपाल नहीं) ने सभी विपक्षी मतोंका खण्डन करके सच्चे धर्मका प्रतिपादन किया।'' यह यही प्रज्ञाकर गुप्त हैं कोई दूसरा नहीं। इस तरह सन् ६९१-९२ में लिखे गये यात्राविवरणमें प्रज्ञाकरगुप्तका नाम होनेसे ये

<sup>(</sup>१) प्रमाणवार्तिकभाष्य प्रस्तावना पृ० (६)।

<sup>(</sup>२) अकलङ्क प्रनथत्रय प्रस्ता० ए० २६। (३) देखो ए० २७७, २७८।

<sup>(</sup>४) हि० इ० छि० पृ० ३३६। (५) वाद-पाय परिशिष्ट और प्रमाणवार्तिकभाष्य प्रस्तावना। (६) अष्टसहरू पृ० २७८। (७) सिद्धिवि० टी० परि० ९। (८) प्रमेयक० पृ० ३८०। (९) न्यायवि० वि० प्र०, द्वि० भाग। (१०) स्या० रत्ना० पृ० ३१४। (११) न्यायम० प्रमे० पृ० ७०।

धर्मकीर्तिके समकालीन ही सिद्ध होते हैं। हाँ, धर्मकीर्ति निश्चयतः वृद्ध थे और ये युवा रहे होंगे। अतः इनका समय ई० ६६० से ७२० तक मानना ठीक है। आगे अकलङ्कभी तुल्नामें बताया जायगा कि इनके प्रन्थोंको अकलङ्कने देखा है। इस तरह इनके उक्त समयका पूरा-पूरा समर्थन हो जाता है। ये प्र० वा० स्ववृत्तिके टीकाकार कर्णकगोमिसे पहिले हैं; क्योंकि कर्णकगोमिने "अलङ्कार प्यावस्तुत्वप्रतिपाद्नात्" लिखकर इनके प्रमाणवार्तिकालङ्कारका उल्लेख किया है।

प्रज्ञाकरगुप्तके कुछ अपने भी विचार थे जिनका ये स्वतन्त्र भावसे प्रतिपादन ही नहीं समर्थन भी करते थे--

(१) ये सुपुप्त अवस्थामें ज्ञानकी सत्ता नहीं मानते थे। जाग्रत अवस्थाके ज्ञानको प्रवोधकालीन ज्ञानका उपादान मानकर अतीतको कारण मानना तथा भाविमरणको वर्तमान अपशकुनमें कारण मानना इनकी विशेषता थी। तात्पर्य यह कि अतीतकारणवाद और माविकारणवाद दोनों ही प्रज्ञाकरके मत थे। ये मत वार्तिकालङ्कार (पृ० ६८) में इस प्रकार प्रतिपादित हैं—

"अविद्यमानस्य करणमिति कोऽर्थः ? तद्नन्तरभाविनी तस्य सत्ता । तदेतदानन्तर्यः मुभयापेक्षयापि समानम् । यथैव भूतापेक्षया तथा भाव्यपेक्षयापि । न चानन्तर्यमेव तत्त्वे निवन्धनम्, व्यवहितस्यापि कारणत्वात् । तथाहि—

गाढसुप्तस्य विज्ञानं प्रवोधे पूर्ववेदनात् । जायते व्यवधानेन कालेनेति चिनिश्चितम् ॥''-प्र॰ वार्तिकाल० ।

प्रमेयकमल मार्तण्ड का "ननु प्रज्ञाकराभिप्रायेण भाविरोहिण्युद्यकार्यतया "" यह उल्लेख इस बातका सबल प्रमाण है कि प्रज्ञाकर भाविकारणवादी थे। इसी तरह व्यवहितकारणवादके प्रसङ्गमें अनन्तवीर्यका यह लिखना कि—"इति प्रज्ञाकरगुतस्यैव मतं न धर्मोत्तरादीनामिति मन्यते।" प्रज्ञाकरके व्यवहितकारणवादीकी प्रसिद्धिका खासा प्रमाण है। प्रज्ञाकरके समकालीन धर्मोत्तर आदि तथा उत्तरकालीन शान्तरक्षित आदि इस मतसे सहमत नहीं थे।

(२) स्वप्नान्तिक शरीर मानना । प्रजाकर स्थूलशरीरके अतिरिक्त स्वप्नमें एक सूक्ष्मशरीर और भी मानते रहे हैं। उसीमें स्वप्न सम्बन्धी समस्त अर्थक्रियाएँ होती हैं। यथा-

> "यथा स्वप्नान्तिकः कायः त्रासस्हन्नधावनैः। जाग्रदेहविकारस्य तथा जन्मान्तरेष्वपि॥"

अनन्तवीर्य सिद्धिवि॰ टीकाँमें "यस्तु प्रश्नाकरः स्वप्नान्तिकश्ररीरवादी" लिखकर इनके स्वप्नान्तिकशरीरवादित्वका समर्थन करते हैं।

(२) पीतशंखादिज्ञानोंसे अर्थिक्रिया नहीं होती अतः वे प्रमाण नहीं हैं, पर संस्थानमात्र अंशसे होनेवाली अर्थिक्रिया तो उनसे भी हो सकती है अतः उस अंशमें उन्हें अनुमानरूपसे प्रमाण मानना चाहिए तथा अन्य अंशमें संशयरूप । इस तरह एक ज्ञानमें आंशिक प्रमाणता तथा आंशिक अप्रमाणता है—

"पीतशङ्कादिविद्यानं तु न प्रमाणेव तथार्थक्रियाच्याप्तेरभावात्, संस्थानमात्रार्थक्रिया-प्रसिद्धौ अन्यदेव द्यानं तथाहि-

> प्रतिभास एवम्भूतो यः न स संस्थानवर्जितः । एवमन्यत्र दृष्टस्वाद् अनुमानं तथा च तत् ॥

ततोऽनुमानं संस्थाने संशयः परत्रेति प्रत्ययद्वयमेतत् प्रमाणमप्रमाणं च।"

–प्र० वार्तिकाल० पृ०५।

<sup>(</sup>१) प्र० वा० स्व० वृ० टी० पृ० १७३। (२) पृ० ३८०।

<sup>(</sup>३) सिद्धिवि० टी० पृ० १९६। (४) प्र० वार्तिकाल० प्र० ५६। (५) पृ० १६५।

अकलङ्कदेवने प्रज्ञाकर गुप्तके उक्त सभी सिद्धान्तोंका खण्डन किया है। यथा-

- (१) अकलङ्कदेव सिद्धिवि<sup>०</sup><sup>१</sup>में "न हि स्वापादौ चित्तचैतसिकानामभावं प्रतिपद्यमानान् प्रमाणमस्ति ।" इस वास्यके द्वारा स्वापादिमें ज्ञानाभाव माननेवालींका खण्डन करते हैं।
- (२) न्यायविनिश्चय (श्ठो॰ ४७) में अकलङ्कदेवने प्रजाकरके खप्नान्तिकशरीरका 'अन्तःशरीर' शब्दसे उत्स्थेल करके पूर्वपक्ष किया है।
- (३) जिस प्रकार प्रजाकर गुप्तने पीतरांखादिज्ञानोंको संस्थानमात्र अंशमें प्रमाण तथा इतरांशमें अप्रमाण कहा है उसी तरह अकलङ्क भी लघीयस्त्रय तथा अप्रशतीमें द्विचन्द्रज्ञानको चन्द्रांशमें प्रमाण तथा द्वित्वांशमें अप्रमाण कहते हैं। अप्रशती में तो वे प्रजाकर गुप्तकी संस्थानुमात्रको अनुमान माननेकी बातपर आक्षेप करते हैं। यथा—"नापि लेक्किकं लिक्किलिक्किम्बन्धाप्रतिपत्तेः।"

प्रज्ञाकरके वार्तिकाल० (पृ० ३२५) का "**एकमेचेदं हर्षविषादाद्यनेकाकरविवर्त पश्यामः**" बाक्य सिद्धि वि० के इस वाक्यसे तुल्नीय है—

# "द्वर्षविषादाद्यनेकाकारविवर्तज्ञानवृत्तेः प्रकृतेरपरां चैतन्यवृत्तिम्…"

इस तरह इस तुलनासे स्पष्ट है कि अकलङ्कदेवने प्रज्ञाकर गुप्तके ग्रन्थोंको देला ही नहीं उनकी समालोचना भी की है I

## अर्चट और अकलङ्क-

अर्चटका दूसरा नाम धर्माकर दत्त था'। इन्होंने हेतुबिन्तुटीका क्षणभङ्गसिद्ध और प्रमाणद्वयसिद्धि ये तीन ग्रन्थ रने थे'। टिवेटियन इतिहास लेखक तारानाथके उल्लेखानुसार धर्माकरदत्त धर्मोत्तरके गुरु थे। हाँ विद्याभूपणने इनका समय ई० ९०० अनुमानित किया है'। राहुल्जीने इनका समय वादन्याय परिशिष्ट में ई० ८२५ लिखा था किन्तु प्रमाणवार्तिकालङ्कारकी प्रस्तावना ( ए० ७ ) में उसमें सुधार कर ई० ७०० दिया है, तथा टिवेटियन परम्परा के अनुसार धर्मोत्तर इनका शिष्य है यह भी सूचित किया है। हेतुबिन्दुके सम्पादक पं० मुखलालजीने इनका समय ई० सातवींका अन्त तथा ८ वींका पूर्वभाग सूचित किया है। इनमें राहुल्जी और पं० मुखलालजीका इन्हें ई० ७००से ७२५ तकका विद्यान बताना इसलिये भी उपयुक्त है कि अकलङ्कदेव (ई० ७२०-७८०) ने सिद्धिविनिश्चयमें इनकी आलोचना की है। उदाहरणार्थ—

## "सामान्यविषया व्याप्तिः तद्विशिष्टानुमितेरिति चेत्";"

यह पूर्वपश्च सिद्धिविनश्चय स्ववृत्ति में किया गया है। टीकाकार अनन्तवीर्य इसकी उथ्यानिकामें िलवते हैं कि—"सामान्य इत्यादि अर्चटमतं दृषियतुं राङ्कते।" इससे स्पष्ट है कि अकल्ड्कदेवने अर्चटकी भी समालोचना की थी। अन्य अवतरणोंके लिये 'अर्चट' नामके उल्लेख सिद्धिवि॰ टी॰ परि॰ ९ में दैं ना चाहिए।

इस तरह अर्चट-धर्माकरदत्त ई॰ ७ वीं सदीक्षे अन्तिम भागके विद्वान् होकर अकलक्कके सम-कालीन हैं। इनकी आलोचना सिद्धिविनिश्चय टीका, न्यायिविनिश्चिय विवरण तथा स्याद्वादरताकर आदिमें भी प्रचुरता से हैं।

- (२) विशेषके लिये देखो अकलङ्क अन्थत्रय प्रसा० पृ २८।
- (३) देखो लघी ० टि० पृ० १४० पं० २० से । (४) अष्टसह० पृ० २७७ ।
- (५) सिद्धिवि० टी० पृ० ६७४। (६) हेतुबि० टीकालो० पृ० २३३।
- (७) हेतुबि० टी० प्रस्ता० ए० १२। (८) हि० इं० लि० ए० ३३१।
- (९) हेतुबि॰ प्रस्ता॰ पृ० १२। (१०) सिद्धिवि०, टी॰ पृ० १७७।

## शान्तभद्र और अकलङ्क-

प्रो० दलमुख मालवणियाँने न्यायिबन्दु-धर्मोत्तरप्रदीपकी प्रस्तावना (पृ०५२) में शान्तभद्रकी टीका भी न्यायिबन्दुपर थी इसे सप्रमाण सिद्ध किया है। धर्मोत्तरप्रदीपमें 'शान्तभद्र और विनीतदेवकी टीकाओंसे लम्बे- लम्बे अवतरण देकर धर्मोत्तरने उनका खण्डन किया है। धर्मोत्तरका समय ई० ७०० है, अतः शान्तभद्रको भी धर्मोत्तरका दृद्ध समकालीन मानना चाहिए।

शान्तमद्रका मानस प्रत्यक्षके सम्बन्धमें अपना मत यह था कि-पहिले चक्षु रूपमें चक्षुर्विज्ञान उत्पन्न करता है फिर चक्षुर्विज्ञान अपने समकालीन रूपक्षणके साथ मिलकर तीसरे क्षणमें मानस प्रत्यक्षको उत्पन्न करता है । शान्तमद्रने इस प्रकारके मानसप्रत्यक्षके सद्भावमें प्रमाण यह दिया है कि-यदि मानसप्रत्यक्ष न माना जाय तो मानसप्रत्यक्षसे होनेवाले विकल्प न होंगे और इस तरह रूपादि व्यवहार न हो पायगा । 'चक्षुरादिविज्ञानसे अनुभृत हो जानेके कारण रूपादि विकल्प हो सकेंगे' यह मत सन्तानभेद हो जानेके कारण उचित नहीं है । अतः रूपादि विकल्पोंका अभाव न हो जाय इसके लिये मानसप्रत्यक्ष मानना चाहिए ।

तात्पर्य यह कि शान्तमद्र मानसप्रत्यक्षको युक्तिसिद्ध मानते थे। वे 'विकल्पोदय' रूप कार्यसे मानस-प्रत्यक्षका अनुमान करते थे और इन्द्रियविज्ञानसे सन्तानभेद होनेके कारण 'विकल्पोदय' नहीं मानना चाहते थे। 'धर्मोत्तरने न्यायविन्दुमें उनके इस मतका खण्डन किया है, और मानसप्रत्यक्षको सिद्धान्तप्रसिद्ध वताया है तथा कहां है कि इसको सिद्ध करने की कई युक्ति नहीं है। 'तब रूक्षण करनेका क्या प्रयोजन है ?' इस प्रश्नके उत्तरमें कहा है कि यदि वह ऐसा हो तो मानसप्रत्यक्ष समझना चाहिये।

अकल्ङ्कदेवने न्यायविनिश्चय (१।१६१-६२) में शान्तमद्रके इस मानस प्रत्यक्ष सम्यन्धी मतका खंडन किया है । यथा-

#### "अन्तरेणेदमक्षानुभूतं चेन्न विकल्पयेत् । सन्तानान्तरवच्चेतः समनन्तरमेव किम् ॥"

न्यायविनिश्चयविवरणकार वादिराजस्रिने इस रलोककी उत्थानिकामें 'शान्तभद्गस्तवाह' लिखकर शान्तभद्गका पूर्वोक्त मत देकर ही इस रलोककी व्याख्या की है ।

- (१) न्यायबि० धर्मोत्तरप्र० पृ० ५, ३१, ३२, ६१, १६८, २०८।
- (२) ''इह शान्तभद्रोण सीन्नान्तिकानां मतं दर्शयता पूर्वं चक्ष्मू रूपे चक्षुर्विद्यानं ततस्तेनेन्द्रिय-विज्ञानेन सहजसहकारिणा नृतीयस्मिन् क्षणे मानसप्रत्यक्षं जन्यते'' इति ज्याख्यातम्"-धर्मोत्तर प्र० पृ० ६१।
- (३) ''इह पूर्वैं:-'बाह्यार्थालम्बनभेवंविश्वं मनोविज्ञानमस्तीति क्रतोऽवसेयम्' इत्याशङ्क्य 'तदभावे तद्बलोत्पन्नानां विकल्पानामभावात् रूपादौ विषये व्यवहाराभावश्रसङ्गः स्यात्' इत्युक्तम् । 'चक्षुरादिविज्ञाने- नातुभृतत्वान्न विकल्पानामभावात् रूपादौ विषये व्यवहाराभावश्रसङ्गः स्यात्' इत्युक्तम् । 'चक्षुरादिविज्ञाने- नातुभृतत्वान्न विकल्पभावः' इति चाशङ्क्याभिहितम्-'देवद्त्तेनापि दृष्टे यज्ञद्त्तस्थापि विकल्पश्रसङ्गः ।' 'सन्तानभेदान्न भविष्यति' इति च पुनराशङ्क्य अन्नापि सन्तानभेदादेव विकल्पो न प्राप्नोति यत इहापि इन्द्रियाश्रयभेदादेव सन्तानभेदो युगपत्मवृत्तेश्च ''तस्मात् रूपादिविकल्पभावो मा भूदित्यविकल्पकं मनोन् विज्ञानमस्युपेयम् ''''-धर्मोत्तर प्र० पृ० ६२-६३ ।
- (४) "एतच सिद्धान्तप्रसिद्धं मानसप्रत्यक्षं न त्वस्य प्रसाधकं प्रमाणमस्ति । एवंजातीयकं तद्यदि स्यात् न कश्चिद् दोषः स्यादिति वक्तुं ऌक्षणमाख्यातमिति ।"−न्यायबि० टी० पृ० ६३ ।
- (५) "शान्तभद्रस्त्वाह—यद्यपि प्रत्यक्षतस्तस्य तस्मात् भेदो न लक्ष्यते कार्यतो लक्ष्यत एव । कार्यं हि नीलादिविकल्परूपं स्मरणापरन्यपदेशं न कारणमन्तरेण, कादाचित्कत्वात् । न चाक्षज्ञानमेव तत्कारणम् सन्तानभेदात् प्रसिद्धसन्तानान्तरतज्ज्ञानवत् । ततोऽन्यदेव अक्षज्ञानात्तत्कारणम् । तदेव च मामसं प्रत्यक्ष-मिति । एतदेव दर्शयित्वा प्रत्याचिल्यासुराह्-अन्तरेण-"—स्यायवि० वि० प्र० ए० ५२६ ।

सिद्धिवि० टी० (पृ० १२९) में भी 'अन्नाह शान्तभद्रः' लिखकर इनके मतसे मानसप्रत्यक्षकी कस्पनाका प्रयोजन उस मानसविकस्पकी उत्पत्तिको बताया है जो सन्तानभेदके कारण इन्द्रियज्ञानसे उत्पन्न नहीं हो सकता। अकलङ्कदेव उस मतको अपने मूल क्लोकमें उन्हींके शब्दोंमें उल्लिखत करके उसका खंडन करते हैं →

#### "प्रत्यक्षान्मानसाहते बहिनीक्षधियः स्मृतिः । सन्तानान्तरबच्चेत्तत्समनन्तरमस्य किम्॥"

–सिद्धि वि० २।५

इस तरह हम देखते हैं कि अकलङ्कदेवने न्यायविनिश्चय और सिद्धिविनिश्चय दोनोंमें शान्तभद्रकी स्पष्टतया आलोचना की है।

## धर्मोत्तर और अकलङ्क-

धर्मकीर्तिके न्यायिवन्दुके टीकाकारों में अर्थप्रधान व्याख्याकारों में धर्मात्तरका प्रधान स्थान है। ये धर्माकरदत्त अपर नाम अर्चटके शिष्य थे। 'अर्चट और अकल्क्क' शीर्पकमें लिखा जा चुका है कि अर्चट ई० एवां सदीके अन्तिम भागके विद्वान हैं, अतः उनके शिष्य धर्मोत्तरका भी समय एवांका अन्तिम भाग ही समझना चाहिए। अर्चट बृद्ध और धर्मोत्तर युवा होकर दोनों समकालीन हैं। इसका साधक एक प्रमाण यह भी है कि धर्मोत्तरकी टीकाके ऊपर मल्लवादीने टिप्पण लिखा है। मल्लवादीके सम्बन्धमें प्रो० दल्सुखजीने लिखा है कि ''डा० अल्टेकर'ने एपिग्रापिका इन्डिका'में गुजरातके राष्ट्रकृट राजा कर्क सुवर्णवर्षका एक ताम्रपट्ट सम्पादित किया है। उसमें मूलसंघके सेन आम्नायके मल्लवादी उनके शिष्य सुमति और उनके शिष्य अपराजितको दिये गये दानका उल्लेख है। यह लेख शकसंवत् ७४३ का है। डॉ० अल्टेकरका अनुमान है कि न्यायविन्दुके टिप्पणकार इस लेखमें उल्लिखित मल्लवादी हो सकते हैं और उनका यह अनुमान धर्मोत्तरके समयके साथ भी संगत होता है। शकसंवत् ७४३ अर्थात् ई० ८२१ में अपराजित हुए, मल्लवादी अपराजितके गुरु सुमतिके भी गुरु थे।"

इससे स्पष्ट है कि महल्वादी ई० ७२५ के आसपास हुए हैं तो धर्मोत्तरको ७०० ई० के आसपास होना चाहिए । इन्होंने न्यायिनदुटीका प्रामाण्यपरीक्षा अपोहप्रकरण परलोकसिद्धि क्षणभंगसिद्धि और प्रमाणिविनिश्ययटीका आदि अन्य रख्ने हैं।

शान्तभद्रके प्रकरणमें लिखा जा चुका है कि धर्मोत्तर मानस प्रत्यक्षको सिद्धान्तप्रसिद्ध मानते थे युक्तिसिद्ध नहीं। अकलङ्क देवने 'न्यायविनिश्चयमें शान्तभद्रके मानसप्रत्यक्ष सम्बन्धी विचारोंका खण्डन करनेके बाद शान्तभद्रकी आलोचना करनेवाले धर्मोत्तरके इस मतका भी कि 'मानसप्रत्यक्ष सिद्धान्तप्रसिद्ध है, उसका लक्षण विप्रतिपत्तिके निराकरणके लिये किया गया है' खंडन किया है। यथा—

"वेदनादिविद्धं चेत् कथन्नातिप्रसञ्यते
प्रोक्षितं भक्षयेन्नेति दृष्टा विप्रतिपत्तयः॥
स्वस्यां तु न कर्त्तव्यं प्रस्तावातुपयोगिषु।" —न्यायवि० १।१६२-६३
अर्थात् सुखादिकी तरह यदि वह मानस प्रत्यक्ष अनुभवगम्य है तो अतिप्रसङ्ग हो जायगा। 'प्रोक्षित

- (१) "अन्नाह शान्तसदः-तत्कल्पनया बहिरथें मानसं स्मरणं लब्धम् । नहि तत् चश्चरादिजं युक्तं भिन्नसन्तानत्वात् । ""-सिद्धिवि० दी० ए० १२९ ।
  - (२) धर्मोत्तरप्र० प्रसावना पृ० ५५ । (३) वही ।
  - (४) एपि० इं० साग २१ प्र०१३३ ।
  - (५) धर्मोत्तरम० प्रस्तावना पृ० ५३।
  - (६) न्यायवि० वि० प्र० पृ० ५३०।

मांस खाया जाय या नहीं' इसमें भी विवाद है तो इस न्यायशास्त्रमें उसका भी लक्षण करना चाहिए। यदि मानस प्रत्यक्ष आगमप्रसिद्ध है; तो उसका लक्षण नहीं करना चाहिए था आदि। वादिराजने इन कारिकाओंको 'धर्मोत्तरस्त्वाह' लिखकर उसके खंडनपरक ही लगाया है<sup>९</sup>। अनन्तर्वीर्यने भी अकलङ्कर्के अनेक वाक्योंको धर्मोत्तरके खंडनपरक लगाया है<sup>९</sup>।

## कर्णकगोपि और अकलङ्क-

आ० धर्मकीतिने प्रमाणवार्तिक दे त्वार्थानुमान परिच्छेदपर स्वरृत्ति रची है। इसकी टीका कर्णकिंगोमि आचार्यने लिखी हैं। इनका समय हमने ई० ८ वीं सदीका पूर्वभाग स्चित किया था। राहुल्जीने प्रमाणवा० स्वरृ० टीकाकी प्रस्तावना (१०१२) में इन्हें ई० ९ वीं दातान्दीका विद्वान् माना है। उसका आधार है मण्डनिमश्रको ई० ९ वीं सदीका मानना। कर्णकरोमिने मण्डनिमश्रकी "आहुर्विधात प्रत्यक्षम्" कारिका 'तदुक्तं मण्डनेन' लिखकर उद्धृत की है तथा उसकी आलोचना भी की हैं। वृहती द्वि० मागकी प्रस्तावनामें मण्डनिमश्रका समय ई० ६७० से ७२० स्वित किया गया है तथा म० म० कुण्यस्वामी द्वास्त्रीने अनेक प्रमाणोंसे ब्रह्मसिद्धकी प्रस्तावनामें मण्डनका समय ई० ६१५ से ६९० सिद्ध किया हैं। यह निश्चित है कि मण्डनिमश्र कुमारिल और प्रमाकरके अनन्तर तथा धर्मकीर्तिके समकालीन हैं, अतः इनका समय ई० ७ वीं सदीके वाद कथमपि नहीं हो सकता। कर्णकरोमिने स्वरृत्तिटीका (१०१७३) में 'अलङ्कार प्यावस्तुत्वप्रतिपादनात्' लिखकर प्रज्ञाकरके वार्तिकालक्कारका उल्लेख किया है। इसल्ये इनकी पूर्वाविध प्रज्ञाकरका समय है और उत्तराविध हमारे विचारसे अकल्क्कका समय है; क्योंकि अकल्क्कने कर्णकरोमिके मतका खण्डन किया है। अतः कर्णकरोमि ई० ७ वीं या अन्ततः ८ वीं पूर्वार्थके विद्वान् हैं।

जय कुमारिल आदिने वौद्धसम्मत पक्षधर्मत्वरूप पर आक्षेप करते हुए कहा कि चन्द्रोदय आदि हेतु समुद्रवृद्धि आदि पक्षमें नहीं रहते तत्र पक्षधर्मत्व अन्यभिचारी कैसे ? तो इसका उत्तर कर्णकगोमिने प्रव् या व्यवक्र टीकामें इस प्रकार दिया है कि कालको पक्ष मानकर पक्षधर्मत्व घटया जा सकता है ।

अकलक्कदेवने प्रमाणसंग्रह (पृ० १०४) में इसकी आलोचना करते हुए लिखा है कि—"कालादि-धर्मिकरूपनायामतिप्रसङ्गः।" अर्थात् काल आदिको धर्मी माननेमें अतिप्रसङ्ग दोप होगा।

सिद्धिवि॰ टी॰ (पृ॰ १५८) में 'यथार्थरूपं बुद्धे: वितथप्रतिभासनात्' इस कारिकाको 'कर्णक' के मतका निर्देश करनेके हेतु लगाया है और इसकी मूलहत्ति में 'स्वरूपमन्तरेण विश्वमप्रतिभासासंभ-वात्' इस अंशको 'कल्लकस्वाह' कहकर कर्णकका ही मत वताया गया है। यह कल्लक 'कर्णक' ही जात होता है।

### शान्तरक्षित और अकलङ्क-

धर्मकीर्तिके टीकाकारों में शान्तरक्षित भी बड़े प्रखर विद्वान् थे। इनका वादन्यायकी टीकाके सिवाय तत्त्वसंग्रह नामका विशास ग्रन्थ भी प्रकाशित हुआ है। इनका समय सन् ७०५-७६२ तक माना जाता है। इन्होंने सन् ७४३ में अपनी प्रथम तिब्बत यात्रा की थी। इसके पहिले ही वे अपना तत्त्वसंग्रह बना चुके होंगे। इस शान्तरक्षित और अकलङ्ककी तुलनाके लिये कुछ वाक्य देते हैं-

- (1) न्यायवि० वि० प्र० ए० ५३०।
- (२) देखो-सिद्धिवि० टी० परि० ९ में धर्मोत्तरके नामके पृष्ठ ।
- (३) अकलङ्कप्रन्थत्रय प्रसा० ए० ३०। (४) ब्रह्मसिद्धि २।१। (५) प्र० वा० स्वतृ० टी० १०९। (६) बृहती द्वि० भाग प्रसा० ए० ३१। (७) ब्रह्मसिद्धि प्रसावना ए० ५८।
- (८) ''यरोवं तत्कालसम्बन्धित्वमेव साध्यसाधनयोः। तदा च स एव कालो धर्मी तत्रैव च साध्यातुमानं चन्द्रोदयश्च तत्सम्बन्धीति कथमपक्षथमेत्वम्।''-प्र० वा० स्ववृ० ठी० ए० ११।
  - (९) विनयतोष भद्<del>टाचार्य</del>⊸तस्त्रसं ० प्रस्ता० ए० ९६ ।

"बृक्षे शाखाः शिलाश्चाग इत्येषा छौकिकी मतिः।" -तत्त्वसं० १० २६७ ।

''तानेच पदयन् प्रत्येति शाखा बृक्षेऽपि लौकिकाः।''

-प्रमाणसं० क्लो० २६ । न्यायवि० क्लो० १०४ ।

शान्तरश्चितने कुमारिलके सर्वज्ञत्व निराकरणके लिये दिये गये प्रमेयत्व और सत्त्वादि हेतुओंका उत्तर देते हुए लिखा है–

> "पवं यस्य प्रमेयत्ववस्तुसत्त्वादिरुक्षणाः। निहन्तुं हेतवोऽराक्ताः को न तं कल्पियप्यति॥"

> > -तस्वसं • पृ० ८८५

अकलङ्कने उन्हीं प्रमेयत्व और सन्व आदि हेनुओंको सर्वज्ञत्वसिद्धिमें इस प्रकार लगाया है-

"तदेवं प्रमेयत्वसत्त्वादिर्यत्र हेतुरुक्षणं पुष्णाति तं कथं चेतनः प्रतिषेद्धुमईति संशयितुं वा ।"-अष्ट्य॰, अष्टस॰ ए॰ ५८ ।

इसके सिवाय क्षान्तरक्षित सर्वज्ञत्वसिद्धिके लिये ईक्षणिकादि विद्याका दृशन्त देते हैं-

"अस्ति हीक्षणिकाद्याख्या विद्या या सुविभाविता। परिचत्तपरिज्ञानं करोतीहैव जम्मनि॥" –तत्त्वसं० १०८८८।

अकलङ्कदेव भी न्यायविनिश्चय ( क्लो॰ ४०७ ) में ईक्षणिकाविद्याका दृष्टान्त देते हैं।

इन अवतरगोंसे अकलङ्क और शान्तरक्षितके विम्बप्रतिविम्बभावका आभास हो जाता है।

इस तरह प्रज्ञाकरगुप्त अर्चट शान्तमद्र धर्मोत्तर कर्णकगोमि और शान्तरक्षितकी तुलनासे ज्ञात हो जाता है कि अकल्ड्कने इन सब टीकाकारोंके प्रन्थोंको देखा है तथा उनका खण्डन भी किया है।

श्री पं० कैलाशचन्द्रजी'ने अकल्क्का समय ई० ७ वीं शतान्दीका मध्य माना है अतः जब ये अनन्त्वीर्य और वादिराजके द्वारा अकल्क्कके मूल प्रन्थको ७ वीं के अन्तिम समयमें हुए उक्त टीकाकारों के खण्डनपरक लगाता हुआ देखते हैं तो सहसा लिख देते हैं कि—"टीकाकारोंने अकल्क्कके द्वारा जो उक्त प्रन्थकारों (शान्तमद्र प्रज्ञाकर धर्मोत्तर अर्चट) का खण्डन कराया है वह इतिहासिषद्ध है, जैसा कि अकल्क्कके समय निर्णयसे ज्ञात हो सकेगा। इम लिख आये हैं कि दार्शनिकों में ऐतिहासिक दृष्टिकोणका ध्यान रखते हुए अनुशीलनकी पद्धतिका प्रचार न था तथा इसकी पुष्टिमें धर्मोत्तरके टिप्पणकार मत्लवादीका उदाहरण भी दे आये हैं।" अतः प्रज्ञाकर धर्मोत्तर और अर्चटका अकल्क्कके प्रन्थोंका खण्डन होनेका जो उल्लेख टीकाकारोंने किया है वह तब तक निर्मान्त नहीं कहा जा सकता जब तक उक्त तीनों विद्वानोंको धर्मकीर्तिका साक्षात् शिष्य या प्रशिष्य होनेका सीभाग्य प्राप्त न हो।"

किन्दु जब अकलङ्कका समय अवाधित प्रमाणींसे ई० ७२०-७८० सिद्ध हो रहा है तथा उपर्युक्त विवेचनसे ये सभी अन्थकार धर्मकीर्तिके शिष्य-प्रशिष्य या प्रप्रशिष्य ही सिद्ध हो रहे हैं तब टीकाकारोंके द्वारा कराये गये खण्डनींका औचित्य एवं इतिहाससिद्धता अपने आप प्रकट हो जाती है। मल्लवादीके द्वारा विनीतदेवके खण्डनकी बात भी ऐसे ही भ्रान्त आधारोंसे अनुचित लगती है। जब विनीतदेव और शान्तभद्र दुर्वेकमिश्रके उल्लेखानुसार धर्मोत्तरके पूर्ववर्ती बृद्ध सिद्ध हो रहे हैं तब उस असिद्ध उदाहरणसे टीकाकारोंके उल्लेखोंमें भ्रान्तता नहीं कही जा सकती।

)k

<sup>(</sup>१) न्यायकुमुदचन्द्र प्र० भाग प्रस्ता० पृ० ९७। (२) धर्मोत्तरप्र० प्रस्ता० पृ० ५२।

## अकलङ्कका समकालीन और परवर्ती आचार्योंपर प्रभाव-

ऊपरकी तुलनासे अकल्ड्कके पूर्वयतीं और समकालीन आचार्योंके साथ उनके साहित्यिक प्रभावका यिक्कित्ति दिग्दर्शन करानेके अनन्तर अब अकल्ड्कके द्वारा प्रतिष्ठित अकल्ड्क न्यायके विस्तार और प्रसारका भी आमास दिया जा रहा है। सामान्यतया अकल्ड्कके द्वारा स्थापित व्यवस्थाओंको सभी उत्तरकालीन दि० स्वे० आचार्योंने स्वीकार किया है और उन्हें प्रमाणभूत भानकर उनका विकास किया है। केवल शान्तिस्रिर और आचार्य मल्यगिरिने उनके विचारोंसे मतभेद प्रकट किया है।

अजैन ग्रन्थोंमें अकलङ्कदेवका अवतरण केवल एक स्थानपर मिला है, वह है दुवेंकिमिश्र (ई॰ १० का अन्त) द्वारा धर्मोत्तरप्रदीप' में अकलङ्कका नाम लेकर सिद्धिविनिश्चयका दिया गया उद्धरण'।

अकल्ङ्कका उल्लेख करनेवाले, उनका उद्धरण देनेवाले तथा उनके आलोचक जैन आचार्य इस प्रकार हैं-

#### धनञ्जय कवि--

ैधन ज़य कथिका दिसन्धान काच्य तथा नाममा ला कोश प्रसिद्ध है। इनका समय डॉ॰ के॰ बी॰ पाठक ने ई॰ ११२३-११४० माना है। 'संस्कृत साहित्यका संक्षिप्त ईतिहास" के लेखकद्वयने भी इनका समय १२ वीं सदी ही माना है। किन्तु—

प्रभाचन्द्र (ई० ९८०-१०६५) ने इनके द्विसन्धानका उल्लेख प्रभेयकमलमार्तण्ड (पृ० ४०२) में किया है।

वादिराजसूरि (ई० १०२५) ने पार्श्वनाथ चरित में इनकी प्रशंसा की है।

आ॰ वीरसेर्न (ई॰ ७४८-८२३) ने धवलाटीकामें धनज्जयकी अनेकार्थनाममालाका "हेतावेवं प्रकाराद्येः" रलोक उद्धृत किया है। अतः इनका समय ई॰८ वीं सदी निश्चित होता है।

इन्होंने अपनी नाममाला के अन्त में--

"प्रमाणमकलङ्कस्य पृज्यपादस्य लक्षणम् । धनञ्जयकवेः काव्यं रत्नत्रयमपश्चिमम् ॥"

हिलकर अकल्ङ्कके प्रमाणशास्त्रकी प्रशंसा की है।

# वीरसेनाचार्य-

सिद्धान्तपारमामी आचार्य वीरसेन षट्खंडागमकी भवलाटीका तथा कसायपाहुडकी जयभवला (२० हजार खोक प्रमाण) के रचयिता थे। इनका समय ई० ७४८-८२३ हैं । ये अकलङ्कके लघु सम-कालीन हैं।

इन्होंने अकलङ्कदेवका उल्लेख 'पूज्यपाद भट्टारक'के नामसे तथा उनके तत्त्वार्थवार्तिकका उल्लेख 'तत्त्वार्थभाष्य'के नामसे इस प्रकार किया है--'

"पूज्यपादभद्वारकैरप्यभाणि सामान्यनयलक्षणिमद्मेच तद्यथा प्रमाणप्रकाशितार्थ-प्रकाशितार्थ-

- (१) ''यदाह अकळङ्कः '''-धर्मोत्तर प्र० पृ० २४६।
- (२) देखो-सिद्धिवि० टी० पृ० ५८० टि० ३।
- (३) न्यायकुमु ० द्वि ० प्रस्ता० पृ० २७ । (४) प्र० १७३ । (५) प्र० ४ ।
- (६) धवला पु० १ प्रस्ता० पू० ६२।
- (७) जैनसा० इ० पृ० १४०। (८) पर् सं० पुस्तक १ प्रस्ता० पृ० ६९।

"प्रमाणप्रकाशितार्थक्शियप्रक्रपको नयः। अयं वाष्यनयः तत्त्वार्थभाष्यगतः।" --जयभ० प्रथमभाग पृ० २१०।

नयका यह लक्षण तत्त्वार्थवार्तिक (१।३३) का है। इन्होंने धवलाटीकामें सिद्धिविनिश्चयका भी यह अवतरण लिया है—

"सिद्धिविनिश्चये उक्तम्-अवधिविभङ्गयोरवधिदर्शनमेव।"

-धवलाटीका, वर्गणा खं० पु० १३ पृ० ३५६।

किन्तु यह नाक्य प्रस्तुत सिद्धिविनिश्चयमें नहीं मिला ।

### श्रीपाल'-

श्रीपाल वीरसेनके शिष्य थे। ये जिनसेनके सधर्मा या गुरुमाई थे। जिनसेनने इन्हें जयधवला टीकाका संपालक या पोषक कहा है और आदिपुराणमें इनके निर्मल गुणोंकी प्रशंसा की है। अतः ये जिनसेनके ज्येष्ठ सहचर हैं। जिनसेनका समय ई० ७६३-८४३ है। अतः इनका समय भी यही होगा। ये अपनी बाल्यावस्थामें अकलक्क देर्शन कर सकते हैं। इन्होंने जिनसेनकी तरह अकलक्क तस्वार्थभाष्यका परिशीलन अवस्य किया होगा।

#### जिनसेन-

जयधवला और महापुराण आदिके रचयिता जिनसेन वीरसेनके साक्षात् शिष्य थे। इन्होंने अकलङ्कके निर्मल गुणोंका स्मरण किया है। इनका समय ई० ७६३-८४३ हैं। ये भी अपनी बाल्यावस्थामें अकलङ्कके दर्शन कर सकते हैं। इन्होंने अपने गुरुकी तरह अकलङ्क देवके तत्त्वार्थभाष्यका परिशीलन किया या। ये अपने गुरुकी सिद्धान्तरीकामें उनके सहायक थे।

### कुमारसेन-

जिनसेनने इरिनंश पुराण (शक्सं॰ ७०५ ई॰ ७८३) में कुमारसेनका स्मरण इन शब्दोंमें किया है—

"आकृषारं यशो लोके प्रभाचन्द्रोदयोज्ज्वलम् । गुरोः कुमारसेनस्य विचरत्यजितात्मकम् ॥"

देवसेनके कथनानुसार वीरसेनके शिष्य विनयसेन, उनके शिष्य कुमारसेनने काष्टासंघकी स्थापना की धी ।

आचार्य विद्यानन्द अपनी अष्टसहस्रीको कुमारसेनकी उक्तियोंसे वर्धमान बताते हैं\*।

मल्छिषेण प्रशस्तिमें अकलङ्कदेवसे पहिले और सुमतिदेवके बाद एक कुमारसेनका उल्लेख इस प्रकार किया गया है--

### "उदेत्य सम्यग्दिशि दक्षिणस्यां कुमारसेनो मुनिरस्तमापत्। तत्रैव चित्रं जकदेकभानोस्तिष्ठत्यसौ तस्य तथा प्रकाशः ॥१४॥"

अतः अकलङ्कके पूर्वमें उल्लिखित कुमारसेनका समय भी अन्ततः ई० ७२०-८०० सिद्ध होता है। इनके अन्तिम समयमें विद्यानन्द इनकी उक्तियोंको सुन सकते हैं और उनसे अष्टसहस्रीको पुष्टकर सकते हैं,

- (१) जैनसा० इ० पृ० १२९। (२) जैनसः इ० पृ० १४०।
- (३) जैक्सा० इ० पृ० १२९।
- (४) "कष्टसहस्रीसिद्धा साष्टसहस्तीयमत्र मे पुरयात्। शक्तवदभीष्टसहस्री कुमारसेनोक्तिवर्धमानार्था ॥"-अष्टसह० पृ० २९५।

और ये हरिवंशपुराण (ई॰ ७८३) में स्मृत हो सकते हैं। ये अकलङ्कके पूर्व-समकालीन होकर भी अकलङ्ककी अष्टशतीके द्रष्टा अवश्य रहे हैं तभी इनकी उक्तियोंसे विद्यानन्दकी अष्टसहसी परिपृष्ट हो सकती है।

#### कुमारनन्दि-

इनका उल्लेख विद्यानन्दने अपनी प्रमाणपरीक्षा<sup>रें</sup> में किया है। तस्वार्थ क्लोक वार्तिक (पृ० २८०) में इनके वादन्याय ग्रन्थका उस्लेख कुमारनन्दि नामके साथ किया गया है। यथा--

"कुमारनन्दिनश्चाहुर्वादन्यायविचक्षणाः।"

पत्रपरीक्षा (पृ॰ ३) में "कुमारनिद्भष्टारकैरिप स्ववादन्याये निगदितत्वात्" लिखकर

"प्रतिपाद्यानुरोधेन प्रयोगेषु पुनर्यथा।
प्रतिक्षा प्रोच्यते तज्ह्यैः तथादाहरणादिकम् ॥१॥
न चैवं साधनस्यैकलक्षणत्वं विरुध्यते।
हेनुलक्षणतापायादन्यांशस्य तथोदितम् ॥२॥
अन्यथानुपपत्येकलक्षणं लिङ्गमङ्गयते।
प्रयोगपरिपाटी तु प्रतिपाद्यानुरोधतः॥" ये तीन क्लोक उद्धृत किये हैं।

ैगंगवंशके पृथ्वीकोंगणि महाराजके एक दानपत्र (शक सं० ६९८ ई० ७७६) में चन्द्रनिद्को दिये गये दानका उल्लेख है। इस दानपत्रमें कुमारनिद्की गुरुपरम्परा दी है। अतः इनका समय ई० ७७६ के आसपास सिद्ध होनेसे ये भी अकलङ्क समकालीन हैं। इनके बादन्यायपर सिद्धिविनिश्चयके जल्पसिद्धि प्रकरणका प्रभाव इसल्यि माना जा सकता है कि इनके नामसे उद्भृत क्लोकोंमें अकलङ्क न्यायकी पूरी-पूरी छाप है।

#### आ० विद्यानन्द-

ये अकल्क्क्क्की अष्टशतीके व्याख्याकार हैं। आसपरीक्षाकी प्रस्तावना में पिद्यमी गंगवंशी नरेश श्रीपुरुपके उत्तराधिकारी शिवमार द्वितीय (ई०८१०) का तत्त्वार्थश्लोक वार्तिककी प्रशस्तिमें उल्लेख देखकर इनकी ग्रन्थ रचनाका समय इस प्रकार दिया गया है—"विद्यानन्दमहोदय और तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक शिवमार द्वितीयके समय (ई०८१०) आसपरीक्षा प्रमाणपरीक्षा और युत्तयनुशासनालङ्कृति ये तीन कृतियाँ राचमल्ल सत्यवाक्य प्रथम (ई०८१६-८३०) के राज्यकालमें बनी हैं क्योंकि इनमें उसका उल्लेख हैं। अध्यहस्त्री श्लोकवार्तिकके बाद की तथा आसपरीक्षा आदिके पूर्व की रचना है। यह करीय ई०८१०-८१५ में रची गई होगी तथा पत्रपरीक्षा श्रीपुरपार्श्वनाथस्तोत्र और सत्यशासनपरीक्षा ये तीन रचनाएँ ई०८३०-४० भ रचीं शांत होती हैं। इससे भी आ० विद्यानन्दका समय पूर्वोक्त ई०७७५ से ८४० प्रमाणित है।"

विद्यानन्दने विद्यानन्दमहोदयके बाद तत्त्वार्थ-श्लोकवार्तिक ई० ८१० में बनाया है। उन्होंने अपनी प्रीढ़ अवस्थामें प्रन्थ रचना प्रारम्भ की होगी। यदि विद्यानन्दका जन्म ई० ७६० में मान लिया जाय तो ये अपनी ४० वर्षकी अवस्थासे प्रन्थ रचना प्रारम्भ कर सकते हैं। ऐसी दशामें इन्हें भी कुमारसेनकी तरह अकलकुके उत्तर समकालीन होनेका सीमाग्य प्राप्त हो सकता है।

<sup>(</sup>१) "तथा चास्यधायि कुमारनिद्भद्वारकै:-अन्यथानुपपत्येकलक्षणं ...''-प्रमाण प० प्र० ७२। यह श्लोक न्यायदी० प्र० ६९, ८२ में उद्धत है।

<sup>(</sup>२) जैन सा० इ० पृ० ७९। (३) एण्टि० इ० भाग २ पृ० १५६-५९।

<sup>(</sup>४) पं वदस्वारीलालजी कोठिया-आसप० प्रस्ता० पृ० ५१-५३।

४० प्रस्तावना

विद्यानन्दने अपने तत्त्वार्थकोकघार्तिक', अष्टसहसीं, प्रमाणपरीक्षां, पत्रपरीक्षां, नयविवरणं और सत्यशासनपरीक्षां आदि सभी प्रन्थोंमें अकलङ्कके लघीयस्रयकी कारिकाएँ उद्धृत की हैं। सिद्धिविनिश्चयं और न्यायविनिश्चयं के क्षोक भी इसी तरह प्रमाणरूपमें उद्धृत हैं। इन्होंने अकलङ्कवाङ्ययको खूब माँजा और उसके गृह रहोंको अपनी प्रशाशाणपर रखकर चमकाया है।

## शीलाङ्काचार्य-

आगर्मोके अद्यटीकाकार शीलाङ्कचार्यने वि० ९२५ (ई० ८६८) में चउपन्न महापुरिस चरिउ समाप्त किया था<sup>\*</sup> । ये आगर्मोके प्रसिद्ध टीकाकार हैं । इन्होंने सूत्रकृताङ्गटीका<sup>र</sup>में लघी० से दो श्लोक उद्धृत किये हैं ।

### अभयदेव सूरि-

वादमहार्णवकार तर्कपञ्चानन अभयदेवस्रि<sup>११</sup> (ई० १० वीं सदी) ने सन्मतितर्कटीकामें लघीयस्त्रय<sup>१९</sup>की कारिकाएँ तथा उसकी स्ववृत्ति उद्भृत कीं हैं और उनकी प्रमाण-व्यवस्थाका समर्थन किया है।

### सोमदेव स्नरि-

मुप्रसिद्ध बहुश्रुत साहित्यकार आचार्य सोमदेव सृरि<sup>१३</sup> (ई० १०वीं सदी) ने यद्यस्तिलकचम्पू उत्तरार्ध<sup>११</sup> में सिद्धिविनिश्चयका **'आत्मलाभं विदुर्मोक्षम्'** श्लोक<sup>१९</sup> उद्भृत किया है ।

#### अनन्तकीर्ति-

आचार्य अनन्तकीर्ति (ई॰ १० वीं) ने अपने लघुसर्वजसिद्धिप्रकरण<sup>१६</sup>में सिद्धिविनिश्चयका 'दश-हस्तान्तर' क्षोक' उद्धृत किया है और उनके वाड्ययकी युक्तियोंसे इस प्रकरणको समृद्ध किया है।

### माणिक्यनन्दि-

सूत्रकार माणिक्यनन्दि प्रभाचन्द्रके गुरु थे। इनका समय ई० ९९३-१०५३ है<sup>१८</sup>। इन्होंने अकलङ्क बचोऽम्भोधिसे न्यायविद्यामृतका उद्धार करके ही परीक्षामुखसूत्र रचा है। विशेष विवरणके लिये परीक्षामुख-सूत्रोंकी तुलना<sup>रा</sup>में न्यायविनिश्चय और लघीयस्त्रय आदि ग्रन्थोंके अवतरण देखना चाहिए।

<sup>(</sup>१) पृ० १८५, ४२४, २३९, २७०, ३३० और २७१ में क्रमशः कारिका ४, ७, ३० ३२, ५४ और ७० :

<sup>(</sup>२) ए० १३४ में का० ३। (३) ए० ६९ में का० ३।

<sup>(</sup>४) पृ०५ में का०३। (५) श्लो०६७ में का०३२।

<sup>(</sup>६) पु० १५ स में का० ३७। (७) त० श्लो० पु० १८९ में श्लो० १।२७।

<sup>(</sup>८) त० स्रो० पृ० १८४ में स्रो० ११३। अष्टतह० पृ० ११६ में स्रो० ११५४।

<sup>(</sup>९) जैनसा० सं० इ० ५० १८१।

<sup>(</sup>१०) पृ० २२७ क और ३२६ क में क्रमशः क्लो० ४ और ७२।

<sup>(</sup>११) सन्मति० प्र० प्र० ८३। (१२) प्र० ५५३, ५५३, ५५३, ५५५, २७२ और ५४४ में क्रमशः इलो० ५, ५, १०, २२, ३२ और ५६।

<sup>(</sup>१३) जैन सा॰ इ० ए० १८२। (१४) पृ० २८०। (१५) सिद्धिवि० ७।१९।

<sup>(</sup>१६) पृ० १२०। (१७) सिद्धिवि० ८।१२।

<sup>(</sup>१८) आसप० प्रस्ता० ए० ३३ । (१९) प्रमेयक० प्रस्ता० के अन्तकी परीक्षामुखसूत्र तुलना ।

#### शान्तिस्रुरि-

वार्तिककार आचार्य शान्तिस्रि' (ई० ९९३-१०४७) ने जैनतर्क वार्तिकमें न्यायविनिश्चयके 'भेद-श्वानात्' स्ठोकको तथा सिद्धिविनिश्चयके 'असिद्धः सिद्धसेनस्य' स्ठोकको योडे परिवर्तनके साथ ले लिया हैं । इन्हींने अकलङ्कके 'त्रिधा श्रुतमविष्ठवम्' इस प्रमाणसंग्रहीय मतकी आलोचना की हैं । शेष के लिये देखो न्यायावतारसूत्र वार्तिक तुलनाभी न्यायिनिश्चय और लघीयस्त्रय के अवतरण ।

#### वादिराज-

्रस्याद्वाद विद्यापित चादिराज सूरि (ई० १०२५) न्यायिविनिश्चयके प्रख्यात विवरणकार हैं। ये अकलक्कवाड्ययके गंभीर अभ्यासी रहे हैं और इन्होंने न्यायिविनिश्चय विवरणमें क्षेंकोंके चार पाँच अर्थ तक किये हैं। गृहार्थ अकलङ्कवाड्यय रूपी रह्नोंको अगाध भूमिसे इन्होंने अनन्तवीर्यके वचनदीपकी सहायतासे लोजा और पाया था। इन्होंने अकलङ्कके समग्र वाड्ययसे उद्धरण लिये हैं तथा उनकी स्थापित प्रमाणपद्भविका समर्थन किया है।

#### प्रभाचन्द्र—

सुप्रसिद्ध टीकाकार आचार्य १० प्रभाचन्द्र (ई० ९८०-१०६५) ने अकलङ्कदेवके लवियस्वयपर लघीयस्वया-लङ्कार-न्यायकुमृदचन्द्र नामकी १८ हजार स्ठोक प्रमाण टीका रची है। इन्होंने अकलङ्कन्यायका अनन्तवीर्यकी उक्तियों से शतशः अभ्यास और विवेचन किया है। इनके सुप्रसन्न न्यायकुमुदचन्द्र नामके टीकाप्रन्य और प्रमेयकमलमार्तण्डमें अकलङ्कवाङ्मय आधारमृत दीपस्तम्भ रहा है। इन्होंने अकलङ्कके चरणोंमें अपनी श्रद्धाञ्जलि वड़ी विनम्रतासे चढ़ाई है। इनकी आत्मानुशासन तिलक टीका १९में न्यायविनिश्चय १९का भेद्धानात् प्रसीयेते' स्रोक उद्धृत है।

#### अनन्तवीर्य--

प्रमेयरत्नमालाकार अनन्तवीर्यं<sup>रा</sup> (ई॰ ११ वीं )ने प्रभाचन्द्रके प्रमेयकमलेमार्तण्डके अनन्तर अक-लङ्कवाड्ययोद्धत परीक्षामुखपर प्रमेयरत्नमाला टीका बनाई है। इन्होंने प्रमेयरत्नमाला (३।५) में लघी-यस्त्रय<sup>१९</sup> तथा न्यायविनिश्चर<sup>8</sup>को उद्धृत किया है। इन्होंने अकलङ्कोक्त न्यायका अद्धापूर्वक समर्थन किया है।

### वादिदेवसूरि

स्याद्वादरत्नाकरकार वादि देवसूरि<sup>१६</sup> (ई० १०८६–११३०) ने अकलङ्क वचनाम्भोधिसे उद्भृत परीक्षामुखसूत्रके आधारसे प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारकी रचना की है तथा उसकी स्याद्वादरत्नाकर-टीका

- (१) जैनतर्कवा० प्रस्ता० ए० १५१। (२) ए० ११०। (३) श्लो० १।११४।
- (४) स्त्रो० दा२१। (५) पृ० प३। (६) स्त्रो० २। (७) पृ० ७४।
- (८) जैनतर्कवा० पृ० २९७ ।
- (९) देखो न्यायवि० वि० दोनों भागकी प्रस्तावनाओं का ग्रन्थ विभाग और टिप्पण।
- (१०) विस्तृत विवरण देखी-न्यायकुमु० द्वि० प्रस्ता० । (११) लिखित, श्लो० १७२ की टीकामें ।
- (१२) श्लो० १।११४।
- (१३) न्यायकुसु० द्वि० प्रस्ता० पृ० ३५। (१४) श्लो० १९-२०।
- (१५) प्रमेयरतमा० ३।१५ में न्यायवि० १।१२।
- (१६) विस्तृत परिचय देखो-न्यायकुमु० द्वि० भाग प्रसा० ए० ४१ ।

भी स्वयं ही लिखी है। इनके प्रमाणनयतत्या० सूत्रीमें लघी० स्वतृत्तिके वाक्य उनकी शोभा बढ़ा रहे हैं। स्याद्वादरत्नाकर में इन्होंने अकलङ्क सिद्धिविनिश्चयका एक वाक्य उद्भृत किया है। इन्होंने अकलङ्क और अकलङ्कके टीकाकारों के वाक्यरत्नों से रत्नाकरकी खूब बृद्धि की है। इन्होंने अकलङ्क न्यायकी मूल व्यवस्थाओं को स्वीकार करके हेनुके भेद प्रभेद आदिमें उसका विस्तार भी किया है।

#### हेमचन्द्र--

किकालसर्वज्ञ हेमचन्द्र सूरि (ई० १०८८-११७३) को अकलङ्कवाङ्मयमें सिद्धिविनिश्चय बहुत प्रिय था। इसमेंसे उन्होंने प्रमाणमीमांसामें दो श्लोक उद्भृत किये हैं<sup>१</sup>। अकलङ्कदेवके द्वारा प्रतिष्ठापित अकलङ्क-न्यायके ये समर्थक और विवेचक थे।

#### मलयगिरि-

मुप्रसिद्ध आगमटीकाकार आ॰ मलगिगिर (ई॰ ११ वीं १२ वीं) हेमचन्द्रके सहविहारी थे। इन्होंने आवश्यक निर्युक्ति टीका में अकलक्क देवके 'नयवाक्यमें भी स्यात् पदका प्रयोग करना चाहिए' इस सिद्धान्तसे असहमति प्रकट की है। इसी प्रसङ्गमें उन्होंने लघीयस्त्रय स्विववृति से 'नयोऽपि तथेव सम्यगेकान्तविषयः स्यात्' यह वाक्य उद्धृत किया है। अकलक्क देवने प्रमाणवाक्यकी तरह नयवाक्यमें भी नयान्तरसापेक्षता दिखानेके लिये 'स्यात्' पदके प्रयोगकी आवश्यकता बताई है। आ॰ मलयगिरिका कहना है कि यदि नयवाक्यमें 'स्यात्' पदका प्रयोग किया जाता है तो वह 'स्यात्' शब्दसे स्वित अन्य अशेष धर्मोंको विषय करनेके कारण प्रमाणवाक्य ही हो जायगा। इनके मतसे सभी नय मिथ्यावाद हैं। किन्तु जब अकलक्कोक्त व्यवस्थाका समर्थन अन्य सभी विद्यानन्द आदि आचार्योने किया तो उपाध्याय यशोविजयजीने तदनुसार ही इसका उत्तर गुरुतत्वविनिश्चर्य में दे दिया है कि नयवाक्यमें 'स्यात्' पदका प्रयोग अन्य धर्मोंका मात्र सम्याव शोतन करता है उन्हें प्रकृत वाक्यका विषय नहीं बनाता। मलयगिरि द्वारा की गई यह आलोचना इन्हीं तक ही सीमित रही है।

#### चन्द्रसेन−

आ॰ चन्द्रसेन (ई॰ १२ वीं) ने उत्पादादि सिद्धि प्रकरणमें सिद्धिविनिश्चयका 'न परयामः' হলोक उद्धृत किया है।

#### • रत्नप्रभ⊸

आचार्य रत्नप्रभ (ई० १२ वीं) वादिदेवस्रिके ही शिष्य थे। इन्होंने अपनी रत्नकरावतारिका<sup>र</sup>ेमें अकलङ्कदेवके प्रति 'प्रकटिततीर्थान्तरीयकलङ्कोऽकलङ्कः' लिखकर बहुमान प्रकट किया है। इन्होंने उसमें लघीयस्त्रपक्के क्लोक भी यथास्थान उद्धृत किये हैं''।

- (१) १।४, २।३ और २।१२ में का॰ ३, ४ और ५ की स्ववृत्तिके वाक्य।
- (२) ए० ६४१।
- (३) पृ० १२ में सिद्धिवि० ८।२ और ८।३ ।
- (४) पृ०३ ७३ क०। (५) इस्रो०६२। (६) पृ०१७ स०।
- (७) जैन सा० सं० इ० ए० २७५। (८) ए० ७१। (९) सिद्धिवि० २।१२।
- (१०) स्या० रत्ना० पृ० ११३७। (१०) रत्नाकराव० ३।१३ में इली० १९-२०।

www.jainelibrary.org

#### आशाधर-

प्रज्ञापुञ्ज पं अशाधरजी (ई० ११८८-१२५०) ने भी अकलङ्क -वाड्ययका पारायण किया था। इन्होंने अनगारधर्मामृतटीका और इष्टोपदेशटीका में लघीयस्त्रयका चौथा और बहत्तरवाँ स्लोक उद्भृत किया है। इनका स्याद्वादिवद्याका निर्मल प्रासाद 'प्रमेयरत्नाकर' प्रन्थ अप्राप्य है अन्यथा इनके अकलङ्क वाड्ययके अवग्राहनका और भी पता लगता।

#### अभयचन्द्र--

अभयचन्द्रस्रि" (ई॰ १३ वीं) ने अकल्इदेवके ल्वीयस्रायपर एक छोटीसी तालर्यवृत्ति रची है और भड़ाकलङ्क शशाङ्कको कौमुदीने उसे समुज्वल बनाया है।

#### देवेन्द्रसूरि-

कर्मप्रत्थकार आचार्य देवेन्द्रस्रिं (ई० १३ वीं) के विद्वान् हैं। इन्होंने कर्मध्रन्थकी टीकां में रुघीयस्त्रयका 'मस्रविद्धमणि' स्रोक' उद्भृत किया है।

## धर्मभूषण-

न्यायदीपिकाकार धर्मभूषणवित (ई० १४ वीं) ने न्यायदीपिका में लघीयस्त्रय <sup>१०</sup> और न्यायविनिश्चय <sup>११</sup>के उद्धरण दिये हैं तथा अकलङ्क न्यायका दीपन किया है ।

#### विमलदास-

विमलदास गणिने नव्य शैलीमें सप्तमिङ्गतरिङ्गणी ग्रन्थ लिखा है। इन्होंने 'तदुक्तं भट्टाकलङ्कदेवैः' के साथ यह स्त्रोक उद्धृत किया है।

### ''प्रमेयरवादिभिः घर्मैरचिदारमा चिदारमकः। श्रानदर्शनतस्तस्मान्चेतनाचेतनारमकः॥''

यह रहोक स्वरूपसम्बोधनमें मूळ (रहो०३) रूपसे विद्यमान है। स्वरूपसम्बोधन ग्रन्थ रचना आदि की दृष्टि से अकळङ्कका तो नहीं माळूम होता। यह महासेनकृत भी कहा जाता है<sup>13</sup>। इस पर पाण्डवपुराणके कर्ता शुभचन्द्रने वृत्ति लिखी थी-यह पाण्डवपुराणकी प्रशस्तिसे जात होता **है।** 

विमलदासगणिने अकलक्क वाड्मयका आलोडन किया था और सकलादेश विकलादेशके प्रकरण में कालादि आठकी दृष्टिसे मेदामेद निरूपण करके उसका पर्याप्त प्रसार किया है।

#### यशोविजय--

नव्यन्याययुग प्रवर्तक उपाध्याय यशोविजयजी<sup>१३</sup> (ई० १७ वीं सदी) अकलङ्कन्यायके गहरे अभ्यासी और समर्थक थे। इनके जैनतर्कभाषा<sup>१४</sup> शास्त्रवार्तासमुञ्चयटीका<sup>१५</sup> गुस्तत्त्वविनिश्चय<sup>१६</sup> आदि प्रन्थोंमें अकलङ्क<sup>१९</sup>-

- (१) जैनसा० इ० पृ० ३४२। (२) पृ० १६९। (३) पृ०३०।
- (४) स्वा॰ प्रस्ता॰ पृ॰ ५३ (५) 'चरवारः कर्मग्रन्थाः' की प्रस्ता॰ पृ॰ १६।
- (६) प्रथम कर्मग्रन्थरीका पृ०८। (७) स्रो०५७।
- (८) न्यायदीपिका प्रस्ता० पृ० ९६-९८। (९) पृ० १२५, २४ और ७० में।
- (१०) श्लो ० पर। (११) श्लो ० १।३ और श्लो ० २।१७२।
- (१२) न्यायकुमु० प्र० प्रस्ता० पृ० ५४ ।
- (१३) जैनतकेंभाषा प्रस्ता०। (१४) पृ० २५। (१५) पृ० ३१० ख०। (१६) पृ० १६।
- (१७) क्रमशः लघी० स्ववृ० श्लो० ७६, श्लो० ४, श्लो० ३०, ६३।

वाड्ययके उद्धरण तो हैं ही, गुरुतत्विधिनश्चयमें मलयगिरिकृत अकलङ्ककी समालोचनाका सयुक्तिक उत्तर भी है। इन्होंने अष्टवाती के भाष्य अष्टसहसी पर अष्टसहसी-विवरण रचकर अकलङ्क न्यायको समुज्ज्वल किया है।

इनके सिवाय वादीभसिंहकी स्याद्वादसिद्धि वसुनन्दिकी आप्तमीमांसावृत्ति, गुणरत्नकी षड्दर्शनसमुचय बृहद्वृत्ति, मिल्लिपेणकी स्याद्वादमंजरी, भावसेनके विश्वतत्त्वप्रकाश, नरेन्द्रसेनकी प्रमाणप्रमेयकलिका, अजितसेनकी न्यायमणिदीविका (प्रमेयरत्नमाला टीका) और चारकीर्ति पण्डिताचार्यके प्रमेयरत्नमालालङ्कार आदि में भी अकल्ङ्क-न्यायके ग्रुभ दर्शन होते हैं।

\*

# अकलङ्क का समय निर्णय

पूर्वनिर्दिष्ट शिलालेखों से अकलक्कदेवका प्राचीनतम उल्लेख ई० १०१६ के शिलालेखमें है।

प्रान्थकारोंकी तुलनासे यह ज्ञात होता है कि—उनकी पूर्वाविध धर्मकीर्ति तथा उनके शिष्य
परिवारका समय है। यह समय ई० ७ वीं का उत्तरार्ध और ८ वीं का पूर्वार्ध है। विशेष कर शान्तरिक्षत
(ई० ७६२) का समय ही अकलक्ककी निश्चित पूर्वाविध है। उत्तराविक लिये उनके प्रसिद्ध टीकाकार
आ० विद्यानन्दका समय (ई० ७७५-८४०) तथा प्राचीन उल्लेख करनेवाले कवि धनक्कय (ई० ८ वीं)
और आचार्य वीरसेन (ई० ७४८-८१३) का समय है। इस तरह अकलक्कदेवके समयकी शताब्दी ई०
८ वीं सनिश्चित हो जाती है।

अब उनके समयके सम्बन्धमें जो विचार किया जा चुका है तथा जो नये प्रमाण उपलब्ध हुए हैं उनके प्रकाशमें शताब्दी के दशक निश्चित करने का प्रयक्ष किया जा रहा है।

अकल्ड्सदेवके समयके सम्बन्धमें अब तक जिन विद्वानोंने ऊहावोह किया है उनके मत दो भागोंमें बाँटे जा सकते हैं—

- (१) पहिला मत अकलङ्करेवको ईसाकी आठवीं शताब्दीके उत्तरार्धका विद्वान् माननेका है। यह मत स्व ॰ डॉ॰ के॰ बी॰ 'पाठकका है। इसके समर्थक स्व ॰ डॉ॰ सतीशचन्द्र विद्याभूपण', स्व ॰ डॉ॰ आर॰ जी॰ भाण्डारकर', पिटर्सन', खुइस राइस', डॉ॰ विटरनिट्ज', डॉ॰ एफ॰ डब्स्यू थॉमस', डॉ॰ ए० बी॰ क्रीथ'॰,
- (1) स्याद्वादिसि० प्रस्ता० ए० १९। यदि ये अकलङ्कके सधर्मा पुष्पसेनके ही शिष्य हैं तो ये अकलङ्कके भी लघुसमकालीन हो सकते हैं।
- (२) इनकी आसमीमीमांसानृत्ति पर अष्टशतीका पूरा प्रभाव है। विद्यानन्दकी अष्टसहस्त्री (ए० २९५) के उल्लेखानुसार 'जयित जगित' आदि इलोक कोई आसमीमांसाका मंगल मानते हैं। वसुनन्दिने अपनी वृत्तिमें इसे समन्तमद्र कृत तथा आत्ममीमांसाका अन्तिम इलोक माना है। यदि विद्यानन्द 'केचित्' पदसे इन्हींका निर्देश कर रहे हैं तो इनका समम ई० ९ वीं सदी का प्रारम्भ होना चाहिए।
  - (३) 'मर्तृहरि और कुमारिल'लेख,जर्नल बम्बई बाँच रायल एशि॰ सीसाइटी भाग १८ सन्१८९२।
  - (४) हि० इ० ला० ए० १८६।
- (५) ए० भा० ओ० रि० इं० भाग ११ ए० १५५ में प्रकाशित 'शान्तरक्षिताज़ रिफरेंसेस् दु कुमा-रिलाज़ अटैक्स ऑ० समन्तमद्र एण्ड अकलक्क' शीर्षक लेख।
  - (६) पिटर्सन-द्वितीय रिपोर्ट सर्च ऑफ दी मैन्यु० पृ० ७९ I
  - (७) राइस०--जर्नल रायल एशि० सो० भाग १५ ५० २९९।
  - (८) हि॰ इ॰ लि॰ भाग २ पृ० ५८८।
  - (९) प्रवचनसार अंग्रेजी अनुवादकी प्रस्ता० (जैन लिट० सो० सीरीज नं० १ केम्ब्रिज )।
  - (१०) हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिट० ए० ४९७।

डॉ॰ ए॰ एस॰ आस्तेकर<sup>9</sup>, श्री पं॰ नाथ्रामजी प्रेमी<sup>9</sup>, पं॰ सुखलालजी<sup>8</sup>, डॉ॰ बी॰ ए॰ सालेतोर<sup>9</sup>, म॰ म॰ पं॰ गोपीनाथ कविराज<sup>9</sup> आदि विद्वान हैं।

(२) दूसरा मत है अकलक्कदेवको ईसाको सातवीं शताब्दीका विद्वान् माननेका । इसका मूल आधार है—अकलक्क चित्रताका वित्रमार्कशकाब्दीय क्लोक । इस क्लोकका वित्रमसंवत् ७०० अर्थ मानकर अकलक्क समय ईसाकी ७ वीं शताब्दी माननेवालोंमें आर० नरसिंहाचार्य, प्रो० एस० श्रीकण्ठ शास्त्री, पं० जुगलुकिशोर सुख्तार, डा० ए० एन० उपाध्ये, पं० कैलाशचन्द्रजी शास्त्री और डा० ज्योतिप्रसादजी सादि हैं।

प्रथम ८ वीं शताब्दी माननेवालींकी मुख्य अवाधित युक्तियाँ इस प्रकार हैं १९-

- (१) प्रमाचन्द्रके गद्य कथाकोशमें अकलङ्कको राजा ग्रुभतुङ्गके मन्त्रीका पुत्र कहा है अतः अकल्ड ग्रुभतुङ्गके समकालीन हैं<sup>१९</sup>।
- (२) चन्द्रसिरि पर्वत पर पार्श्वनाथ बस्तिमें उत्कीर्ण एक स्तम्मलेख जिसे मल्लियेण प्रशस्ति भी कहते हैं, अकल्ड्झका साहसतुङ्गकी समामें अपने हिमशीतलकी राजसमामें हुए शास्त्रार्थकी बात कहना। यह साहसतुङ्ग दन्तिदुर्ग दितीय (ई० ७४४ से ७५६) हो सकता है<sup>रह</sup>।
  - (३) अकल्ड्स चिरतमें शक संवत् ७०० (ई० ७७८) में अकलङ्कके शास्त्रार्थका यह उल्लेख<sup>१</sup> –

## "विक्रमार्कशकाब्दीय शतसप्तममाजुषि । कालेऽकलङ्क यतिनो बौद्धैर्वादो महानमृत्॥"

द्वितीय ७ वीं शताब्दी माननेवालोंकी मुख्य युक्तियाँ इस प्रकार हैं—

- १. गद्यकथाकोशमें शुभनुङ्गकी राजधानी मान्यखेट लिखा है, और चूँकि मान्यखेट राजधानीकी स्थापना राष्ट्रकृटवंशीय अमोघवर्षने ई० ८१५ के आसपास की भी अतः कथाकोशका वर्णन प्रामाणिक नहीं है<sup>१५</sup>।
  - २. साहसतुंग दन्तिदुर्गका उपनाम या विरुद्ध था यह अनुमान मात्र है<sup>१६</sup> ।
  - ३. अकलङ्क चरितमें आए हुए श्लोकका विक्रमार्कपद विक्रम संवत्का बोधक है<sup>।</sup>
- ४. वीरसेनाचार्य जैसे सिद्धान्त पारगामीने धवला टीका (समाप्ति काल ई० ८१६) में अकलङ्कर-देवके राजवातिकके अवतरण आगम प्रमाणके रूपमें उद्धृत किये हैं। अतः अकलङ्कको बहुत पहिले सातवीं शताब्दी में होना चाहिए<sup>१६</sup>।
  - (१) दी राष्ट्रकूटाज़ एण्ड देअर टाइम्स पृ० ४०९।
  - (२) जैन हितैषी भाग ११ अङ्क ७।८।
  - (१) अकलङ्कप्रनथत्रय प्राक्कथन ए० १०। न्यायकुमुदचन्द्र द्वि० भाग, प्राक्कथन ए० १६।
  - (४) मिहिक्ल जैनि० पृ० ३५। (५) 'अच्युत' वर्ष ३ अंक ४।
  - (६) इंस्कि॰ एट श्रवणबेलगोला द्वि॰ सं॰ की भूमिका।
  - (७) ए० भा० ओ॰ रि॰ इं॰ भाग १२ में 'दी एज ऑफ शंकर' शीर्षंक रुखा।
  - (८) जैनसा० और इतिहासपर विशव ७ ५ ५ १ ।
  - (९) 'हॉ पाठकाज ब्यू ऑन अनन्तवीर्याज़ हेट' छेख, ए० भा० ओ० रि० हं० भाग १३ ए० १६१।
  - (१०) न्यायकुमु० ४० भाग प्रस्ता० ५० १०५ ।
  - (११) 'ज्ञानोदय' अंक १७ नवम्बर १९५०, 'अकलङ्क परम्परा के महाराज हिसक्षीतल' लेख ।
  - (१२) बॉ॰ पाठक-ए॰ भा॰ ओ॰ रि॰ इं॰ भाग ११ पृ॰ १५५। (१३) वहीं। (१४) वहीं।
  - (१५) एं० कैलाशचन्द्र शास्त्री-न्यायकुमुद्घन्द्र प्र० भाग प्रस्तावना पृ० १०४।
  - (१६) डॉ॰ उपाध्ये--ए॰ भा॰ ओ॰ रि॰ इं॰ भाग १२ पृ॰ ३७३। (१७) वही। (१८) वही।

- ५. सिद्धसेनगणि ई० ८ वीं सदीके विद्वान् हैं। उन्होंने अकलङ्कके सिद्धिविनिश्चयका उस्लेख किया है इसलिये अकलङ्कको ७ वीं सदीका होना चाहिए<sup>र</sup>।
- ६. हरिभद्र ( ई॰ ७००-७७० ) ने अनेकान्तजयपताकामें अकलङ्करयाय शब्दका प्रयोग किया है तथा उन पर अकलङ्कका प्रभाव है अतः अकलङ्कको उनसे पूर्व होना चाहिए ।
- .७. जिनदासगणि महत्तर ( ई० ६७६ ) ने निशीयचूर्णिमें सिद्धिविनिश्चयका दर्शनप्रभावक प्रन्थोंमें उल्लेख किया है अतः अकलङ्क को ७वीं के मध्यमें होना चाहिए ।

## हमारी विचारणा-

अकल्ङ्कदेवके प्रन्थोंके अन्तःपरीक्षण तथा बाह्य साक्ष्योंके आधारसे अकल्ङ्कदेवका समय ई० ७२०-७८० तक सिद्ध किया जा चुका हैं'। उसमें अब तक जो नई बातें और जात हो सकीं हैं उनसे हमें अपने निर्धारित समयकी हद प्रतीति ही हुई है। यह समय वही हैं जिसे स्व० डॉ० पाठकने निर्धारित किया था तथा डॉ० विद्याभूषण और प्रेमीजी आदि जिसका समर्थन करते रहे हैं। इन विद्वानोंकी कुछ युक्तियाँ बाधित हो गई हैं पर इनके निष्कर्षमें बाधा नहीं आई। कई अन्य निद्धानों तथा डॉ० सालेतोर ने भी अपने 'दी एज ऑफ गुरु अकल्क् कें लेखमें हमारे विचारोंको मान्यता दी है।

यहाँ ७ वीं सदी माननेवालोंकी उन सभी युक्तियोंपर क्रमशः विचार प्रस्तुत किया जा रहा है। जिससे बाधकोंका निराकरण होकर अकलङ्कका समय ई० ७२०-७८० निर्वाध सिद्ध होता है।

- (१) यह पहिले लिखा जा चुका है कि प्रभाचन्द्रके गद्यकथाकोदामें राजधानीका नाम मान्यलेट इसिलये खिला गया है कि उस समय साधारणतया राष्ट्रकृटोंकी राजधानी मान्यलेट रूढ हो गई थी। राष्ट्रकृट नाम आते ही 'मान्यलेटोंके राष्ट्रकृट' यह बोध होने लगा था। अतः प्रभाचन्द्रने राजधानी मान्यलेट लिख दिया है। इतने मात्रसे कथाकोहा अप्रामाणिक नहीं टहर सकता।
- (२) मिळिपेण प्रशस्ति', जिसमें 'राजन साहसतुंग' उस्लेख हैं, अवणयेल्गोलाके चन्द्रगिरि पर्वतकी पाश्वनार्थ वसतिके एक स्तम्भपर खुदी हुई है। शक संवत् १०५० (११२८) में मिळिबेण मुनिने शरीरत्याग किया था, उन्हींको स्मृतिमें यह प्रशस्ति खोदी गई थी।

इसमें क्रमशः महावादी समन्तमद्र, महाध्यानी सिंहनन्दि, षण्मासवादी वक्रमीव, नव स्तोत्रकारी वक्रमिद, त्रिलक्षणकदर्थनके कर्ता पात्रकेसरिगुर, सुमितसप्तकके रचियता सुमितदेव, महाप्रभावशाली कुमारसेन, मुनिश्रेष्ठ चिन्तामणि, दण्डिके द्वारा स्तृत कविचूडामणि श्रीवर्धदेव और सप्तति महावादिविजेता महेश्वर मुनिके वर्णनके बाद धटायतीर्ण तारादेविके विजेता अकल्ङ्कदेवका स्तयन किया गया है। यहीं स्वयं अकलङ्कदेवके मुखसे अपनी निरवद्यविद्याके विभवका वर्णन इस प्रकार दिया है—

''चूर्णिः-यस्येद्मात्मनोऽनन्यसामान्यनिरवद्यविद्याविभवोपवर्णनमाकण्येते ॥

राजन् साहसतुङ्ग सन्ति बहुवः इवेतातपत्रा नृपाः, किन्तु त्वत्सहशा रणे विजयिनः त्यागोन्नता दुर्छभाः। तद्वत्सन्ति बुधा न सन्ति कवयो वादीश्वरा वाग्मिनो नानाशास्त्रविचारचातुरिधयः काले कली मिद्रधाः॥२१॥ नमो महिल्रपेणमलधारिदेवाय॥

- (१) न्यायकुमु० प्र० भाग प्रस्ता० पृ० १०४। (२) वही पृ० १०५।
- (३) पं जुगलकिशोर मुस्तार-अनेकान्त वर्ष १ अंक १ । न्यायकुमु ० प्र० भाग प्रस्ता ० प्र० १०५ ।
- (४) अकलक्क ग्रन्थन्नय प्रस्ता० पृ० १३-३२ ।
- (५) तत्त्वोप०, जैनतर्कवा० और हेतुबि० टी० की प्रस्ता०।
- (६) बम्बई हि० सो० जर्नरुभाग ६ पृ० १० ३३। (७) पृ० १४।
- (८) जैन शिक्सांग १ पूर्व १०१ । लेख नंद ५४ (६७) । एव करु भाग २ नंद ६७ ।

(पूर्वमुख)

राजन् सर्वारिदर्पप्रविद्यस्त्रपटुस्त्वं यथात्र प्रसिद्धः स्तद्धत्त्व्यातोऽहमस्यां भुवि निखिलमदोत्पाटनः पण्डितानाम् । नो चेदेषोऽहमेते तव सदसि सदा सन्ति सन्तो महान्तो वक्तुं यस्यास्ति दाक्तिः स वदतु विदितादोषशास्त्रो यदि स्यात् ॥ २२ ॥

नाहङ्कारवशीकृतेन मनसा न द्वेषिणा केवलं नैरात्म्यं प्रतिषद्य नश्यति जने कारुण्यबुद्ध्या मया । राष्ठः श्री हिमशीतलस्य सदसि प्रायो विदग्धात्मनो बौद्योद्यान् सकलान्यिजित्य सुगतः (स घटः) पादेन विस्फोटितः ॥ २३ ॥"

प्रशस्तिमें इन क्लोकोंको प्रशस्तिकारने उद्भृत किया है। इससे ज्ञात होता है कि ये क्लोक प्रशस्तिके रचनाकालसे पहिले के हैं। इनमें वर्णित घटनाओंसे अकलङ्कदेवका साइसतुङ्ग राजाकी सभामें जाकर बादियोंको ललकारने और हिमशीतल राजाकी सभामें शास्त्रार्थके समय घड़ेको कोड़नेकी बातका समर्थन होता है।

इसी प्रशस्तिमें आगे अकल्रङ्कदेवके संघर्मा पुष्पसेन मुनिकी स्तृति है। तदनन्तर पत्रवादी विमलचन्द्र और इन्द्रनन्दिके वर्णनके बाद घटवादघटाकोटिकोविद परवादिमल्लदेवका स्तवन किया गया है। यहाँ भी उन्होंके मुखसे ग्रुभतुङ्गकी सभामें अपने नामकी सार्थकता इस प्रकार वतलवाई गई है--

> "चूर्णिः-येनेयमात्मनामधेयनिरुक्तिरुका नाम पृष्टवन्तं रूष्णराजं प्रति ॥ गृहीतपक्षादितरः परः स्यात् तद्वादिनस्ते परवादिनः स्युः। तेषां हि मल्लः परवादिमल्लः तक्षाम मन्नाम वदन्ति सन्तः॥ २९॥"

इस प्रशस्तिमें अकलङ्करेवके वर्णनसे पदवादिमल्ल तकका उक्त वर्णन अपनी ऐतिहासिक विशेषता भी रखता है। इसमें अकलङ्का साइसतुङ्गकी सभामें वादियोंको शास्त्रार्थके लिए ललकारना और परवादिमल्लका ग्रुभतुङ्गकी सभामें अपने नामका अर्थ वर्णन करना इस बातका साक्षी है कि प्रशस्तिकार इन दो राजाओंको पृथक् समझते थे। इस प्रशस्ति (ई० ११२८) से पहिले प्रभाचन्द्रके (ई० ९८०--१०६५) गद्य कथाकोशमें हिमशीतलकी सभामें हुए शास्त्रार्थकी चरचा तो है पर उनके साहसतुङ्गकी सभामें जानेका कोई उत्लेख नहीं है।

जहाँ कि शात हो सका है शुभतुङ्ग नृपतुङ्ग जगतुङ्ग आदि तुङ्गान्त उपाधियोंको राष्ट्रकृटवंशी नरेशोंने ही धारण किया था। ऋणराज प्रथमकी उपाधि शुभतुङ्ग थी यह तो शिलालेखोंमें उत्कीर्ण उन्होंकी 'प्रशस्तियोंसे बात होता है। मिल्लिपेण प्रशस्तिमें प्रन्थकारों और व्यक्तियोंका जिस पौर्वापर्यसे वर्णन किया गया है उसमें कोई बाधक देखनेमें नहीं आया। प्रशस्तिगत 'राजन् साहसतुंग' खोकमें साहसतुंगको महापराक्रमी रणविजयी और त्यागोन्नत बताया है। यह तो प्राप्त अभिलेखोंसे इतिहासप्रसिद्ध है कि "दिन्ति दुर्गने (ई० ७४८-७५३) के बीच सोलङ्की (चालुक्य) कोर्तिवर्मा (द्वितींय) के राज्यके उत्तरी भाग बातापीपर अधिकार कर दक्षिणमें फिर राष्ट्रकृट राज्यकी स्थापना की थी। शकसंबत् ६७५ (ई० ७५३) के सामनगढ़ (कोल्लापुर) के 'दानपत्रमें इसके पराक्रमका वर्णन इस प्रकार किया है—

"विषमेषु विषमक्षोको यस्त्यागमहानिधिर्दरिद्रेषु । कान्तासु वरुलमतरः ख्यातः प्रणतेषु ग्रुभतुङ्गः ॥" —ए० इं० भाग १४ पृ० १२५ ।

<sup>(</sup>१) देखो ए० १५। इसका उल्लेख न्यायमणिदीपिका ए० १ में भी है।

<sup>(</sup>२) ".....श्री कृष्ण (ष्ण) राजस्य" ग्रुभनुंगनुंगनुरगप्रबृद्धरेण्वर्धरुद्धरविकिरणस्"- ए० इ'० भाग ३ ए० १०६।

<sup>(</sup>३) भारतके प्राचीन राजवंश भाग ३ ए० २६। (४) इ० ए० भाग ११ ए० १९९।

"माद्दी महानदीरेवा-रोधोभित्तिविदारणं ……यो वस्त्रभं सपदिदण्डबलेन जित्वा राजाधिराज परमेश्वरतामुपैति ॥ कांचीशकेरलनराधिपचोल्लपाड्य-श्रीहर्णवज्जटविभेदविधानदक्षम् । कर्णाटकं बलमनन्तमज्ञेयरथ्यै-सृंत्यैः कियद्भिरिष यः सहस्रा जिगाय ॥

अर्थात् इस (दन्तिदुर्ग) के हाथी माही महानदी और नर्मदा तक पहुँचे थे।

इसने रथोंकी फौज लेकर ही कांची केरल चोल और पांड्यदेशके राजाओंको तथा राजाहर्ष और वज्रदको जीतनेवाली कर्णाटककी सेनाको हराया था। कर्णाटककी सेनासे चालुक्योंकी सेनाका ही तालार्थ है; क्योंकि चालुक्यराज पुलकेशी दितीयने वैसवंशी राजा हर्षको जीता था, जैसा कि एहोलेके शिलालेखसे विदित है। इसी दन्तिहुर्गने उजयिनीमें सुवर्ण और रत्नोंका दान दिया था।"

इस वर्णनसे हम समझ सकते हैं कि त्यागोन्नत और साहसका प्रतीक 'साहसतुंग' पद उस ग्रुभतुंगके पूर्ववर्ती राजाकी ओर इंगित कर रहा है जिसने चौछक्योंकी सेनाको जीता था।

'भारतके प्राचीन राजवंश'' में दन्तिदुर्गकी उपाधियों में 'साइसतुंग' उपाधिका भी नाम दिया है। राष्ट्रक्टोंके विशिष्ट अभ्यासी डॉ॰ अल्टेकरने भी संभावना की है कि दन्तिदुर्ग ही साइसतुंग हैं और जैसा कि आगे बताया जायगा कि—साइसतुंग दन्ति दुर्ग द्वितीयका ही नाम है यह प्राप्त शिलालेखसे भी सिद्ध हो जाता है।

प्रभाचन्द्रके गद्यकथाकोशक अनुसार यदि अकलङ्कदेव शुभतुंगके मन्त्रीके पुत्र हैं तो भी ये साहसतुंगकी सभामें अपने शास्त्रार्थकी बात कह सकते हैं। शुभतुंग कृष्णप्रथम, साहसतुंगदितदुर्गके चाचा थे और वे दितदुर्गकी युवावस्थामें मृत्यु हो जानेके बाद राज्याधिरूढ हुए थे। इनके मन्त्री पुरुषोत्तम इनसे खुद्ध हो सकते हैं, अतः जैसा कि आगे अन्य प्रमाणींसे सिद्ध होगा कि 'अकलङ्कका समय ई० ७२०-७८० है', मान लिया जाय तो अकलङ्क साहसतुंगके राज्यके अन्तिम वर्षोमें ३० वर्षके युवा होंगे और वे अपने शास्त्रार्थकी चर्चा उनकी सभामें कर सकते हैं।

इस विवेचन से इम इस निष्कर्ष पर भी सहज में पहुँच सकते हैं कि मस्लिषेण प्रशस्ति और गछ-कथा कोश का वर्णन अधिक प्रामाणिक है। उसका समर्थन प्रन्थों के आन्तरिक प्रमाणों से भी हो जाता है।

ऊपर यह बताया जा चुका है कि रणविजयी और त्यागोन्नत विशेषण ग्रुभतुंगसे पूर्ववर्ती किसी राजाको यदि ठीक ठीक बैठते हैं तो वह दिन्तदुर्ग द्वितीय ही है, और उसका ही विरुद्ध साहसतुंग होना चाहिए; स्योंकि तुङ्गान्त विरुद्धोंका राष्ट्रक्टोंमें ही परम्परागत विशेष प्रचलन था—जैसा कि आगे उद्धृत शिलालेख के "तुङ्कान्ययोक्तुङ्कजयध्यजेन" इस वाक्य में राष्ट्रक्टवंशका 'तुङ्कान्थय'शब्दले उस्लेख भी है।

और अब डॉ॰बी.ए. सालेतोरने रामेश्वर प्राह्मदूर ता॰कुडण्पाह जिला मद्रासके रामिलंगेश्वर मन्दिरके प्रांगण में प्राप्त स्तम्भलेख से साहसतुंगकी समस्याको सप्रमाण हल कर दिया है। उन्होंने अपने विद्वत्तापूर्ण लेख में उक्त मन्दिरके स्तम्भलेखका विवरण इस प्रकार दिया है—'यह स्तम्भलेख संस्कृत और कन्नड भाषामें तथा कन्नड लिपिमें लिखा हुआ है। लेखमें कोई तिथि नहीं है किन्तु यह राष्ट्रकृट राजा कृष्ण तृतीय (ई॰ ९४०-६८) के समयका है। इस लेखमें इनके सामन्त कन्नायके द्वारा रामेश्वर मन्दिरको दिये गये दानका तथा तिथ्यय

<sup>(</sup>१) भाग ३ प्र० २७। (२) दी राष्ट्रक्टाज़० पृ० ३४ का फुटनोट ।

<sup>(</sup>३) दी राष्ट्रकृटाज्ञ ७ ५० ४०९ ।

<sup>(</sup>४) साउथ इं० इं० भाग ९ पृ० ३९--४२ । लेख नं० ४२ ।

<sup>(</sup>५) साउथ इं० इं० भाग ९ नं० ४२।

<sup>(</sup>६) जर्नेल ऑफ बम्बई हि० सो० भाग ६ पृ० २९-'दी एज़ ऑफ गुरु अकलक्क ' लेख।

<sup>(</sup>७) दी सब्द्रक्टाज़ ० पृ० १२२ ।

गोरवको दी गई भूमिका उल्लेख है। इसमें लगभग २५ क्लोक हैं। इनमें कृष्णतृतीय तक के राष्ट्रकृटवंशकी राजाओंकी विकदावली है। ब्रह्मे राष्ट्रकृटवंशकी परम्परा अति चन्द्र यहु कुकुर वृष्णि वासुदेव (कृष्ण) और अनिरुद्ध तक लानेके बाद कहा है—कि उस कुलमें नृपसहस्वपूजित आसमुद्र पृथिवीका पित राजा हुआ जो राष्ट्रकृट इस नामको धारण करता था। उसी कुलमें दुर्धरबाहुवीर्य पृथिवीका एकमात्र पित दिन्तदुर्ग नामका राजा हुआ, जिसने चालुक्य लगी समुद्रका मथन कर उसकी लक्ष्मीको चिरकाल तक अपने कुलकी कान्ता बनाया था। जब यह साहसतुंग नामवाला दिन्तदुर्ग स्वर्ग सुन्दरियों शाथित हो युवावस्थामें ही स्वर्गवासी हो गया, तब चालुक्यों से प्राप्त वह राजलक्ष्मी, वेदयाकी तरह सूर्यसमान प्रतापी श्रीकृष्णराजके रम्य गुणों पर मोहित हो चिरकालतक उसे आलिङ्गित करती रही ''इत्यादि।

शिलालेखके मूल श्लोक इस प्रकार हैं---

''पवं वंशे यद्नामतिविसरद्विक्रमैकाश्रयाणां भूषा भोगीन्द्रदीर्घस्थिरभुजपरिघक्षितोवीं विवशां सहाय्यं यैः प्रयासुररिषुसमितौ श्रीमद्राखण्डसस्य [ ते ] नैकेनेकवृत्त्या शशविदादयशोराशयस्का वभूबुः तस्मिन् कुले सकलवारिधिचारवीचि काञ्चीभृतौ महितभूमिमहामहिष्यः। भर्त्ताभवत्रृपसद्दशकमोलिमान्यम्। श्रीराष्ट्रकूट इति नाम निजं दथा [नाः][४] तत्राम्बयेऽप्यभवदेकपतिः[ पृ ]थिद्याम् । श्रीदन्तिदुर्ग इति दुर्घरवाहुबीर्यो चालुक्यसिन्धुमथनोद्भवराजलक्ष्मीम् । यः संबभार चिरमात्मकुलैककान्ताम्।[५] तस्मिन् साहसतुंगनाम्नि नृपतौ स्वःसुन्दरीप्रार्थिते याते युनि दिवं दिवाकरसमं वेश्येव लक्ष्मीस्ततः। तत्रावाप भुजाद्वयेन निविडं संदिल्प रम्यैर्गुणैः। प्रीत्या प्राणसमं चिरं रमयति श्रीकृष्णराजाधिपम् ॥ [६] तस्मादभूत्स् भुरुदारकीर्तिः प्रभूतवर्पो '''''भु यो'''यामुनिवद्विभाति ॥७॥ रतिपतिष्रक्भावे दर्शनात् सुन्दरीणां सुरत धरो तत्र भूपे नुजे स्य । भ्रव इति नृपतित्वे मन्त्रिभिश्वाभिषिक्ते निरुपम इति भूमौ म बुधोपि ॥८॥ तुंगान्वयोत्तं गजयध्वजेन जगत्तं ग इति क्षितीन्द्रः ॥९॥"

इन क्लोकों के 'तिस्मिन् साहसतुंगनामिन' इस पदमें दिन्तदुर्गका दूसरा नाम साहसतुंग था इस बात का इतना स्पष्ट उल्लेख है कि उसमें किसी प्रकारके सन्देहको अवकाश नहीं है; क्योंकि इसमें दिन्तदुर्ग साहसतुंगके स्वर्गवासके बाद कृष्ण प्रथमके राजसिंहासनासीन होनेकी इतिहासप्रसिद्ध घटना और दिन्तदुर्गकी चाछक्यविजयकी घटनाका उल्लेख है। अतः अब 'साहसतुंग' नामको अनुमानमात्र कहकर उसे सन्देहकोटिमें डालनेकी कोई गुंजाइश नहीं रह जाती। साहसतुंग दिन्तदुर्गका समय ई० ७५६ तक है।

(३) जब 'साहसतुंग निर्विवादरूपसे दन्तिदुर्गका उपनाम या विरुद था' यह सिद्ध हो गया तब हमें

<sup>(</sup>१) दी राष्ट्रकूटाज़ ०:५० १०।

अकलङ्कचरितके शास्त्रार्थवाले रलोकके 'विक्रमार्कशकाब्दीय' पदको इसीके प्रकाशमें देखना होगा और इसका अर्थ शकसंवत् करके ही हम समयकी संगति विटा सकते हैं। इसके अन्य कारण इस प्रकार हैं-

- १. इस क्लोकके 'विक्रमार्कराकाध्दीय' के स्थानमें 'विक्रमाङ्कराकाब्दीय' पाठ मानना चाहिए, जिसका अर्थ है विक्रमविभूषित शकसम्बन्धी ।
- २. जैन परम्परामें शकसंवत्का उस्लेख बहुत प्राचीनकालसे ही 'विक्रमाङ्कशक' शब्दसे होता रहा है । उसके दो प्रमाण ये हैं–
- (क) घवला टीकाकी समाप्ति जगत्तं गदेवके राज्यकी समाप्ति और अमोघवर्षके प्रारम्भकालमें ई० ८१६ में हुई थी। घवला टीका प्रथम भागकी प्रस्तावना<sup>र</sup>में अनेकविध ऊहापोहसे इस समयकी सिद्धि की गई है। घवलाकी अन्तिम प्रशस्तिवाली गाथा इस प्रकार है—

## "अठतीसम्बि सतसर विक्रमरायंकिए सुसगणामे। वासे सुतेरसीए भाणुविलगो धवलपक्ले॥"

इस गाथामें धवलाकी समाप्तिका काल विक्रमराजाङ्कित शक ७३८ दिया है, जो शकसंवत् माननेसे ही ठीक सिद्ध हो सकता है; क्योंकि जगत्तुंग और अमोधवर्षके राज्यकाल इतिहाससे वही सिद्ध हैं जो इसे शकसंवत् माननेसे आते हैं<sup>8</sup>।

(ख) डॉ॰ हीरालाल्जीने अपने मतके समर्थनके लिये वहीं (पृ॰ ४०) त्रिलोकसार (गा॰ ८५०) के टीकाकार श्री माधवचन्द्र त्रैविद्यका यह अवतरण दिया है—"श्री वीरनाथनिवृतेः सकाशात् पञ्चश्वतोत्तरपट्शतवर्षाण (६०५) पञ्चमासयुतानि गत्वा पश्चात् विक्रमाङ्कशकराजो जायते।"

इस अवतरणमें वीरिनर्वाणसंवत् ६०५ में प्रवर्तित शकसंवत्के संस्थापकका 'विक्रमाङ्कराकराज' शब्दसे स्पष्ट उल्लेख है, जो हमें 'विक्रमाङ्क' पदको शकराजाकी उपाधि माननेके लिये प्रेरित करता है। इन दो प्रमाणोंसे यह बात सिद्ध हो जाती है कि जैन लेखक 'विक्रमाङ्कराक' शब्दसे शकसंवत्का उल्लेख प्राचीन काल (ई० ९वीं सदी) से ही करते आये हैं। इतना ही नहीं 'त्रिलोकप्रकृति (गाथा ८६, ८९) में शककी उत्पत्ति वीरिनर्वाणसे ४६१ वर्ष पश्चात् या विकल्पसे ६०५ वर्ष पश्चात् वतलाई गई है। उसमें यही मान्यता ध्वनित है; क्योंकि वीरिनर्वाणसे ४६१वाँ वर्ष प्रसिद्ध विक्रमके राज्यकालमें पड़ता है और ६०५ वें वर्षसे शककाल प्रास्त्म होता है। अतः अकलङ्कचित्तके रल्लेकमें शकसंवत्का उल्लेख ही इतिहाससंगत सिद्ध होता है।

सुप्रसिद्ध इतिहासत्र श्री जयचन्द्रजी विद्यालङ्कारका विचार<sup>भ</sup> भी उक्त मान्यताको पुष्ट करता है ।

<sup>(</sup>१) ए० १५ से ४५ तक।

<sup>(</sup>२) धत्रलाटीका प्रथम भाग प्रस्तावना पृ० ४९ । (३) वही ।

<sup>(</sup>४) वे भारतीय इतिहासकी रूपरेखा (पृष्ठ ८२४ से ८२९) में लिखते हैं कि-"महमूद गजनवीं समकालीन प्रसिद्ध विद्वान् यात्री अल्बेहनीने अपने भारतिषयक प्रन्थमें शकराजा और दूसरे
विक्रमादिखके युद्धकी बात इस प्रकार लिखी है-'शकसंवत् अथवा शककालका आरम्भ विक्रमादिखके
संवत्से १३५ वर्ष पीछे पड़ा है। प्रस्तुत शकने उन (हिन्दुओं) के देशपर सिन्धु नदीं और समुद्रके बीच
आर्यावर्तके उस राज्यको अपना निवासस्थान बनानेके बाद बड़े अध्याचार किये। कह्योंका कहना है कि
वह अलगन्ध्रा नगरीका शुद्ध था, दूसरे कहते हैं वह हिन्दू था ही नहीं और भारतमें पश्चिमसे आया था।
हिन्दुओंको उससे बहुत कष्ट सहने पड़े। अन्तमें उन्हें प्रवसे सहाथता मिली जब कि विक्रमादित्यने
उसपर चढ़ाई की, उसे भगा दिया और मुख्तान तथा लोनींके कोटलेके बोच करूर प्रदेशमें उसे मार डाला।
तब यह तिथि प्रसिद्ध हो गई क्योंकि लोग उस प्रजापीड़ककी मौतकी खबरसे बहुत खुश हुए और उस
तिथिमें एक संवत् शुरू हुआ जिसे ज्योतिषी विशेष रूपसे वर्तने लगे किन्तु विक्रमादित्य संवत्
कहे जानेवाले संवत्के आरम्भ और शकके मारे जानेके बीच वदा अन्तर है, इसमें में समझता हूँ कि

- (४) अकलक्क दिन्तदुर्गके समकालीन मानकर उनका समय यदि ई० ७२० से ७८० तक माना जाता है तब भी धवलाटीका (ई० ८१६) में उनके राजवार्तिकसे आगम प्रमाणके रूपमें अवतरण लिये जा सकते हैं; क्योंकि राजवार्तिक अकलक्क सैद्धान्तिक कालकी प्रथम कृति है। वह तत्त्वार्थकी टीकाओंमें इतनी परिपूर्ण और प्रमेयबहुल है कि उसकी अपने सम्प्रदाय और अपने ही प्रान्तमें प्रसिद्धिके लिए दस वर्षकी भी आवश्यकता नहीं थी।
- (५) आचार्य सिद्धसेन गणी सभाष्य तत्त्वार्थाधिगमस्त्रके व्याख्याकार हैं! इनका समय पं॰ सुखलालजीने ई० नवीं बताब्दीसे पहले और ७ वीं के बाद का निर्धारित किया है। इसका कारण भी दिया है कि गणिजीने धर्मकीर्तिका उल्लेख किया है तथा शक ७९९ (ई० ८७७) में हुए शीलांकाचार्यने आचारांगवृत्तिमें इनका उल्लेख किया है, अतः ये ई० ८ वीं सदीके उत्तरार्धके विद्वान् हैं। पंडितजीकी सम्भावना है कि—''अकल्ड्क गन्धहस्ती (सिद्धसेन) तथा हरिभद्र ये अपने दीर्घजीवनमें थोड़े समयतक भी समकालीन रहे होंगे'' और यदि यह सम्भावना ठीक है तो ई० ८ वीं सदीके उत्तरार्धके विद्वान् सिद्धसेन अकल्ड्क राजवार्तिकको देख सकते हैं।

यदापि आर्यद्राचस्वामीके एक सिद्धिविनिश्चयका और पता चला है फिर भी सिद्धसेन गणि कृत तस्वार्थभाष्य टीका (पृ० ३७) का यह उल्लेख-

"एवं कार्यकारणसम्बन्धः समवायपरिणामनिमित्तिनवर्तकादिरूपः सिद्धिविनिश्चय-सृष्टिएरीक्षातो योजनीयो विद्योषार्थिना दूषणद्वारेणेति ।"

सिद्धिविनिश्चयके ७ वें शास्त्रसिद्धि प्रस्तावके स्ठोक १३ के बाद निवद ईश्वरनिराकरण प्रकरणसे । तुल्हनीय हैं। यथा--

"तत्परिणामोपगमेऽपि समवायिकारणत्वस्थित्वाप्रवृत्त्यादेश्च परिणामिन एव सम्भवात् "" -सिद्धिवि॰ टी॰ पृ॰ ४७७।

सम्भावना यही है कि सिद्धसेन गणीने अकलङ्कके इसी ग्रन्थके इस प्रकरणकी ओर ही संकेत किया है। तब भी इससे अकलङ्कके ई०८ वीं शताब्दीवाले समयपर कोई प्रभाव नहीं पड़ता।

(६) आ॰ हरिभद्रस्रिका समय मुनि श्री जिनविजयजीने कुवलयमाला कथा (ई॰ ७७७)में उद्योतन-स्रि द्वारा हरिभद्रका स्मरण होनेसे तथा अन्य आन्तरिक प्रमाणींके आधारसे ई॰ ७००-७७० निर्धारित

उस संवत्का नाम जिस विक्रमादित्यके नामसे पदा वही शकको मारनेवाला विक्रमादित्य नहीं है, केवल दोनोंका नाम एक है (पृ० ८२४-२५) इस पर एक शंका उपस्थित होती है शालिवाहनवाली अनुश्रुतिके कारण। अल्बेरुनी स्पष्ट कहता है कि ७८ ई० का संवत् राजा विक्रमादित्य (सातवाहन) ने शकको मारनेकी यादगारमें चलाया। वैसी बात ज्योतिषी भट्टोरपल (ई० ९९६) और ब्रह्मगुप्त (ई० ६२८) ने भी लिखी है। यह संवत् अब भी एंचांगोंमें शालिवाहन शक अर्थात् शालिवाहनाव्द कहलाता है।"-भारतीय इतिहासकी रूपरेखा ए० ८३६।

उपर दिये गये अवतरणोंसे इतनी बात सिद्ध हो जाती है कि विश्रमादित्य (सातवाहन) ने शकको मारकर अपनी विजयके उपरुक्ष्यमें एक संवत् चलाया था, जो सातवीं शताब्दी (ब्रह्मगुप्त) से ही शालिवाहनाब्द माना जाता है। धवला टीका आदिमें जिस 'विश्रमाञ्च शकसंवत्' का उल्लेख आता है वह यही शालिवाहन शक होना चाहिए। उसका 'विश्रमाञ्च शक या विश्रमाकंशक' नाम शक विजयके उपलक्ष्यमें विश्रम द्वारा चलाये गये शक संवत्की स्पष्ट सूचना कर रहा है

- (१) तस्वार्थं । प्रसा० पृ० ४६ ।
- (२) जैन सा० नो सं० इ० ५० १८१।
- (३) तत्त्वार्थं ० प्रस्ता० पृ० ४३ टि० २।
- (४) अकळक्कम्रन्थत्रय प्रस्ता० ए० १०। (५) देखो आगे ए० ५३।

५२ प्रस्तावना

किया है। मुनिजीके समय निर्णयका औचित्य मानते हुए हमने न्यायकुमुदचन्द्र द्वितीय भागकी प्रस्तावना में सुझाव दिया था कि-चूँकि हरिभद्रस्रिके षड्दर्शनसमुच्चय (क्षो० २०) में वैन्यायमंजरीके

> ''गम्भीरगर्जितारम्भनिर्भिन्नगिरिगहराः । रोलम्बगबलव्यालतमालमलिनत्विषः ॥ त्वङ्गत्तडिल्लतासङ्गपिशङ्गोत्तङ्गविग्रहाः । वृष्टिव्यभिचरन्तीह नैवंष्रायाः पयोभुवः ॥''

इन दोनों क्षोकोंके द्वितीय पादोंको जैसाका तैसा ले लिया गया है। अतः उनका समय जयन्तमहके बाद होना चाहिए। विधिविवेक न्यायकणिका टीकाके-

## "अञ्चानितिमिरशमनीं परदमनीं न्यायमञ्जरीं रुचिराम्। प्रसवित्रे प्रभवित्रे विद्यातरवे नमी गुरवे॥"

इस मंगल श्लोकमें न्यायमंजरीका नाम देखकर हमने अनुमान किया था कि जयन्तका समय ई० ७६० से ८४० तक होना चाहिये; क्योंकि वाचस्पति मिश्रका समय ई० ८४१ निश्चित हैं । किन्तु अभी श्री अनन्तलाल ठाकुरने "गुठ त्रिलोचनकी न्यायमंजरी एक विस्मृत ग्रन्थ" शिर्षक लेखमें वाचस्पति गिश्रके गुठ त्रिलोचनकी न्यायमंजरीका पता दिया है । उन्होंने उक्त लेखमें बताया है कि ज्ञानश्री और रक्षकीर्तने अपने क्षणमञ्जाष्याय (ईश्वरवाद ?) आदि ग्रन्थोंमें त्रिलोचनकृत न्यायमंजरीके कई उद्धरण त्रिलोचनके नामके साथ लिये हैं । इस तरह त्रिलोचन गुरुकी न्यायमंजरीका पता लग जानेसे और वाचस्पति मिश्र द्वारा त्रिलोचन गुरुकी ही न्यायमजरीका उल्लेख किया जाना निश्चित हो जानेसे अब भट्ट जयन्तकी समयाविधिपर स्वतन्त्र भावसे विचार करना होगा।

भट्ट जयन्तके पुत्र अभिनन्दने अपने कादम्बरी कथासारमें अपनी वंशावली इस प्रकार दी है—
''भारद्वाज कुलमें शक्ति नामका गौड़ ब्राह्मण था। उसका पुत्र मित्र, मित्रका पुत्र शक्तिस्वामी हुआ। ये
शक्तिस्वामी कर्कोट वंशके राजा मुक्तापीड लिल्तादित्यके मन्त्री थे। शक्तिस्वामीके पुत्र कल्याणस्वामी,
कल्याणस्वामीके पुत्र चन्द्र तथा चन्द्रके पुत्र जयन्त हुए, जो नववृत्तिकार नामसे प्रसिद्ध थे। जयन्तके
अभिनन्द नामका पुत्र हुआ।''

काइमीरके ककोंट बंशके राजा मुक्तापीड लिखतादित्यका राज्यकाल ई० ७३३ से ७६८ तक रहा हैं । अतः इनके मन्त्री शक्तिस्वामीकी तीसरी पीढ़ीमें उत्पन्न होनेवाले जयन्तका जन्म समय ई० ७७० से पहले नहीं जा सकता । ऐसी दशामें जयन्तकी न्याममझरीकी रचना जब्दी से जब्दी ई० ८०० तक हो सकती है। अतः यदि हरिभद्रने जयन्तकी न्यायमझरीसे ही पड्दर्शनसमुचयमें उक्त स्रोक लिये हैं तो उनके समयकी उत्तरावधि ई० ८१० तक लम्यानी होगी तभी वे जयन्त भष्टकी न्यायमझरीको देख सकते हैं।

इस तरह हरिभद्रसूरिका समय ई० ७२० से ८१० तक निश्चित होता है जो उस समयके दीर्घायुष्यको देखते हुए असम्भव नहीं है। ये अकल्र्ङ्कदेवके समकास्त्रीन रहे हैं।

अनेकान्तजयपताका (पृ० २७५) में आया हुआ "अकलङ्कल्यायानुसारि चेतोहरं वचः" वाक्य अकलङ्ककृत न्यायका उल्लेख नहीं कर रहा है अपि तु न्यायकी निष्कलङ्कताका द्योतन करता है। इसी

- (१) हरिभद्रसूरिका समय निर्णय छेख, जैन सा० सं० भा० १ अंक १।
- (२) पृ० ३८ ।
- (३) न्यायमञ्जरी, विजयनगरम् संस्करण, पृ० १२९।
- (४) ज० वि० ओ० रि० सो० पटना, १९५५. भाग ४।
- (५) ''मक्षर्यां त्रिलोचनः पुनराह-बुद्धिमत्पूर्वकत्वेन''।''-वही पृ० ५०८ टि० २ आदि ।
- (६) न्यायकु० द्वि० प्रस्तावना ए० १६।
- (७) संस्कृत साहित्यका इतिहास, परिशिष्ट (स) पृ० १५।

अनेकान्तजयपताका (पृ० ३२) के "निष्कलङ्कमितसमुत्प्रेक्षितसन्त्यायानुसारतः सर्वमेव प्रमाणादि प्रतिनियतं न घटते" इस पूर्वपक्षीय वाक्यमें जिस प्रकार पूर्वपक्षी बौद्ध अपने न्यायको 'निष्कलङ्कमित-समुत्प्रेक्षित न्याय' कह रहा है इसी तरह "अकलङ्कन्यायानुसारि चेतोहरं वचः" वाक्यमें नैयायिक अपनी युक्तिको 'अकलङ्कन्यायानुसारि' कह रहा है जिसका अर्थ 'निदीषन्याय'से भिन्न कोई दूसरा नहीं हो सकता । यदि 'अकलङ्कन्यायानुसारि' वाक्यका 'अकलङ्कदेवका न्याय' यह अर्थ लिया जाय तो उसकी संगति नैयायिकके पूर्वपक्षके साथ नहीं बैठ सकती ।

इस तरह जय हरिभद्र लगभग अकलङ्कने लघुसमकालीन ई० ८ वीं शतान्दीके विद्वान् हैं तब उनके द्वारा उल्लिखित या अनुल्लिखित होनेसे उनके समयका अकलङ्कने समयाविधार कोई प्रभाव नहीं पड़ सकता।

(७) जिनदासगणि महत्तरकी निशीय चूणिमें दर्शनप्रभावक शास्त्रोंमें सिद्धविनिश्चयका नाम अवस्य दिया है। किन्तु यह सिद्धिविनिश्चय अकलक्ककृत प्रकृत सिद्धिविनिश्चय नहीं है। मुनिश्री पुण्यविजयजीको शाक-टायनकृत स्त्रीमुक्ति प्रकरणकी एक टीका मिली है, जो खंडित है। उसका आदि अन्त नहीं है इसलिए टीका-कारका नाम गाल्म नहीं हो सका। उसमें एक जगह लिखा है—"अस्मिन्नर्धे भगवदाचार्यशिवस्वामिनः सिद्धिविनिश्चये युक्त्यभयधायि आर्याद्धयमाह—यत्संयमोपकाराय वर्तते।" इसमें आचार्य शिव-खामीके सिद्धिविनिश्चय ग्रन्थका उल्लेख है जो अकलक्कदेवके सिद्धिविनिश्चयसे मिल्न है; क्योंकि इसमें स्त्रीमुक्तिका समर्थन करनेवाली वे आर्याएँ हैं जिन आर्याओंको शाकटायन ने (ई० ८१४—८६७) अपने स्त्रीमुक्ति प्रकरणमें उद्भृत किया है। इसके अतिरक्ति शाकटायनने स्वयं अपनी अमोधवृत्ति (१।३।१६८) में शिवार्यके सिद्धिविनिश्चयका उल्लेख इस प्रकार किया है—"साधु खिखदं शब्दासुशासनमाचार्यस्य आचार्येण वा। शोभनः सिद्धिविनिश्चयः शिवार्यस्य शिवार्यंण वा। शोभनः सिद्धिविनिश्चयः शिवार्यस्य शिवार्यंण वा। शोभनः सिद्धिविनिश्चयः शिवार्यस्य शिवार्यंण वा।

इन दो उल्लेखोंसे इस बातमें कोई संदेह नहीं रह जाता कि शाकटायनके सामने शिवार्यका सिद्धि-विनिश्चय रहा है, जिसमें स्त्रीमुक्तिका समर्थन था।

जब निशीयचूणिमें सिद्धिविनिश्चयका उल्लेख उपलब्ध हुआ और कच्छके मंडारसे अकल्क्ककृत सिद्धि-विनिश्चयकी अनन्तवीर्यकृत टीकाकी प्रति उपलब्ध हुई और 'अनेकान्त' में श्री पं॰ जुगलिकशोरजी मुस्तारने, इसका परिचय देते हुए निशीयचूणिका निर्देश किया, तभी 'अनेकान्त' पत्र'में श्री पं॰ सुखलाल्जी और पं॰ वेचरदासजीकी ओरसे एक संशोधन और सूचन प्रकाशित हुआ था, जिंसमें लिखा था कि—'निशीयचूणिमें निर्दिष्ट सिद्धिविनिश्चय अकलक्कदेयका तो हो ही नहीं सकता' क्योंकि वे उक्त चूर्णिके रचिता जिनदास महत्तरके बाद ही हुए हैं। अतः चूर्णिमें निर्दिष्ट सिद्धिविनिश्चय अन्य किसीका रचा हुआ होना चाहिये। और वे अन्य संभवतः श्वेतांवरीय विद्वान होंगे। अपनी इस संभावनाके उन्होंने दो मुख्य कारण बतलाये थे। एक तो श्वेताम्बरीय किसी प्रन्थ में निश्चित दिगम्बरीय प्रन्थका प्रभावकके तौर पर अन्यत्र उल्लेख न मिलना, दूसरे सन्मतितर्क जो श्वेताम्बरीय प्रतिष्ठित प्रन्थ है उसके साथ और उससे पहिले सिद्धिविनिश्चयका उल्लेख होना'।

<sup>(</sup>१) प्रो॰ दलसुखभाईने यह सूचना दी है।

<sup>(</sup>२) ''यत्संयमोपकाराय वर्तते प्रोक्तमेतदुपकरणम् । धर्मस्य हि तत्साधनमतोऽन्यदधिकरणमाहार्हन् ॥१२॥ धस्तैन्वाहिर (अस्त्यैर्यव्याहार ) ब्युत्सर्गविवेकैपणादिसमितीनाम् । उपदेशनसुपदेशो स्रुपधेरपरिग्रहत्वस्य ॥१३॥''

<sup>—</sup>स्त्रीमुक्ति प्र० इलो० १२-१३ । जैन सा० सं० खंड २ अंक ३-४ ।

<sup>(</sup>३) इस अवतरणकी सूचना श्री पं० कैलाशचंद्रजी शास्त्रीने दी है।

<sup>(</sup>४) अनेकान्त वर्ष १, अंक ४।

<sup>(</sup>५) न्यायकु० प्रथम भाग प्रस्तावना पृ० १०५, टि० ३ ।

मुनि श्री जिनविजयजीने भी 'अकलङ्क ग्रन्थत्रय' के प्रास्ताविक ( १० ५ ) में इसी प्रकारका संदेह व्यक्त किया था।

जब हमने अकलङ्क ग्रन्थत्रयकी प्रस्तावनामें अकलङ्कके ग्रन्थों के आन्तरिक परीक्षणके आधारसे उनका समय ई० ७२०-७८० तक निर्धारित किया तो हमारे मनमें यह शंका तो हुई थी कि-'जब अकलङ्ककृत सिद्धिविनिश्चयका उल्लेख निशीथ चूर्णिमें है तो निशीथ चूर्णिके रचियता जिनदासका समय अकलङ्कके बाद होना चाहिये'।' इसल्यि मैंने नन्दीचूर्णिके कर्चा जिनदास हैं या नहीं इस प्रकारका सन्देह व्यक्त किया था। पर मेरे मन में यह नहीं आया था कि सिद्धिविनिश्चय भी दूसरा हो सवता है; क्योंकि प्रकृत सिद्धिविनिश्चय इतना विश्चद्ध दार्शनिक ग्रन्थ है कि उसका उल्लेख श्वेताम्यर आचार्यद्वारा सहज ही दर्शनप्रभावक ग्रन्थोंमें किया जा सकता है।

यद्यपि मुनि श्री जिनविजयजीने अकलङ्क प्रन्थत्रयके प्रास्ताविक में मेरे उस सन्देहका निवारण कर नन्दीचूर्णिके कर्ता जिनदास ही हैं और उनका समय भी ई० ६७६ ही हो सकता है यह प्रतिपादित कर दिया था, फिर भी निद्याश्वर्णिमें सिद्धिविनिश्चयके उल्लेखकी समस्या खड़ी ही थी।

किन्तु अब स्त्रीमुक्ति टीका तथा अमोघवृत्तिके उक्त उल्लेखोंसे शिवार्यकृत सिद्धिविनिश्चयका निर्णय हो जानेसे स्थिति सर्वथा स्पष्ट हो जाती है।

शिवार्य यापनीय हैं; क्योंकि यापनीय शाकटायनने उनके सिद्धिविनिश्चयका स्त्रीमुक्तिके समर्थनमें उद्धरण दिया है। इसीलिये स्त्रीमुक्तिके समर्थक श्वेताम्बर आचार्य द्वारा जिस सिद्धिविनिश्चयका चूर्णिमें दर्शनप्रभावक रूपमें उल्लेख है वह शिवार्यका ही हो सकता है। अतः चूर्णिके उल्लेखके आधारसे अकलक्कका समय ई० ७ वीं सदी नहीं माना जा सकता, जबकि उनके ८ वीं सदी में होने के अनेक आग्तर और बाह्य प्रमाण मिस्र रहे हैं। ये शिवार्य निशीय चूर्णिके उल्लेखके आधारसे ई० ७ वीं सदीके पहिलेके विद्वान सिद्ध होते हैं।

अब मैं उनं साधक प्रमाणींको उपस्थित करता हूँ जिनसे अकलङ्कका समय ई॰ ८ वीं सदीका उत्तरार्ध सिद्ध होता है—

- १. दिन्तिदुर्ग द्वितीय, उपनाम साहशतुंगकी सभा में अकल्क्कका अपने मुखसे हिमशीतलकी सभामें हुए शास्त्रार्थकी बात कहना । दिन्तिदुर्गका राज्यकाल ई० ७४५ से ७५५ है, और उसीका नाम साहसतुङ्ग था यह रामेस्वर मन्दिरके साम्भलेखसे सिद्ध हो गया है ।
- २. प्रमाचन्द्रके कथाकोशमें अकलङ्कको कृष्णराज के मन्त्री पुरुषोत्तमका पुत्र बताना । कृष्णका राज्यकाल ई० ७५६ से ७७५ तक है।
- ३. अकलक्क्चिरितमें अकलक्कके राक सं० ७०० ई० ७७८ में बौद्धोंके साथ हुए महान् वादका उल्लेख होना ।
  - ४. अकलङ्कके प्रन्थोंमें निम्नलिखित आचार्योंके प्रन्थोंका उल्लेख या प्रभाव होना<sup>8</sup>--

भर्तृहरि ई० ४ थी ५ वीं सदी कुमारिल ई० ७ वींका पूर्वार्ध धर्मकीर्ति ई० ६२० से ६९० जयराशि भट्टई० ७ वीं सदी प्रजाकर गृत ई० ६६० से ७२० धर्माकरदत्त (अर्चट) ई०६८०-७२० शान्तभद्र ई० ७०० धर्मोत्तर ई० ७०० कर्णकगोमि ई०८ वीं सदी शान्तरक्षित ई० ७०५-७६२

<sup>(</sup>१) अकलङ्कमन्थत्रय प्रस्तावना पृ० १४--१५।

<sup>(</sup>२) भगवतीं आराधनाके कर्ता शिवार्य और ये आर्य शिवस्वामी या शिवार्य एक ही व्यक्ति हैं या जुदे, यह प्रदन बढ़े महस्वका है। पं० नाधूरामजी प्रेमी शिवार्यको यापनीय मानते हैं। देखो-जैन सा० इ० ए० ७३।

<sup>(</sup>३) प्रव १३। (४) प्रव ११। (४) प्रव ११। (६) प्रव ११–३६।

- ५. कविवर धनञ्जयके द्वारा नाममालामें 'प्रमाणमकलङ्कस्य' लिखकर अकलङ्कका स्मरण किया जाना । धनञ्जय की नाममालाका अवतरण धवला टीकामें है । अतः धनञ्जयका समय ई० ८१० है ।
  - ६, जिनसेनके गुरु वीरसेनकी धवला टीका (ई० ८१६)में तत्त्वार्थवार्तिकके उद्धरण होना ।
- ७. आदिपुराणमें जिनसेन द्वारा उनका स्मरण किया जाना । जिनसेनका समय ई० ७६० से ८१३ है।
- ८. हरिवंशपुराणके कर्ता पुन्नाकृसंघीय जिनसेनके द्वारा वीरसेनकी कीर्तिको 'अकलङ्का' कहा जाना'। इन्होंने शक ७०५ ई० ७८३ में हरिवंश पूर्ण किया था।
- ९. विद्यानन्द आचार्य द्वारा अकलङ्ककी अष्टरातीपर अष्टसहस्ती टीकाका छिखा जाना । विद्यानन्दका समय ई० ७७५-८४० है।
- १०. शिलालेखों में अकलङ्कका स्मरण सुमितके बाद आना । गुजरातके राष्ट्रकृट कर्क सुवर्णका मिल्लवादिके प्रशिष्य और सुमितिके शिष्य अपराजितको दिये गये दानका एक ताम्रपत्र शक संवत् ७४३ ई०८२१ का मिला है।

तस्वसंग्रहमें सुमित दिगम्बरका मत आता है। तस्वसंग्रह पंजिकामें बताया है कि सुमित कुमारिलके आलोचनामात्र प्रत्यक्षका निराकरण करते हैं। अतः सुमितिका समय कुमारिलके बाद होना चाहिए। डा॰ भद्वाचार्मने सुमितिका समय ई० ७२० के आस-पास निर्धारित किया है। १० यदि ताम्रपत्रमें उल्लिखित सुमित ही तस्वसंग्रहकार द्वारा उछिखित सुमित हैं तो इनके समयकी संगति बैठानी होगी क्योंकि ताम्रपत्रके अनुसार सुमितके शिष्य अपराजित ई० ८२१ में हैं और इस तरह गुरु शिष्य के समयमें १०० वर्षका अन्तर हो जाता है। प्रो॰ दलसुख मालविषयाने इसका समाधान इस प्रकार किया हैं ११ कि—"सुमितिकी ग्रन्थ रचनाका समय ई० ७४० के आसपास यदि माना जाय तो पूर्वोक्त असंगति नहीं होगी। ग्रान्तरिक्षितने तिब्यत जानेसे पूर्व ही तस्वसंग्रहकी रचना की है, अत एव वह ई० ७४५ के पूर्व रचा गया होगा; क्योंकि श्रान्तरिक्षितने तिब्यत जाकर ई० ७४९ में विहारकी स्थापना की थी। सुमितिको यदि श्रान्तरिक्षतका समयसक मान लिया जाय तो उनकी भी उत्तरायधि ई० ७६२ के आसपास होगी। ऐसी स्थितिमें सुमितिके शिष्य अपराजितकी सत्ता ई० ८२१ में होना असम्भव नहीं है।" यह समाधान सयुक्तिक है। ऐसी दशामें सुमितिसे २-३ आचार्य याद होनेवाले अकल्झका समय ई० ८ वीं का उत्तरार्थ ही सिद्ध होता है।

इस तरह विप्रतिपत्तियोंका निराकरण तथा सुनिश्चित साधक प्रमाणोंके आधारसे अकल्ङ्कदेवका समय हूं० ७२० से ७८० सिद्ध होता है। वे इस समय अवश्य रहे हैं, हो सकता है कुछ और भी जीवित रहे हों।

\*

# अकलङ्कके ग्रन्थ

भद्राकलङ्क षट्तर्ककुशल और सकलसमयाभिज्ञ थे। उनके सिद्धान्तज्ञान अनेकान्तदृष्टि स्याद्वादभाषा और तर्कनैपुण्यके दर्शन उनके ग्रन्थोंमें पग-पगपर होते हैं। वे पहले समयदीपक ही रहे थे पीछे षट्तर्कविबुध और वादीभसिंह या बादिसिंह बने थे। वे प्रथम जिनमतकुयलयशज्ञाङ्क थे फिर शास्त्रविदमेसर हो मिथ्या-मतान्धकारविमेदक प्रकाशपुञ्ज हुए थे। उनके इस स्वसाधक और परदूषक महान् व्यक्तित्व और बहुश्रुतत्व रूपके दर्शन उनके अतिगहन दुरवदोध और प्रौढ़ ग्रन्थोंमें होते हैं। तस्वार्थवार्तिकमें वे जितनी अतिशय

- (१) जैन सा० इ० ए० १११। (२) ए० ३७। (३) ए० ३८। (४) हरिवंशपु० १।३९।
- (५) पृ० ३९। (६) पृ०८। (७) धर्मोत्तरप्र० प्रस्ता० पृ० ५५।
- (८) तत्त्वसं ० पृ० ३७९, ३८२, ३८३, ३८९, ४९६।
- (९) "तत्र सुमतिः कुमारिलाद्यभिमतालोचनामात्रप्रत्यक्षविचारणार्थमाह"-तत्त्वसं० प० पृ० ३७९ ।
- (१०) तत्त्वसं व प्रस्ता व पृ व ९२। (१५) धर्मोत्तरप्र व प्रस्ता व पृ व पर ।

५६ प्रस्तावना

प्रसन्न और सुबोध दौलीसे वस्तुतत्त्वका रफुट और विदाद निरूपण करते हैं अष्टशती और सिद्धिविनिश्चयादि ग्रन्थोंमें वे उतने ही ओजःपूर्ण, दुरूह और गूढ वन जाते हैं। यहाँ उनकी भाषामें ओजस्विता, तीक्ष्णता और व्यंग्यकी पुट बराबर लक्षित होती हैं; इसका कारण है बौद्ध दार्शनिकोंके वाग्वाणोंके प्रहारसे उनके मनका विक्षुन्ध हो जाना।

अकलङ्कदेवने तत्त्वार्थवार्तिक और अष्टराती ये दो टीका ग्रन्थ लिखे हैं तथा लघीयस्त्रय सद्वत्ति, न्यायिविनिश्चय सद्वत्ति, प्रमाणसंग्रह और सिद्धिविनिश्चय सद्वत्ति ये चार स्यतन्त्र ग्रन्थ लिखे हैं। उनके सभी दार्शनिक ग्रन्थ लघुकाय हैं।

# १ तत्त्वार्थवार्तिक सभाष्य-

यह गृद्धपिन्छाचार्य उमास्वातिके तस्वार्थसूत्र ग्रन्थपर उद्योतकरके न्यायवार्तिककी हौलीसे लिखा गया अथम बार्तिक है। इसमें जीव अजीव आखव बन्ध संवर निर्जरा और मोक्ष इन सात तत्त्वोंका साङ्गोपाङ्ग सर्वोङ्ग विवेचन ऊहापोह पूर्वक किया गया है। इसमें वार्तिक जुदे हैं तथा उनकी व्याख्या जुदी है। यह व्याख्या 'भाष्य' शब्दसे भी उल्लिखित हुई है'। इसकी पुष्पिकाओं में इसका नाम तत्त्वार्थवार्तिकव्याख्याना-लंकार दिया गया है। पूज्यपादकी सर्वार्थसिद्धिका बहुभाग इसमें मूलवार्तिकका रूप पा गया है। इसमें तत्वा-र्थाधिगम भाष्यके भी अनेक वाक्य वार्तिकके रूपमें पाये जाते हैं। अकल्ड्रदेवने तत्त्वार्थाधिगमभाष्य तथा तत्सम्मत सूत्रपाठ की आलोचना अनेक स्थलों में की है। इससे यह निर्विवाद है कि अकल इदेवके सामने स्वेताम्बरपरम्परासम्मत सूत्रपाठ और स्वोपज्ञभाष्य था । उन्होंने उस भाष्यका 'वृत्ति' शब्दसे उल्लेख किया हैं"। दसर्वे अध्यायके अन्तका गद्यभाग और ३२ पद्य ज्योंके त्यों इसके अंग वन गये हैं। इसमें द्वादशांगके निरूपणमें क्रियावादी अक्रियावादी आज्ञानिक आदिमें जिन साकत्य वाष्करू कुथुमि कठ मध्यन्दिन मौद पैप्पलाद गार्ग्य मौद्रल्यायन आश्वलायन आदि ऋषियोंके नाम लिये हैं वे सब ऋग्वेदादिके शाखा ऋषि हैं। तत्त्वार्थवार्तिकमें अनेक स्थलोंमें पर्खंडागमके सूत्र और महायन्धके वाक्य उद्धृत किये गये हैं और उनसे संगति वैठाई है। 'यह ऐसा आकर प्रत्थ हैं जिसमें सैद्धान्तिक भौगोलिक और दार्शनिक सभी चर्चाएँ वथास्थान मिलती हैं। सर्वत्र अनेकान्त दृष्टिका प्रयोग होनेसे ऐसा लगता है जैसे सैद्धान्तिक तस्वप्रोहोंकी रक्षाके लिये अनेकान्तकी बाडी लगाई जा रही हो। सर्वत्र भेदाभेद नित्यानित्यत्व और एकानेकत्वके समर्थनका क्रम अनेकान्त प्रक्रियासे दृष्टिगोचर होता है। स्वरूपचतुष्ट्यके ग्यारह-बारह प्रकार, सकलादेश विकलादेशका विस्तृत प्रयोग तथा सप्तमङ्गीका विशद और विविध विवेचन इसी ग्रन्थमें अपनी थिशिष्ट शैलीसे मिलता है।

इसमें दिग्नामके प्रत्यक्षलक्षण-कल्पनापीढका खण्डन है पर धर्मकीर्तिकृत 'अभ्रान्त' पदिविशिष्ट प्रत्यक्षलक्षणका नहीं। यद्यपि धर्मकीर्तिकी सन्तानान्तरसिद्धिका आद्य क्लोक 'बुद्धिपूर्वो क्रियां' उद्धृत है फिर भी ऐसा लगता है जैसे तत्त्वार्थवार्तिककी रचनाके समय धर्मकीर्तिके अन्य प्रकरण अकलङ्कदेवके अध्ययनमें न आये हों। इसीलिये लगता है कि तत्त्वार्थवार्तिक अकलङ्कदेवकी आद्य कृति है। अकलङ्कदेव अच्छे वैयाकरण भी थे। सूत्रों में शब्दोंकी सार्थकता तथा व्युत्पत्ति करनेमें उनके इस स्वरूपके खूव दर्शन होते हैं। यद्यपि वे सर्वत्र पूज्यपादकृत जैनेन्द्र व्याकरणका ही उद्धरण देते हैं, पर पाणिनि और पातज्ञलभाष्यको वे भूले नहीं है। भूगोल और खगोलके विवेचनमें त्रिलोकप्रज्ञित उनके सामने रही है। वस्तुतः यह तत्त्वार्थकी उपलब्ध टीकाओं में मूर्धन्य और आकर प्रनथ है।

<sup>(</sup>१) धवळाटीका, न्यायकुमु० पृ० ६४६ ।

<sup>(</sup>२) "एषां च पूर्वस्य लाभे भजनीयमुत्तरम् । उत्तरलाभे तु नियतः पूर्वलाभः ।"-त० भा० १।१ ।

<sup>(</sup>३) त० वा० प्र० १७ ।

<sup>(</sup>४) "पृथुतराः इति केषाञ्चित् पाठः"-त० वा० ३।१।

<sup>(</sup>५) त० वा० पृ० ४४४ ।

योनिप्राभृत व्याख्याप्रज्ञप्ति व्याख्याप्रज्ञपित्पडक आदिका उल्लेख इसमें किया गया है, जिससे ज्ञात होता है कि अकलक्कदेव विद्यांके क्षेत्रमें अधिकसे अधिक संग्राहक भी थे।

इसमें वेद उपनिपद् स्मृति पुराण पाणिनिस्त्र पातञ्जलमाध्य वाक्यपदीय न्यायसूत्र वैद्योधिकसूत्र जैमिनिस्त्र योगसूत्र सांख्यकारिका न्यायभाष्य व्यासभाष्य अभिधंमकोश प्रमाणसमुच्चय सन्तानान्तरसिद्धि युक्त्यनुशासन द्वात्रिशद्द्वात्रिशतिका आदि प्रन्थोंके अवतरण पर्यासमात्रामें उपलब्ध होते हैं। यह अब संशोधित होकर भारतीय ज्ञानपीठसे दुवारा प्रकाशित हो गया है।

## २. अष्टश्तती-

यह समन्तभद्रकृत आप्तमीमांसा अपरनाम देवागमसोत्रकी संक्षित दृत्ति है। जैनदर्शन ग्रन्थोंमें आप्तमीमांसाका विशिष्ट गौरवपूर्ण स्थान है। इसमें अनेकान्त और सप्तमंगीका अञ्छा विवेचन है। इसका परिमाण ८०० श्लोक प्रमाण होनेसे इसे अष्ट्यती कहा जाता है। इसपर विद्यानन्द आचार्यकी अष्टसहस्री टीका है। जो सुवर्णमें मणिकी तरह आगे-पिछेके व्याख्यावाक्यों में अष्ट्यतीको जड़ती चली जाती है। विद्यानन्दने अपनी उस अष्टशतीगर्भित अष्टसहस्रीमें लिखा है कि यह अष्टसहस्री कष्टसहस्रीसे वन पाई है और इसीलिए वे गर्वसे कहते हैं कि—'श्लोतव्या अर्थसहस्री श्रुतैः किमन्यैः सहस्रसंख्यानैः।'— इसमें यह विद्याता अकलङ्क स्करक को सुवर्णालंकत करनेके कारण आई है।

इसमें मूळ आत्र मीमांसामें आये हुए स्देकान्त असदेकान्त भरेदैकान्त अमेदैकान्त निस्पेकान्त क्षणिकै-कान्त अपेक्षेकान्त अनपेक्षेकान्त युक्तयेकान्त अन्तरङ्गार्थतेकान्त यहिरङ्गार्थतेकान्त देवैकान्त और पैरुषेकान्त आदि एकान्तोंकी आलोचना कर पुण्य-पापवन्धकी चरचा की है। इन सब एकान्तोंकी आलोचनाके प्रसङ्गमें अष्टर्शतीमें उन-उन एकान्तवादियोंके मन्तव्य पूर्वपक्षमें साधार उपस्थित किये गये हैं। सर्वप्रथम अकल्क्कदेवने आज्ञाप्रधानियोंके देवागम और आकार्श्वगमन आदिके द्वारा आप्तके महत्त्वख्यापनकी प्रणालीकी आलोचना कर आप्तमीमांसाके आधारते ही बीतराग सर्वज्ञको आप्त सिद्ध कर उसे युक्ति और आगमसे अविरोधी वचनवाला सिद्ध किया है। इसी सिलसिलेमें अन्य आप्तोंके एकान्तवादोंकी आलोचना चाल् हुई है। अन्तमें प्रमाण और नयकी चरचा आई है। अकलक्कदेवने प्रमाण नय और दुर्नयकी सटीक परिभाषा इसमें की हैं!—

''[प्रमाणात् ] तदतस्प्रतिपत्तेः [नयात् ] तस्प्रतिपत्तेः [दुर्णयात् ] तदन्यनिराकृतेश्च ।"

अर्थात् प्रमाण विविधित और अविविधित सभीको जानता है, नयसे विविधितकी प्रतिपत्ति होती है तथा दुर्णय अविविधितका निराकरण कर देता है। इसमें जयपराजयव्यवस्था बताई है तथा चित्राद्वेत संवेदनाद्वेत और सुन्याद्वेत आदि वादोंकी वडी मार्मिक आलोचना की गई है।

## ३. लघीयस्त्रय सविवृति-

ल्घीयस्त्रय नामसे ज्ञात होता है कि यह छोटे-छोटे तीन प्रकरणोंका संग्रह है। ल्घीयस्त्रय स्विवृतिकी प्रतियों में इसके प्रमाणप्रवेश और नयप्रवेशको एक ग्रन्थके स्वमें माना है तथा प्रवचनप्रवेशको जुदा; क्योंकि उसमें पृथक मंगलाचरण किया गया है और नय-प्रवेशके विषयोंको दुहराया है। विवृतिकी प्रतिमें 'इति प्रमाणनयप्रवेशः समाप्तः। कृतिरियं सकल्वादिचकचकचितिनो भट्टाकलङ्कदेवस्य' यह पृष्पिका-वाक्य दिया है। इससे ज्ञात होता है कि अकल्ब्क्वदेवने प्रथम दिग्नागके न्यायप्रवेशकी तरह जैनन्यायमें प्रवेश करानेके लिए प्रमाणनयप्रवेश बनाया था। पीछे या तो स्वयं अकल्ब्क्वदेवने या फिर रिद्धिविनिश्चयटीकाकार अनन्तवीर्यने तीनों प्रकरणोंकी लघीयस्त्रय संज्ञा रखी ; इसका कारण यह ज्ञात होता है कि अनन्तवीर्य नयप्रवेशक प्रकरणको स्वतन्त्र मानते थे और इसीलिये उन्हें तीनों प्रकरणोंको लघीयस्त्रय संज्ञा देनेकी स्वी हो। अस्तु,

<sup>(</sup>१) अष्टका०, अष्टसह० ए० २९१। (

<sup>(</sup>२) अकलङ्कमन्थत्रय, लघी० पृ० १७ ।

<sup>(</sup>३) अक्लङ्क प्र० प्रस्ता० पृ० ३४ ।

यह निश्चित है कि यह संज्ञा अनन्तवीर्यके कालसे तो अवश्य है; क्योंकि आगेके टीकाकार प्रमा-चन्द्रने इसे एक लघीयस्त्रय मानकर ही उसपर अपनी न्यायकुमुदचन्द्र टीका वनाई है जिसे लघीयस्त्रयालंकार भी कहते हैं<sup>8</sup>।

इस ग्रन्थमें तीन प्रवेश हैं -१ प्रमाणप्रवेश २ नयप्रवेश और ३ प्रवचन प्रवेश । लघीयस्त्रयमें कुल ७८ मूल कारिकाएँ हैं । नयप्रवेश के अन्तमें 'मोहेनेव परोऽपि' श्लोक पाया जाता है, किन्तु इसका व्याख्यान न तो न्यायकुमुदचन्द्रमें प्रभाचन्द्रने ही किया है और न लघीयस्त्रयकी ताल्पर्यवृत्तिमें अभयचन्द्रने ही, अतः इसे प्रक्षिप्त मानना चाहिए । इस स्रोककी मूल ग्रन्थके साथ कोई अर्थमूलक संगति भी नहीं है ।

अकलंकदेवने स्वयं लघीयस्वय पर एक विवृति लिखी है। यह विवृति कारिकाओंकी व्याख्यास्य न होकर उसमें स्चित विपयोंकी पूरक है। अकलंकने यह विवृति क्षोकोंके साथ ही लिखी है क्योंकि वे जो पदार्थ कहना चाहते हैं उसके अमुक अंशको क्षोकमें कहकर शेपको विवृतिमें कहते हैं अतः उसका नाम वृत्ति न होकर विवृति अर्थात् विशेष विवरण ही उपयुक्त रखा गया है। विषय की दृष्टिसे पद्य और गद्य मिलकर ही मन्धकी अखण्डता बनाते हैं। धर्मकीर्तिने प्रमाणवार्तिकके स्वार्थानुमान परिच्छेदपर जो वृत्ति लिखी है वह भी इसी प्रकारकी पूरक वृत्ति है। अकलंकके प्रमाणसंग्रहके अध्ययनसे हमें इस बातकी प्रतीति हो जाती है कि उनका गद्यभाग शुद्ध वृत्ति नहीं कहा जा सकता। शुद्ध वृत्तिमें तो मूलकोककी मात्र व्याख्या ही होनी चाहिए, पर लबीयस्त्रयकी विवृति और प्रमाणसंग्रहके गद्यभागमें व्याख्यात्मक अंश नहींके बरावर हैं। प्रभाचन्द्रने इसे विवृति ही माना है क्योंकि जब वे गद्यभागका व्याख्यान करते हैं तब 'विवृत्ति विवृण्यक्ताह' ही लिखते हैं। लबीयस्त्रयमें ६ परिच्छेद है। इनमें चर्चित मुख्य विषय इस प्रकार हैं—

प्रथमपरि० में सम्यरहानकी प्रमाणता, प्रत्यक्ष परोक्षके रूक्षण, प्रत्यक्षके सांव्यवहारिक और मुख्य दो भेद, सांव्यवहारिकके इन्द्रियप्रत्यक्ष और अनिन्द्रिय प्रत्यक्ष भेद, सांव्यवहारिकके अवग्रहादि भेद, पूर्व पूर्व- हानोंकी प्रमाणता तथा उत्तरोत्तर ज्ञानोंकी प्रमाणता विवेचन है।

द्वितीयपरि॰ में द्रव्यपर्यायात्मक वस्तुकी प्रमेयरूपता, नित्यैकान्त और क्षणिकैकान्तमें अर्थक्रियाका अभाव आदि प्रमेय सम्बन्धी चरचा है।

तृतीयपरि॰ में मित स्मृति संज्ञा चिन्ता तथा अभिनिशोध आदिका शब्दयोजनासे पूर्व अवस्थामें मितव्यपदेश तथा शब्दयोजनाके बाद श्रुतव्यपदेश, स्मृति प्रत्यभिज्ञान तर्क और अनुमानका परोक्षल, प्रत्यभिज्ञानमें उपमानका अन्तर्भाव, कारण पूर्वचर और उत्तरचर हेनुओंका समर्थन, अदृश्यानुपल्लिस्से भी अभावकी सिद्धि और विकल्पबुद्धिकी वास्तविकता आदि परोक्षप्रमाण सम्बन्धी विपर्योकी चरचा है।

चतुर्थपरि॰ में किसी भी ज्ञानमें ऐकान्तिक प्रमाणता या अप्रमाणताका निपेध करके प्रमाणाभासका स्वरूप, श्रुतकी प्रमाणता और शब्दोंका अर्थवाचकत्व आदि आगमप्रमाण सम्बन्धी विषयोंका विचार है।

पचमपरि॰ में नय दुर्णयके लक्षण, नयोंके द्रव्याधिक पर्यायाधिक आदि मेद, नैगमादिनयोंमें अर्धन्य और शब्दनयका विभाग आदि नयपरिवारका विवेचन है।

छठे प्रवचन प्रवेशमें फिर प्रमाण और नयका विचार है। अर्थ और आलोककी ज्ञानकारणताका खंडन, सकलादेश-विकलादेश विचार और निक्षेपका फल आदि प्रवचनके अधिगमोपायभूत प्रमाण नय और निक्षेपका निरूपण किया गया है।

इस तरह अफलंकदेवकी यह पहिली दार्शनिक और मौलिक रचना है। यह अकलङ्क प्रन्थत्रयमें प्रकाशित हो गई है।

## ४. न्यायविनिश्चय सष्टत्ति-

धर्मकीर्तिके प्रमाणविनिश्चयकी तरह न्यायविनिश्चयकी रचना भी गद्यपद्यमय रही है। इसके मूल

<sup>(</sup>१) न्यायकुमु॰ पृ० २१२ आदि, परिच्छेद समाप्तिकी पुष्पिकाएँ ।

<sup>(</sup>२) लघी० प० १७।

स्रोकोंकी तथा उसपरके गद्य भागकी कोई इसलिखित प्रति कहीं भी उपलब्ध नहीं हुई। बादिराज सूरिने इसपर एक न्यायविनिश्चय विवरण टीका बनाई है परन्तु इसमें केवल क्लोकोंका ही व्याख्यान किया गया है। अतः विवरणमेंसे एक-एक शब्द छाँटकर क्लोकोंका संकल्न तो किया गया है, किन्तु गद्यभागके संकल्नका कोई साधन नहीं था अतः वह नहीं किया जा सका। पर गद्य भाग था अवश्यः इसका एक अवतरण सिद्धि-विनिश्चयटीकामें न्यायविनिश्चयके नामसे मिला हैं। न्यायविनिश्चय विवरणकारके 'वृत्तिमध्यवर्तित्वात्' आदि वाक्य भी इसके साक्षी हैं। उस गद्यभागको संभवतः चृणि कहते ये क्योंकि वादिराजने न्यायविनिश्चय विवरणमें 'तथा च सूक्तं चूणीं देवस्य चचनम्' लिखकर 'समारोपव्यवच्छेदात्' स्रोक उद्धृत किया है। न्यायविनिश्चयमें वार्तिक अन्तरस्थोक और संग्रहस्थोक इस तरह तीन प्रकारके स्थोकोंका संग्रह है। जैसे 'प्रत्यक्षस्थाणं प्राहुः' (११३) स्थोक मूल वार्तिक है क्योंकि आगे इसी क्लोकगत पदींका विस्तृत विवेचन है। वृत्तिके मध्यमें यत्र तत्र आनेवाले क्लोक अन्तरक्लोक हैं तथा वृत्तिके द्वारा प्रदर्शित मूल वार्तिकके अर्थका संग्रह करनेवाले संग्रह क्लोक हैं।' इसमें कुल ४८०॥ स्रोक हैं।' न्यायविनिश्चयमें तीन प्रताव हैं-प्रत्यक्ष अनुमान और प्रवचन। न्यायावतारमें प्रत्यक्ष अनुमान और श्रत इन तीन प्रमाणींका वर्णन है और धर्मकीर्तिन प्रमाणिविनश्चयमें प्रत्यक्ष स्वाधानुमान और परार्थानुमान तीन ही परिच्छेद रखे हैं, जो इनकी प्रस्ताव रचना के प्रेरक माल्म होते हैं।

प्रथम प्रत्यक्ष प्रस्तावमें-प्रत्यक्षका लक्षण, इन्द्रिय प्रत्यक्षका स्वरूप, प्रमाण सम्स्व्य सूचन, चक्षुरादि बुद्धियोंका व्यवसायात्मकत्व, विकल्पके अभिलापवत्त्व आदि लक्षणींका खण्डन, ज्ञानको परोक्ष माननेका निराकरण, ज्ञानके स्वसंवेदनकी सिद्धि, ज्ञानन्तरवेद्यज्ञाननिरास, साकारज्ञाननिराकरण, अचेतनज्ञाननिरास, निराकारज्ञानसिद्धि, संवेदनाद्वैतिनरास, विभ्रमवादिनरास, विहर्थसिद्धि, चित्रज्ञानखण्डन, परमाणुरूप विहर्थका निराकरण, अवयवातिरिक्त-अवयवीका खण्डन, द्रव्यका लक्षण, गुण और पर्यायका स्वरूप, सामान्यका निराकरण, अर्थके उत्पादादित्रयारमकत्वका समर्थन, अपीहरूप सामान्यका निरास, व्यक्ति-भिन्न सामान्यका निराकरण, धर्मकीर्तिसम्मत प्रत्यक्षलक्षणकी समालोचना, बौद्धकरिपत स्वसंवेदन-योगि-मानस्प्रत्यक्षनिरास, सांख्यकरिपत प्रत्यक्षलक्षणकी आलोचना, नैयायिकसम्मत प्रत्यक्षलक्षणका निराकरण और अतीन्द्रिय प्रत्यक्षका लक्षण आदि विषयोंका विवेचन किया गया है।

द्वितीय अनुमान प्रस्तावमें अनुमानका स्वरूप, अनुमानकी विद्र्यविषयता, साध्य-साध्याभासका स्वरूप, अन्य मतोंमें साध्यप्रयोगकी असम्भवता, शब्दका अर्थवाचकस्व, सङ्केतग्रहणका प्रकार, भृतचैतन्य-वादकी समालोचना, गुणगुणिभेदका निराकरण, साध्य-साधनाभासके लक्षण, प्रमेयस्वहेतुकी अनेकान्तसाधकता, सत्त्व हेतुकी परिणामिस्वप्रसाधकता, त्रैरूप्यखण्डनपूर्वक अन्यथानुपपत्तिसमर्थन, तर्ककी प्रमाणता, अनुपलम्भ हेतुका समर्थन, पूर्वचर उत्तरचर और सहचरहेतुका समर्थन, असिद्धादि हेत्वाभासोंका निरूपण, दूषणाभासका लक्षण, जातिका लक्षण, जयपराजयव्यवस्था, दृष्टान्त-दृष्टान्ताभासविचार, वादका लक्षण, निग्रहस्थानका लक्षण और वादाभासका लक्षण आदि अनुमानप्रमाणसम्बन्धी विषयोंका वर्णन है।

<sup>(</sup>१) इस संकलनके इतिहासके लिए देखो अकलंकप्रन्थत्रय प्रस्ता० पृ० ६।

<sup>(</sup>२) पु० १४१

<sup>(</sup>३) "तदुक्तं न्यायविनिश्चये-न चैतद् बहिरेव। किं तर्हि ? बहिः बहिरेव प्रतिभासते। कुत एतत् ? आन्तेः, तदन्यत्र समानमिति।"-सिद्धिवि० टी० ए० १४१।

<sup>(</sup>४) प्रव भाग पृष्ट २०१, ३९०।

<sup>(</sup>६) न्यार्यावे० वि० प्र० प्रस्ता० ५० ३४।

तृतीय प्रवचन प्रस्तावमें-प्रवचनका स्वरूप, सुगतके आतस्वका निरास, सुगतके करुणावस्य तथा चतुरार्यसत्यप्रतिपादकत्वका परिहास, वेदके अपौरुषेयस्वका खण्डन,सर्वज्ञत्वसमर्थन, ज्योतिर्जानोपरेश सत्यस्वप्र और ईक्षणिकादि विद्याके दृष्टान्तों द्वारा सर्वज्ञत्वकी सिद्धि, शब्दनित्यत्वनिरास, जीवादितस्वनिरूपण, नैरास्य-भावनाकी निरर्थकता, मोक्षका स्वरूप, सप्तमञ्जीनिरूपण, स्याद्वादमें संशयादि दोपोंका परिहार, स्मरण प्रत्यभिज्ञान आदिका प्रामाण्य और प्रमाणका परू आदि विषयोंपर प्रकाश डाला गया है।

यह यन्य अकल्ड्स्यन्यत्रय तथा न्यायविनिश्चययिवरणमें प्रकाशित है।

## ५. सिद्धिविनिश्चय-

प्रकृत ग्रन्थ, इसका विषय परिचय आदि इसी प्रस्तावनाके ग्रन्थ विभागमें दिया जायगा ।

## ६. प्रमाणसंग्रह-

जैसा कि इसका नाम है वैसा ही यह प्रत्थ वस्तुतः प्रमाणों-युक्तियोंका संग्रह है। इस प्रत्थकी भाषा और विषय दोनों ही जिटल और दुरूह हैं। यह प्रत्थ प्रमेयबहुल है। ज्ञात होता है कि यह प्रत्थ न्याय-विनिश्चयके बाद बनाया गया है; क्योंकि इसके कुई प्रस्तावोंके अन्तमें न्यायविनिश्चयकी अनेकों कारिकाएँ बिना किसी उपक्रम वाक्यके लिखी गई हैं। इसकी प्रीट जैलीसे ज्ञात होता है कि यह अकल्झदेवकी अन्तिम कृति है और इसमें उन्होंने यावत् अविष्ठाष्ट विचारके संग्रह करनेका प्रयास किया है, इसीलिये यह इतना गहन हो गया है। इसमें हेनुओंके उपलब्धि अनुपलब्धि आदि अनेकों भेदोंका विस्तृत विवेचन है जब कि न्यायविनिश्चयमें मात्र उनका नाम ही लिया गया है। इसपर अनन्तवीर्यकृत प्रमाणसंग्रहभाष्य या प्रमाणसंग्रहलार टीका रही है। इसका उल्लेख स्वयं अनन्तवीर्यने ही किया है। इसमें ९ प्रसाव हैं तथा कुल ८७३ कारिकाएँ हैं। स्वयं अकल्झदेवने इन कारिकाओंके सिवाय एक पूरकहित्त लिखी है। इस गदा-पदामय प्रमाणसंग्रहका कुल प्रमाण अध्दातीके बराबर ही है।

प्रथम प्रस्तावमें प्रत्यक्षका लक्षण, श्रुतका प्रत्यक्षानुमानागमपूर्वकत्व, प्रमाणका पळ और मुख्य प्रत्यक्ष आदि प्रत्यक्षविषयक निरूपण है।

द्वितीय प्रस्तावमें परोक्षके भेद स्मृति प्रत्यभिज्ञान और तर्कका वर्णन है।

तृतीय प्रस्तावमें अनुमान और अनुमानके अवयव साधनादिके लक्षण, सदेकान्त आदिमें साध्य-प्रयोगकी असम्भवता, सामान्यविशेषात्मक वस्तुकी साध्यतामें दिये जानेवाले संशयादि दोषोंका परिहार आदि निरूपित है।

चतुर्थं प्रस्तावमें त्रैरूप्यका खण्डन कर अन्यथानुष्पत्तिरूप एक हेतुका समर्थन, हेतुके उपलिध-अनुष्लिथ आदि भेदोंका वर्णन तथा कारण, पूर्वचर, उत्तरचर और सहचर आदि हेतुओंका समर्थन है।

पंचम प्रस्तावमें विरुद्धादि हेत्वाभासोंका निरूपण, सर्वथा एकान्तमें सत्त्व हेतुकी विरुद्धता, सहोपलम्म नियम हेतुकी विरुद्धता, विरुद्धाव्यभिचारीका विरुद्धमें अन्तर्भाव, अज्ञातका अकिञ्चित्करमें अन्तर्भाव आदि हेत्वाभासविषयक चरचा है।

षष्ठ प्रस्तावमें वादका लक्षण, जयपराजय व्यवस्था, जातिका लक्षण आदि वादविषयक कथन है। अन्तमें धर्मकीर्ति आदिने अपने ग्रन्थोंमें प्रतिवादियोंको जिन जाड्य अहोक आदि अपदार्व्दोंका प्रयोग किया है उन सर्व्दोंको प्रायः उन्होंको लौटाया गया है।

ं सप्तम प्रस्तावमें प्रवचनका लक्षण, सर्वज्ञताका समर्थन और अपौरुपेयत्वका खण्डन आदि प्रवचन सम्बन्धी विषय वर्णित हैं।

अष्टम प्रस्तावमें सप्तभङ्गी तथा नैगमादि सात नयोंका कथन है। नवम प्रस्तावमें प्रमाण नय और निक्षेपका उपसंहार है।

<sup>(</sup>१) सिद्धिवि० टी० पृ० ८, १०, १३० आदि ।

इस तरह ये छह प्रनथ निश्चित रूपसे महाकल्क देवकी कृति हैं। इनमें अकल्क महान् पाण्डित्यके दर्शन होते हैं। परम्परागत प्रसिद्धिकी दृष्टिसे स्वरूपसम्बोधन, न्यायन्त्र्रिका, अकलक्कप्रतिष्ठा पाठ, अकलक्क प्रायश्चित्तसंप्रह और अकलक्कस्तोत्र आदि भी अकलक्क नामपर दर्ज हैं। पर ये प्रसिद्ध अकलक्क कितयाँ नहीं हैं। पीछेके अकलक्कनामधारी अन्य आचार्योकी हैं। अकलक्क नामके अनेकों प्रनथकार हुए हैं जो सब इन के बादके हैं।

\*

# अकलङ्ककी जैन न्यायको देन : अकलङ्क न्याय-

भट्टाकलङ्क जैसे उद्घटनादी थे वैसे ही प्रतिभापुञ्च ग्रन्थकार भी थे। उनके द्वारा लिखे गये ग्रन्थोंके परिचयसे उनकी अप्रतिहत लेखनीका चमत्कार स्वतः ज्ञात हो जाता है। अनेकान्तदृष्टि ओर स्यादादभापाका अहिंसक उद्देश्य था समस्त मत-मतान्तरोंका नयदृष्टिसे समन्वयकर समताकी सृष्टि करना। अनेकान्तदर्शनके अन्तः यह रहस्य भी है कि हमारी दृष्टि वस्तुके पूर्णरूपको जान नहीं सकती, जो हम जानते हैं वह आंशिक [सत्य है। हमारी तरह दूसरे मतवादियोंके दृष्टिकोण भी आंशिक सत्यताकी सीमाको छूते हैं। इसीलिये उसमें यह शर्त लगाई गई कि जो दृष्टिकोण अन्य दृष्टियोंकी अपेक्षा रखता है उनकी उपेक्षा या तिरस्कार नहीं करता वही सचा नय है। और ऐसे नयोंका समृह ही अनेकान्तदर्शन है।

इस प्वित्र उद्देश्यसे अनेकान्तदर्शन और स्याद्वादपर ही जैन परम्पराने अनेकों ग्रन्थ लिखे हैं। पर, ऐसा लगता है जैसे यह समन्वयकी दृष्टि अंशतः परपक्षसण्डनमें बदल गई है। यशिप किसी भी मतके ऐकान्तिक दृष्टिकोणकी आलोचना किये बिना उसकी सापेक्षताका प्रतिपादन अपनेमें पूर्ण नहीं हो सकता फिर भी जितना भार समन्वयपर दिया जाना चाहिए था उतना नहीं दिया गया। महाकलक उस शताब्दीके व्यक्ति हैं जब कि धर्मकीतिं और उसके टीकाकार शास्त्रार्थोंकी धूम मचाये हुए थे। अतः अकलक देवके दार्शनिक प्रकरणोंमें उस ग्रुगकी प्रतिक्रियाकी प्रतिध्वनि वरावर मुनाई देती है। ये जब भी अवसर पाते हैं बौद्धोंके तीक्ष्ण खण्डनमें नहीं चूकते। जब धर्मकीर्ति परिवारने जैन सिद्धान्तको अश्लील आकुरुप्रलाप आदि कहना प्रारम्भ किया तो इनका अहिसक मानस डोल उठा और उन्होंने इन परप्रहारोंसे जैनशाशनकी रक्षा करनेके हेतु सर्वप्रथम अपने सिद्धान्तोंकी व्यवस्थाकी ओर ध्यान दिया। उनकी जैनन्यायको देन इस प्रकार है—

## १. प्रमाणके लक्षणमें 'अविसंवादि' पद-

प्रमाण सामान्यके लक्षणमें समन्तमद्र ने 'स्वपरावभासक' और सिद्धसेन'ने 'स्वपराभासि' पद देकर ऐसे ज्ञानको प्रमाण माननेकी ओर संकेत किया था जो स्व और परका अवभासक हो। यह उसका स्वरूपनिरूपण था। अकलङ्कदेवने प्रमाणके लक्षणमें 'अविसंवादी' पद का प्रवेशकर ऐसे ज्ञानको प्रमाण कहा जो अविसंवादी हो। इस लक्षणमें उन्होंने 'स्व' पदपर जोर नहीं दिया; क्योंकि स्वसंवेदन ज्ञानसामान्यका धर्म है, प्रमाणज्ञानका ही नहीं। इसीलिये वे कहीं प्रमाणके फलभूत सिद्धिको 'स्वार्थ विनिश्चय' शब्दमे व्यक्त करते हैं तो कहीं 'त्रचार्थ निर्णय" शब्दमे । यद्यपि अष्टशतीके लक्षणमें 'अनिधगतार्थाधिगम' शब्दका प्रयोग किया गया है किन्तु इसपर उनका भार नहीं रहा; क्योंकि प्रमाणसंद्रव उपयोगविशेषमें इन्हें स्वीकृत है। इस तरह प्रमाणके लक्षणमें 'अविसंवादि' पदका प्रयोग अकलक्कदेवने ही सर्वप्रथम किया है।

देखो न्यायकुमुदचन्द्र प्र० प्रस्तावना पृ० ५७-५८।
 (२) वही, पृ० २५।

<sup>(</sup>३) बृहत्स्व० इलो० ६३ । (४) न्यायावतार इलो० १ ।

<sup>(</sup>५) अष्टरा० अष्टसह० ए० १७५। (६) सिश्चिवि० १।३। (७) प्रमाणसं० ए० १।५।

६२ प्रस्तावना

इसी तरह ज्ञानपदसे अज्ञानरूप सन्निकर्षादि तथा अिकञ्चित्वर निर्विकल्पक दर्शनादिका व्यवच्छेद भी इन्होंने किया है<sup>र</sup>।

#### २. अविसंवादकी प्रायिक स्थिति -

अकलक्कदेवने अविसंवादको प्रमाणताका आधार मानकर भी एक विशेष बात कही है कि हमारे ह्यानोंमें प्रमाणता और अप्रमाणताकी संकीर्ण स्थिति हैं। कोई भी ज्ञान एकान्तसे प्रमाण या अप्रमाण नहीं है। द्विचन्द्रज्ञान भी चन्द्रांशमें प्रमाण और द्वित्वांशमें अप्रमाण है। एकचन्द्रज्ञान भी चन्द्रांशमें ही प्रमाण है 'पर्वत स्थित' रूपमें नहीं। प्रमाणता या अप्रमाणताका निर्णय अविसंवादकी बहुलता या विसंवादकी बहुलतासे किया जाना चाहिए। जैसे कि जिस पुद्रलमें गन्धकी प्रचुरता होती है उसे गन्धद्रस्य कहते हैं ।

## ३. परपरिकल्पित प्रमाणलक्षणनिरास<sup>१</sup>-

अकलङ्कने बौद्धसम्मत अविसंवादि ज्ञानकी प्रमाणताका खण्डन इसल्यि किया है कि उनके द्वारा प्रमाणरूपने स्वीकृत निर्विकल्पज्ञानमें अविसंवाद नहीं पाया जाता। सिन्नकर्षकी प्रमाणताका निराकरण इसलिये किया है कि उसमें अन्तेननरूपता होनेके कारण प्रमाके प्रति साधकतमत्व नहीं आ सकता।

#### ४. प्रमाणका विषय<sup>५</sup>-

द्रव्यपर्यायात्मक और सामान्य-विदोषात्मक पदार्थको प्रमाणका विषय बतानेके साथही साथ उसे आत्मार्थगोचर यानी स्व और अर्थ उभयको विषय करनेवाला बताया है।

## ५. पूर्व-पूर्वज्ञानकी प्रमाणता तथा उत्तरोत्तरमें फलरूपता -

अकलङ्कदेवने अवग्रह ईहा अवाय और धारणा इन चार मितज्ञानोंमें पूर्व-पूर्वका प्रामाण्य तथा उत्तर-उत्तरमें फलरूपता स्वीकृत की है। विशेषता यह है कि ये पूर्व-पूर्वकी प्रमाणताकी ओर बढ़ते समय ज्ञानसे आगे सन्निकर्षमें नहीं गये।

#### ६. ईहा और घारणाकी झानरूपताका समर्थन -

ईहाका साधारण अर्थ चेष्टा और धारणाका अर्थ भावनात्मक संस्कार लिया जाता है किन्तु अकलङ्क देवने ज्ञानोपादानक होनेसे इनमें भी तत्त्वार्थसूत्रप्रतिपादित ज्ञानरूपताका समर्थनकर प्रमाणफलभावको व्यवस्था की है।

## ৩. अर्थ और आलोक ज्ञानके कारण नहीं"--

अकल्क्कदेवने ज्ञानके प्रति साक्षात् कारणता इन्द्रिय और मनकी ही भानी है अर्थ और आलोककी नहीं; क्योंकि इनका ज्ञानके साथ अन्वय-व्यतिरेक नहीं है।

## ८. प्रत्यक्षका स्रक्षण<sup>८</sup>--

आ० सिद्धसेनने प्रत्यक्षका लक्षण करते समय न्यायावतार में 'अपरोक्ष' पद देकर प्रत्यक्षका लक्षण परोक्षसापेक्ष किया था। अकलङ्कदेवने 'विशदज्ञानको प्रत्यक्ष कहते हैं' यह उसका स्वाधित लक्षण किया है। जिसे समीने एक स्वरंसे अपनाया है।

<sup>(</sup>१) लघी० स्ववृ० १।३ ।

<sup>(</sup>२) अष्टरा० अष्टसह० ए० २७७ । लघी० स्ववृ० इली० २२ ।

<sup>(</sup>३) सिद्धिवि• १।३। 🌷 (४) न्यायवि० १।३।

<sup>(</sup>५) लघी० इलो० ६। (६) लघी० स्ववृ० १।६।

<sup>(</sup>७) लघी० रलो० ५३-५६।

<sup>(</sup>८) लघी । अर्थ । (९) वही श्लो । ४।

#### ९. बैशद्यका लक्षण'⊸

विशदज्ञानको प्रत्यक्ष कहनेके बाद वैशद्यका रूक्षण करना न्यायप्राप्त था । अकरूङ्कदेवने 'अनुमान आदिसे अधिक विशेष प्रतिभास' को वैशद्य कहा है ।

#### १०. सांब्यवहारिक प्रत्यक्ष<sup>र</sup>-

तत्त्वार्थसूत्रमें मित श्रुत आदि पाँच आगमिक ज्ञानींका केवल प्रत्यक्ष और परोक्षरूपसे दो प्रमाण माननेका निर्देश किया गया था। किन्तु उनकी प्रत्यक्षता और परोक्षताके आधार जुदे थे। आत्ममात्र-सापेक्ष ज्ञान प्रत्यक्ष और इन्द्रिय तथा मनकी अपेक्षा रखनेवाले ज्ञान परोक्ष थे। जबकि सभी दार्शनिक इन्द्रियजन्य ज्ञानको प्रत्यक्ष तथा अनुमानादिको परोक्षकी श्रेणीमें रखते थे। प्रत्यक्षमें 'अक्ष' शब्द इसी व्यवस्थाका साक्षी था। यद्यपि जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणने इन्द्रिय और मनोजन्य ज्ञानको सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष कहा है फिर भी उसका स्युक्तिक प्रतिपादन दार्शनिक भाषामें अकलंकने ही किया है। उन्होंने कहा कि—चूँिक इन्द्रियजन्यज्ञान एकदेशसे विशद है अतः वैश्वांशका सद्भाव होनेसे यह भी सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष है।

#### ११. परोक्षका सक्षण¹ और भेद∽

अकलक्कदेवने तत्वार्थस्त्रकारके द्वारा निर्दिष्ट परोक्षज्ञानों में मितजानके 'मित' को सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष कहा, किन्तु साथमें यह भी कहा कि मित स्मृति संज्ञा चिन्ता और आमिनिबोधिक शब्दयोजनाके पहले मितजान हैं और शब्दयोजनाके बाद श्रुतज्ञान हैं। श्रुत अविशद होनेसे परोक्ष है। ये मित स्मृति आदि ज्ञान शब्दयोजनाके यिना भी होते हैं और शब्दयोजनाके बाद भी। शब्दयोजनाके पिहले ये सभी ज्ञान मितज्ञान हैं और सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष हैं। तत्त्वार्थवार्तिकमें अकल्कुदेवने अनुमान आदि ज्ञानोंको स्वप्रतिपत्तिकालमें अनक्षरश्रुत तथा परप्रतिपत्तिकालमें अक्षरश्रुत कहा है। लघीयस्त्रयमें स्मृति संज्ञा चिन्ता और अमिनिबोधको अनिन्द्रिय प्रत्यक्ष भी कहा है। इससे यह ज्ञात होता है कि तत्त्वार्थवार्तिक और लघीयस्त्रयमें अकलक्कदेव स्मृत्यादिज्ञानोंको अवस्था विशेषमें मितज्ञान या सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष कहकर भी न्यायविनिश्चयमें उन स्मृति आदि ज्ञानिक ऐकान्तिक परोक्षत्वका विधान करते हैं और यहीं वे परोक्षप्रमाणके स्मृति संज्ञा चिन्ता अमिनिबोध और श्रुत-आगम ये पाँच भेद निश्चित कर देते हैं।

## १२, स्मृतिका प्रामाण्य"-

प्रायः समी वादी स्मरणको ग्रहीतग्राही मानकर अप्रमाण कहते आये हैं। किन्तु अकलङ्कदेवने स्वविषयमें अविसंवादी होनेके कारण इसे प्रमाणताका वही दर्जा दिया है जो अन्य प्रमाणींको प्राप्त था।

## १३. प्रत्यभिज्ञानका प्रामाण्य<sup>६</sup>-

प्रत्यभिक्षानको मीमांसकने इन्द्रियप्रत्यक्षमें और नैयायिकने मानसिकरूपमें अन्तर्भूत किया था तथा बौद्धने अप्रमाण कहा था। परन्तु अकलङ्कदेवने इसे स्वतन्त्र प्रमाण मानकर इसीके भेदस्वरूप साइश्य प्रत्यभिज्ञानमें नैयायिकादिके उपमानका अन्तर्भाव दिखाया है और कहा है कि यदि साइश्यविषयक उपमानको पृथक प्रमाण मानते हो तो वैधर्म्यविषयक तथा आपिक्षिक आदि प्रत्यभिज्ञानोंको भी स्वतन्त्र प्रमाण मानना पढेगा।

## १४. तर्ककी प्रमाणता"-

व्यातिग्राही तर्कको न तो वादी प्रमाण कहना चाहते थे और न अप्रमाण। प्रमाणींका अनुप्राहक माननेमें उन्हें कोई आपत्ति नहीं थी। किन्तु अकल्डक्कदेवने कहा कि यदि तर्कको प्रमाण नहीं मानते हो तो

- (१) लघी० श्लो० ४। (२) लघी० श्लो० ३।
- (३) लघी० स्रो० १०। (४) स्रो०६१। (५) लघी० स्ववृ० १११०।
- (६) लघी० इलो० १०, १९-२१। (७) लघी० इलो० ११। प्रमाणसं० इलो० १२।

६४ प्रस्तावना

उसके द्वारा गृहीत व्याप्तिमें कैसे विस्वास किया जा सकेगा ? अतः तर्क भी स्वविधयमें अविसंवादी होनेसे प्रमाण है।

#### १५. अनुमानके अवयवोंकी व्यवस्था-

यद्यपि सिद्धसेन दिवाकरके न्यायावतार और पात्रस्वामीके त्रिलक्षणकदर्धन एवं श्रीदत्तके जल्प-निर्णयसे अनुमानका लक्षण उसके अवयव और साध्याभास हैत्वाभास आदिकी रूपरेखा अकलङ्करेवको मिली होगी। पर उन्होंने अविनाभावैकलक्षण हेतु तथा एक ही प्रकारके अनुमानको माननेका अपना मत रखा है। अवयवींमें प्रतिज्ञा और हेतु दो अवयवींको पर्याप्त माना है। प्रतिपाद्यके अनुरोधसे अन्य अवयवींमें दृष्टान्तको भी प्रमुखता दी है।

## १६. हेतुके भेद<sup>र</sup>−

अकलङ्कदेव ने कार्य स्वभाव और अनुपलन्धिके सिवाय कारणहेतु पूर्वचरहेतु उत्तरहेतु और सहचर-हेतुको पृथक् माननेका समर्थन किया है।

#### १७. अददयानुपरुन्धिसे भी अभावकी सिद्धि'-

अदृश्यका साधारण तात्पर्य 'प्रत्यक्षका अविषय' लिया जाता है और इसीलिये अदृश्यानुपलिधते धर्मकीर्तिने संशय माना है। अकलङ्कदेव अदृश्य किन्तु अनुमेय परचित्त आदिका अमाय भी अदृश्यानुपलिधते स्वीकार करते हैं। ये अनुपलिधते विधि और प्रतिपेध दोनों साध्योंकी सिद्धि मानते हैं।

#### १८, हेस्वाभास<sup>र</sup>--

यद्यपि अकलङ्कदेव अविनाभावरूप एक लक्षणके अभावमें वस्तुतः एक ही असिद्ध हेत्वाभास मानते हैं, किन्तु अविनाभावका अभाव कई प्रकारसे होता है अतः विरुद्ध असिद्ध सन्दिग्ध और अकिञ्चित्कर ये चार हेत्वाभास भी मानते हैं।

## १९. वाद और जल्प एक हैं<sup>४</sup>-

नैयायिक तत्त्वनिर्णय और तित्त्वाध्यवसायसंरक्षणको जुदा मानकर तत्त्वाध्यवसायसंरक्षणके लिये छलादि असत् उपयोका आलम्बन करना भी उचित ही नहीं, न करनेपर निग्रहस्थान मानते हैं। पर अकलङ्कदेवने किसी भी दशामें छलादिका प्रयोग उचित नहीं माना! अतः इनकी दृष्टिसे छलादिप्रयोगवाली जल्प कथा और वितण्डा कथाका अस्तित्व ही नहीं है। वे केवल एक वादकथा मानते हैं। इसीलिये वे वादको ही जल्प कहते हैं। इस सम्बन्धका सूत्र सम्भवतः इन्हें श्रीदत्तके जल्पनिर्णयसे मिला होगा।

#### २० जातिका लक्षण−

अकलङ्कने मिथ्या उत्तरको जात्युत्तर कहा है। साधर्म्यादिसमा आदि जातियोंके प्रयोगको ये अनुचित मानते हैं। उन्होंने यह भी कहा है कि मिथ्या उत्तर अनन्त प्रकारके हैं अतः उनकी गिनती करना कठिन है।

#### २१, जय पराजय ब्यवस्था-

नैयायिकोंने ज्य-पराजयव्यवस्थाके लिये निग्रहस्थानोंका जिटल जाल बनाया है। बौद्धोंने उससे निकलकर असाधनाङ्ग वचन और अदोधोद्धावन इन दो निग्रहस्थानोंको मानकर उस जालको बहुत कुछ तोड़ा था। किन्तु उनके विविध अथोंका जो थोड़ा-बहुत उलझाव था उसे अकल्झदेवने अत्यन्त सीधा बनाते हुए कहा कि जो अपना पक्ष सिद्ध कर ले उसका जय और जिसका पक्ष निराकृत हो जाय उसका

- (१) लघी० श्लो० १३ १४। (२) लघी० श्लो० १५।
- (३) न्यायवि० ऋो० ३६५-३७०। (४) सिद्धिवि० ५।२।
- (५) न्यायवि० श्लो० ३७१।

पराजय होना चाहिए । अपने पक्षको सिद्ध करके यदि कोई नाचता भी है तो भी कोई दोष नहीं । इस तरह उन्होंने जय-पराजयका सीधा भाग बताया ।

#### २२. सप्तभंगी निरूपणमें प्रगति∽

सप्तमङ्गी विधिमें प्रमाणसप्तमङ्गी और नयसप्तमङ्गीकी योजनाके लिये सकलादेश और विकलादेशका संयुक्तिक विस्तृत निरूपण अकलङ्कदेवने किया है<sup>र</sup>। यहीं अभेदनृत्ति और अभेदोपचारके लिये काल आत्मरूप अर्थ सम्बन्ध उपकार गुणिदेश संसर्ग और शब्द इन कालादि आठकी दृष्टिसे विवेचनकी प्रक्रिया बताई है।

अनेकान्तमें दिये जानेवाले संशयादि दोषोंके उदारका व्यवस्थित क्रम इनके प्रन्थोंमें विशेष रूपसे देखा जाता है<sup>3</sup> ।

इसी तरह नय नयाभासींका थिवेचन, सकलादेश और विकलादेशमें एवकारके प्रयोगका विचार, निक्षेप निरूपणकी अपनी पद्धति आदिका वर्णन भी अकलङ्कके प्रत्योंमें हैं । बौद्धोंके साथ ही साथ अन्य दर्शनोंकी मार्भिक आलोचना भी अकलङ्कदेवने यथावसर करके अकलङ्क न्यायके स्वपक्ष साधन और परपश्चदूषण दोनों पक्षोंको खूब समृद्ध किया है। इनमेंसे कुछ विशेष मुद्दोंका विवेचन आगे 'प्रन्थ-परिचय' विभागमें विस्तारसे किया जायगा।

इस तरह तर्कभ्वछभ भद्राकलङ्कदेव शशाङ्ककी कीर्तिकौमुदी उनके अकलङ्कन्यायकी ज्योत्कासे तर्करिसकोंके मानसको द्योतित करती हुई आज भी छिटक रही है।

35

# अकलङ्कका व्यक्तित्व-

इस तरह शिलालेखोल्लेख, प्रन्थोल्लेख, समकालीन और परवर्ती आचार्योपर प्रभाव और उनके प्रन्थ आदि सम्भों भे आई हुई चरचासे हम समझ सके हैं कि अकलक्कदेव ई० ८ वीं सदीके युगनिर्माता महापुरुष थे। वे अनेक शास्त्रार्थोंके विजेता महान् वाग्मी थे और थे घटवादियस्पोटक सभाचतुर पंडित । कथाकोशमें उनके शास्त्रार्थोंकी कथाका सार पाठक पढ़ ही चुके हैं। मिल्लिपेण प्रशस्तिके 'राजन साहसतुंग' खोकके गौरवपूर्ण उद्योपसे ऐसा लगता है जैसे अकलक्क गेलेकी विजयमाला अभी भी तरोताजी है। यह विजय इतनी बड़ी थी कि अकलक्क जैसे वाचंयमीके मुखसे भी वह खोक निकलवा सकी। यह वह काल था जब धर्मकीर्तिके शिष्योंका समुदाय भारतीय दर्शनके रज्जमञ्जपर छाथा हुआ था और नैरात्यके नारोंसे आत्मदर्शन हिल उठा था। उस कालमें अकलक्कदेवने भारतीय दर्शनकी हिल्ती हुई दीवालोंको थाँभा और इसी प्रयत्नमेंसे अकलक्कन्यायका जन्म हुआ।

उनके टीका प्रनथ और मौलिक कृतियाँ उनके गहन तत्त्विचार उनकी सूक्ष्मतर्कप्रवणता तथा स्वतत्व-निष्ठाका पगपगपर दर्शन कराती हैं। वे बौदोंके विचारोंसे होनेवाली निरात्मकतासे जनजनकी रक्षा करनेकी करुणाबुद्धिसे ओतप्रोत थे और इसीलिये उनके सत्त्वप्रकोपके मूल रुक्ष्य बौद्धाचार्य और बहुद्दाः बौद्धाचार्य ही रहे हैं। वे उनके अश्लील परिहास और कट्ट्रकियोंका उत्तर भी बड़े मजेसे देते हैं—धर्मकीर्तिने जब प्रमाण-वार्तिक में अनेकान्तवादियोंको दही और ऊँटके अभेदप्रसङ्गका दूषण देकर कहा कि 'दहीकी जगह ऊँटको क्यों नहीं खाते ?' तब अकल्ङ्कदेव न्यायविनिश्चय में उसका सटीक उत्तर देते हुए लिखते हैं कि—'सुगत मृग

- (१) न्यायवि० रुखो० २८३ ।
- (२) तत्त्वार्थवा० ४।४२।
- (३) अकलङ्कप्रन्थत्रय टि० पृ० १७०।
- (४) वही पृ० १४६-५४।
- (५) ''सर्वस्योभयरूपत्वे तद्विशेषित्राकृतेः । चोदितो दक्षि खादेति किसुष्ट्रं नाभिधावति ॥''-प्र० वा० ३।१८१।

हुए थे और मृग भी सुगत हुआ फिर भी जैसे आप लोग मृगको ही खाते हो सुगतको नहीं, उनकी तो वन्दना ही करते हो, ठीक उसी तरह पर्यायभेदसे दही और ऊँटके शरीरमें भेद हैं'।'

सिद्धिचिनिश्चयस्व हित्त (६।३७) में अदृश्यानुपल्बिधसे अभावकी सिद्धि न माननेपर वे कहते हैं कि-

"द्घ्यादौ न प्रवर्तेत बौद्धः तद्भुक्तये जनः। अदृश्यां सौगतीं तत्र तन् संशङ्कमानकः॥ द्घ्यादिके तथा भुक्ते न भुक्तं काश्चिकादिकम्। इत्यसौ वेत्तु नो वेत्ति न भुक्ता सौगती तनुः॥"

अर्थात् अदृश्यकी आश्रकासे वौद्ध दही खानेमें निःशंक प्रवृत्ति न कर सकेंगे; क्योंकि वहाँ सुगतके अदृश्य शरीरकी शंका बनी रहेगी। दही खाने पर काँजी नहीं खाई यह तो वे समझ सकते हैं पर बुद्धशरीर नहीं खाया यह समझना उन्हें असंभव है।

प्रमाणसंप्रहमें उन्होंने धर्मकीर्तिकी 'जाड्य अहीक पशु अलौकिक प्राकृत और तामस' आदि कट्ट्रियोंको जो वे प्रतिवादियोंके प्रति प्रयुक्त करते रहे हैं, बहुत कुछ उन्हें ही उन्हींके सिद्धान्तोंकी असङ्गतियोंका उल्लेख करके ठंडे तरीकेसे लौटा दिया हैं।

कथाकोशकी कथासे विदित होता है कि वे बालब्रह्मचारी निर्धन्थवती थे और उनके मनमें अपने प्यारे भाईके बल्दिसकी आग बराबर जल रही थी। इससे भी अधिक उनके मानसमें उथल-पुथल तो बौद्धोंके क्रान्तिकारी सिद्धान्तोंके प्रचारसे आत्मवादके लुत हो जानेसे मची हुई थी। शिलालेख उनपर ऋदिप्राप्त और महायतिके रूप में श्रद्धाप्रसून चढ़ाते हैं और उन्हें चारिज्यभूधर कह उनके सामने नततस्तक हैं।

इस तरह अकलङ्क एक महान् वाग्मी प्रज्ञानिष्णात प्रन्थकार और दृढ़ चारिव्यसम्पन्न युगप्रवर्तक महापुरुष थे। उनकी अकलङ्कप्रभासे जैनशासनगगन आज भी आलोकित है और रहेगा।

<sup>(</sup>१) ''सुगतोऽपि मृगो जातः मृगोऽपि सुगतस्तथा । तथापि सुगतो वन्द्यो मृगः खाद्यो यथेष्यते ॥ तथा वस्तुबळादेव भेदाभेदव्यवस्थितेः । चोदितो द्वि खादेति किमुष्टमभिधावति ॥''─न्यायवि० श्लो० ३७३-७४ ।

<sup>(</sup>२) "शून्यसंवृतिविज्ञानकथानिष्कळदर्शनम् ।
सञ्चयापोहसन्तानाः ससैते जाड्यहेतवः ॥
प्रतिज्ञाऽसाधनं यत्तरसाध्यं तस्यैव निर्णयः ।
यददरयमसंज्ञानं त्रिकमहीकळक्षणम् ॥
प्रत्यक्षं निष्कळं शेपं आन्तं सारूप्यकल्पनम् ।
क्षणस्थानमसत्कार्यममाध्यं प्रगुळक्षणम् ॥
श्रेत्यभावात्ययो मानमनुमानं मृदादिवत् ।
शास्त्रं सत्यं तपो दानं देवता नेत्यळोकिकम् ॥
शब्दः स्वयंभुः सर्वत्र कार्याकार्येष्वतीन्द्रिये ।
न कश्चित्रतेनो ज्ञाता तदर्थस्येति तामसम् ॥
पदादिसत्वे साधुत्वन्यूनाधिकयकमस्यितिः ।
प्रकृतार्थाविचातेऽपि प्रायः प्राकृतळक्षणम् ॥"-प्रमाणसं० ए० १९५-१६ ।

# २. सिद्धिविनिश्चयटीकाके कत्ती अनन्तवीर्य

आचार्य अनन्तवीर्य अपने युगके श्रद्धाल तार्किक और प्रतिभासम्पन्न आचार्य थे। मद्दाकलक्कदेवके गूढ़तम प्रकरण प्रन्थोंके हार्दको उद्घाटित करनेका इन्होंने अप्रतिम प्रयत्न किया है। यद्यपि इनके सामने अकलक्क सूत्रके वृत्तिकार वृद्ध अनन्तवीर्यकी सिद्धिविनिश्चयवृत्ति रही है पर जैसा कि इनके द्वारा लिसे गये इस स्रोकसे विदित होता है कि ये वृद्ध अनन्तवीर्यकी व्याख्यासे बहुत सन्तुष्ट नहीं थे। ये आश्चर्य प्रकट करते हुए लिखते हैं कि –

## ''देवस्यानन्तवीर्योऽपि पदं व्यक्तं तु सर्वतः । ्न जानीतेऽकळङ्कस्य चित्रमेतत् परं भुवि ॥''–पृ० १

अर्थात् अकलङ्कदेवके पदोंका स्पष्ट अर्थ अनन्तवीर्य भी नहीं जानते यह बड़े आश्चर्यकी बात है। यदापि इस क्लोकको अपनी लघुताके पक्षमें लगाया जा सकता है पर प्रस्तुत टीकामें जो इन्होंने पाठान्तरोंका उद्धाण देकर' पूर्वव्याख्याकारसे मतभेद प्रकट किया है उससे मेरे कथनका समर्थन हो जाता है।

टिप्पण दिये गये उद्धरणोंमें 'अन्ये' और 'अपरे' शब्दसे इन्हें बृद्ध अनन्तवीर्य ही इष्ट हैं। इसका समर्थन (पृ० ३१) में दिये गये 'इत्यनन्तवीर्यः' इस पदसे हो जाता है। यह उल्लेख ही बृद्ध अनन्तवीर्यके अस्तित्वका साक्षी है। प्रकृतटीकाकार अनन्तवीर्य पूर्व व्याख्याकार बृद्ध अनन्तवीर्यकी व्याख्यासे कारिकार्यं का विरोध, पूर्वापर विरोध, तथा अर्थकी असंगतिको जिस रूपमें उपस्थित करते हैं, उससे स्पष्ट झलकता है कि वे बृद्ध अनन्तवीर्यकी व्याख्यासे बहुत प्रभावित नहीं थे। कहीं भी इन्होंने पूर्व व्याख्याकारके प्रति एक भी शब्द प्रशंसासूचक नहीं लिखा है।

इन्होंने पूर्वटीकाकार अनन्तवीर्यसे अपना पार्थक्य दिखानेके लिए 'रविभद्रपादोपजीवी 'रविभद्र-पदकमलचञ्चरीक' आदि विशेषण स्वयं प्रस्तावींके अन्तके पुष्पिकावाक्योंमें दिये हैं।

प्रस्तुत टीकाकार अनन्तवीर्यकी च्याख्याशैली सहज सुवोध होनेपर भी अकल्ङ्कके प्रकरणोंकी संक्षिप्तता और गृद्धार्थताके कारण वह बहुत प्रवाहबद्ध नहीं हो पायी है।

# अनन्तवीर्यः श्रद्धालु तार्किक-

प्रस्तुत टीकाकार अनन्तवीर्थ तार्किक होकर भी श्रद्धाल रहे हैं। उन्हें जो पुरानी परम्पराएँ प्राप्त हुई उसका यथासम्भव वे समर्थन करते रहे हैं। इसका एक उदाहरण है अन्यथानुपपत्तिवार्तिकके कर्तृत्वका प्रकरण।

## ''अन्यथानुषपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम्। नान्यधानुषपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम्॥"

(१) "अन्ये तु दृष्टे संस्कारः दृष्टजातीये स्मृतिः इति व्याचक्षते । तेनायमर्थो लभ्यते न वेति चिन्ध्यम्"-सिद्धिवि० टी० ए० २७ ।

"अन्ये 'चित्रस्यैव' इति पठन्ति, तेषां कारिकोपासोऽयमर्थो भवति न वेति चिन्त्यमेतत् । अस्माकं तु इवज्ञाब्दपाठाम दोषः ।"-पृ० ५७ ।

''अन्ये तु 'स्पष्टिनिर्मासान्वयैकस्वभावे' इति पठन्ति, तेषां कथमन्यथा इत्यादि विरोधः ।'' –पु०११५।

''अपरे शास्त्रात्रामाण्यात्'' इति पठन्ति तेषामनन्तरमेव तःत्रामाण्यसमर्थनं किं विस्मृतं येनैथं पठन्ति ।''-ए० ५३८ । 'यह अन्यथानुपपित्त वार्तिक पात्रकेसरी स्वामीका है' इस विषयमें हमें तत्त्वसंग्रहके कर्ता शान्तरिक्षत और उनके टीकाकार कमल्यील तथा स्याद्वादरत्नकरके कर्ता वादिदेवस्रिके स्पष्ट उस्लेख मिलते हैं। तत्त्वसंग्रह (पृ० ४०५) में यह स्लोक है और टीकामें स्पष्टतया इसे पात्रस्वामीका लिखा है। प्रमाणवार्तिक स्ववृत्तिटीका (पृ० ९) में यह स्लोक तो है, पर कर्ताके रूपमें पात्रस्वामीका नाम नहीं है। श्रवणवेलगोलाकी मिल्लिके प्रशास्तिके इस स्लोकसे जात होता है कि पात्रकेशरीने त्रिलक्षणकदर्थन नामका अन्य बनाया था। स्वयं अनन्तवीर्यके ''तेन तिद्धषयत्रिलक्षणकदर्थनम् उत्तरभाष्यं यतः इतम् " (सिद्धिवि० टी० पृ० ३०१) इस उस्लेखसे जात होता है कि 'पात्रकेसरीके त्रिलक्षणकदर्थनका यह स्लोक है' ऐसी परम्परा उन्हें ज्ञात रही है। पात्रकेसरी और पात्रस्वामी एक व्यक्ति हैं यह बात प्रस्तुत टीकाके ''स्वाभिनः पात्रकेश-रिणः'' इस उस्लेखसे जात हो जाता है और इसका समर्थन न्यायविनिश्चयिवरणकार वादिराजके 'पात्रकेसरिस्वामिने''इस उस्लेखसे हो जाता है। वादिराजके वचनोंसे इस बातका भी समर्थन होता है कि पात्रकेसरिस्वामीका त्रिलक्षणकदर्थन प्रन्थ था। उपर्युक्त विवरणसे यह निश्चित हो। जाता है कि उक्त स्लोक पात्रकेशरीके त्रिलक्षणकदर्थनका है, और पात्रस्वामी पात्रकेसरी और पात्रकेसरीस्वामी इन तीनों नामोंसे उनका उस्लेख होता था।

प्रस्तुत टीककार अनन्तवीर्य इसे सीमन्धरस्वामी(तीर्थकर)कृत माननेका समर्थन किसी पूर्व व्याख्या-कारके मतका खण्डन करके इस प्रकार करते हैं "-"यह दलोक पात्रकेसरी स्वामीका है ऐसा कोई मानते हैं।

अनन्तवीर्य-यह कैसे जाना ?

शंकाकार-चूँकि उन्होंने हेतुविषयक त्रिलक्षणकदर्थन नामका उत्तरभाष्य बनाया है।

अनन्तवीर्य-यदि ऐसा है तो सीमन्धरस्वामीका यह श्लोक होना चाहिये; क्योंकि उन्होंने सर्वप्रथम यह श्लोक बनाया है।

शंकाकार-यह कैसे जाना ?

अनन्तवीर्य-पात्रकेसरीने त्रिरुक्षणकदर्थन किया यह कैसे जाना ?

शंकाकार–आचार्यं प्रसिद्धिसे;

अनन्तवीर्य-आचार्यप्रसिद्धि तो इसमें भी है, और इस विषयकी बड़ी कथा प्रसिद्ध है। यदि सीमन्धरकृत माननेमें कोई प्रमाण नहीं है; तो इसे पात्रकेसरीकृत माननेमें भी प्रमाण नहीं है।

शंकाकार-पात्रकेसरीके लिए यह बलोक बनाया गया है अतः वह पात्रकेसरीकृत है।

अनन्तवीर्य-तव तो सभी ग्रन्थ और उपदेश चूँिक शिष्योंके लिए किये जाते हैं अतः वे शिष्यकृत माने जाने चाहिए । फिर पात्रकेसरी का भी यह क्लोक नहीं हो सकता; क्योंकि उन्होंने भी किसी अन्य शिष्यके निभित्त इसे बनाया होगा । जिसके लिए बनाया होगा उसीका वह माना जाना चाहिए ।

शंकाकार-पात्रस्वामीने तद्विषयक प्रवन्ध (टीका) बनाया है अतः उनका यह क्लोक है।

अनन्तवीर्य-तब तो मूळसूत्रकारका कोई वाक्य नहीं मानना चाहिये। टीकाकारके ही सब वाक्य या सूत्र हो जायँगे। अतः यह क्लोक सीमन्धरस्वामी(तीर्थेकर)का ही है।"

- (१) ''अन्यथेत्यादिना पात्रस्वामिमतमाशङ्कते-नान्यथानुपपन्नत्वम्''अन्यथानुप्''-तस्वसं प० पृ० ४०४-४०५ । ''तदुक्तं पात्रस्वामिना अन्यथानुपपन्नत्वम्''-स्या० रता० पृ० ५२१ ।
  - (२) "महिमा स पात्रकेशरिगुरोः परं भवति यस्य भक्त्यासीत् । पद्मावती सहाया त्रिलक्षणकदर्थनं कर्तुम् ॥"-जैनशि० सं० प० छे० ५४ ।
  - (३) देखो⊸न्यायवि० वि० द्वि० ५० १९७।
- (४) "त्रिरूक्षणकदर्थने वा शास्त्रें विस्तरेण पात्रकेसिरिस्वामिना प्रतिपादनात्"—न्यायवि० वि० द्वि० पृ० २३४।
  - (५) सिद्धिवि० टी॰ पृ० ३७३।

इस शङ्का-समाधानसे यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि अनन्तवीर्य आचार्य यह स्पष्ट परम्परा होते हुए भी कि 'यह रलोक पात्रकेसरीके त्रिलक्षणकदर्यनका है' उसे नहीं मानकर अपनी श्रद्धावृत्तिसे उसे सीमन्धर स्वामीका मानते ही नहीं हैं किन्तु पात्रकेसरीकृत माननेवालोंका खण्डन भी करते हैं। अकल्ङ्कदेवके सिद्धि-विनिश्चय (६-१) के "अमलालीढं पदं स्वामिनः" में आये हुए 'स्वामिनः' पदसे वे सीमन्धर स्वामी तीर्थकरका ग्रहण करते हैं जब कि अकल्ङ्कदेवका अभिप्राय 'पात्रस्वामी' ग्रन्थकारसे ही लगता है। अकलंकदेवने न्यायविनिश्चय (२।१५४) में इसे मूलकारिकाके रूपमें गृहीत किया है।

आ॰ विद्यानन्द इसे वार्तिककारका कहते हैं<sup>र</sup> । आ॰ वादिराज इन सबका समन्वय करके कहते हैं कि सीमन्धर स्वामी तीर्थंकरके पाससे पद्मावती देवताने पात्रकेसरी स्वामीको यह वार्तिक ल्याकर दिया है।

तालर्य यह कि पूर्व व्याख्याकार (वृद्ध अनन्तवीर्य) का स्पष्ट मत होते हुए भी उनका उस क्लोक-को सीमन्धरस्वामीकृत होनेका समर्थन करना उनकी श्रद्धावृत्तिका ही उनमेष हैं। इस शंका समाधानसे यह भी ज्ञात होता है कि उनके सामने कोई 'महती कथा' प्रसिद्ध रही है। अभी तकके उपलब्ध कथा साहित्य में प्रभाचन्द्रके गद्यकथाकोशमें सर्वप्रथम पात्रकेसरीकी यह कथा उपलब्ध होती है, बहा नेमिदत्तका कथाकोश तो इनके बादका है।

×

# अनन्तवीर्यका बहुश्रुतत्व-

आचार्य अनन्तवीर्यने जिस प्रकार विधयको स्पष्ट करनेके लिए पूर्वपक्षीय प्रन्थोंसे सैकड़ों अवतरण 'तदुक्तम्' आदिके साथ उद्भृत किये हैं उसी तरह स्वपक्षके समर्थनके लिए भी पूर्वाचार्योंके वचनोंके पचासों प्रमाण उपिश्वत किये हैं। इनका दर्शनशास्त्रीय अध्ययन बहुव्यापक और सर्वतोमुखी था। हम इनके द्वारा उल्लिखित ग्रन्थों और ग्रन्थकारोंमें उनका विशेष परिचय दे रहे हैं जिनके सम्बन्धमें कुछ नई जानकारी मिली है या जिनसे इनके समय आदिके निर्णयमें सहायता मिल सकती है।

# वैदिक साहित्य और अनन्तवीर्य-

आ॰ अनन्तवीर्यका वैदिक संहिताओं, उपनिषद् और उनके भाष्य और वार्तिक तकका अध्ययन था और उन्होंने यथावसर पूर्वपक्षके वर्णनमें इन प्रन्थोंके उद्धरण दिये हैं। यथा-ऋग्वेदसे 'पुरुष प्वेदं,' कृष्ण यजुर्वेद काष्ट्रकसंहितासे 'अग्निहोत्रं जुदुयात्', तैत्तिरीयसंहितासे 'द्वेतमालभेत', बृहदाराण्यकोपनिषत्से 'आरामं तस्य पद्यन्ति', छान्दोग्योपनिषत्से 'आरमैवेदं सर्वम्', मैत्रायण्युपनिषत्से 'अग्निहोत्रं', तथा ब्रह्मविन्दूपनिषत् तथा त्रि॰ तापिन्युपनिषत्से 'एक एव हि भूतात्मा' आदि वाक्य उद्धृत किये हैं। अद्दैतके समर्थनमें मुरेश्वराचार्यके बृहदारण्यकभाष्यवार्तिकसे 'यथा विशुद्धमाकाराम्' आदि दो बलोक उद्भृत किये हैं। इसी तरह स्मृतियोंमें मनुस्मृतिसे 'न मांसमक्षणे दोषः' स्कोक उद्भृत किया है।

# महाभारत और अनन्तवीर्य-

महाभारत और तदन्तर्गत गीता के प्रणेता महर्षि व्यास माने जाते हैं। आचार्य अनन्तवीर्यने प्रस्तुत टीका (१०५१८) में 'भारत' को व्यासकी कृतिकी प्रसिद्धका निर्देश किया है। महाभारतके वनपर्वसे 'अहो जन्तुरनीशोऽयम्' तथा आदिपर्वसे 'कालः पचित भूतानि' क्लोक उद्घृत किये हैं। इससे हात होता है कि—आ॰ अनन्तवीर्यके समयमें महाभारत व्यासकी कृति माना जाता था।

<sup>(</sup>१) त० श्लो० प्र० २०५। प्र० परी० पृ० ७२।

<sup>(</sup>२) पृष्ठ संख्याके लिए देखो परिशिष्ट ७।

## च्याकरण ग्रन्थ और अनन्तवीर्य-

आ० अनन्तवीर्यने मूळ पाणिनिस्त्र तथा उसके पातञ्चलभाष्यका भी अनुशीलन किया था। वे पाणिनिके 'अर्थवद्धातु-' इस सूत्रका उद्धरण देते हैं तथा 'प्रकृतिपर एव प्रत्ययः प्रयोक्तव्यः प्रत्ययपरैच च प्रकृतिः' (पात० महा० ३।१।२) इस वाक्यका 'न केवळा प्रकृतिः प्रयोक्तव्या' इत्यादि अनुवाद उद्धृत करते हैं। प्रमुखतया तो वे पूज्यपादके जैनेन्द्रव्याकरणसे ही सूत्रोंके उद्धरण तथा जैनेन्द्रकी ही संजाओंका उपयोग करते हैं।

# दर्शनशास्त्र और अनन्तवीर्थ-

अनन्तविर्यने चार्वाक के पूर्वपक्षमें मुख्यतया जयराशिक तत्वोपप्रवसिंह प्रनथसे ही अवतरण लिए हैं। इन्होंने तत्वोपप्रवक्ता जयराशिक नामके साथ उल्लेख किया है। 'इसमें ''परपर्यनुयोगपराणि वृहस्पतेः,सूत्राणि" वाक्य तत्त्वोपप्रवक्ते सन्दर्भमें ही उद्धृत किया है। उपलब्ध तत्त्वोपप्रवसिंह प्रनथका प्रारम्भिक पत्र टूटा हुआ है। सम्भवतः यह वाक्य उसीमें हो। इसके अतिरिक्त चार्वाक मतके पूर्वपक्षमें जिस अधिद्धकर्णका सहारा लिया गया है उसका वर्णन "दो अविद्धकर्ण" शिर्षक स्तम्म (पृ०७२) में देखना चाहिये।

म्यायवैद्योषिक के पूर्वपक्षमें अनन्तवीर्यने अक्षपादका नाम छेकर तो न्यायस्त्रसे, तथा न्यायमाध्यसे अनेक अवतरण दिये हैं। न्यायस्त्रका 'पूर्ववच्छेषवत्' आदि अनुमानस्त्र तीन पृथक् सूत्र बनाकर उद्धृत किया गया है। उद्योतकरके न्यायवार्तिकके अवतरण भी इसमें पाये जाते हैं। वैद्योषिकके विवेचनमें कणचर या कणमक्षके नामसे वैद्योपिक सूत्रोंके उद्धरण उपलब्ध होते हैं। प्रशस्तपादभाष्य तथा उसकी व्योमवती टीकाका भी उपयोग किया है। किन्तु इसमें वैद्योधिकस्त्रकी जिस प्राचीन स्त्रानुसारिणी टीकासे अनेक अवतरण छिए गये हैं वे उपलब्ध वृत्तियोंमें नहीं मिलते। सूत्रोंके उद्धरणों में पाठमेद भी हैं।

सांख्ययोग के पूर्वपक्षमें ईक्वरकृष्णकी सांख्यकारिका, पतञ्जलिके योगसूत्र और व्यासके योगमाध्यसे अनेकों अवतरण लिये गये हैं। किन्तु "इन्द्रियाण्यर्थमालोचयन्ति अहङ्कारोऽभिमन्यते" इत्यादि अवतरण किसी प्राचीन सांख्य ग्रन्थका है, यह उपलब्ध टीकाओंमें नहीं मिलता। इसीतरह इसमें "गुणानां परमं क्रपं" क्लोक उद्धृत हैं जो योगभाष्य (४११३) में 'तथा च शास्त्रानुशासनम्' करके तथा शाङ्करभाष्यमामती (५०३५२) में भगवान् वार्षगण्य के नामसे उद्धृत मिलता है।

मीमांसादर्शनके पूर्वपक्षमें जैमिनिके सूत्र, शबरके भाष्य, उपवर्षकी वृत्ति और कुमारिलके मीमांसा क्लोकवार्तिकसे पचासों अवतरण लिए हैं। सर्वज्ञसिद्धि प्रस्तावमें तो जैमिनि और कुमारिलके प्रन्थ विशेषतः पूर्वपक्षके आधार हैं। प्रभाकरका उल्लेख प्रमाणपञ्चकवादीके रूपमें किया गया है। ए पृ० २६० में 'प्रभाकरस्त्वाह' लिखकर—'न मांसमक्षणे दोषः' आदि क्लोक उद्भृत किया है। यह क्लोक मनुस्मृति (५।५६) में पाया जाता है। उपवर्षके नामसे वही "गोरित्यत्र कः शब्दः ? गकारोकारिवसर्जनीया हित भगवानुपवर्षः' अवतरण उद्भृत किया गया हैं' जो शबरभाष्य (१।१।५) में उद्भृत है। अनेक क्लोक कुमारिलके सन्दर्भमें उद्भृत हैं पर वे कुमारिलके उपलब्ध मीमांसाक्लोकवार्तिक और तन्त्रवार्तिकमें नहीं पाये जाते।

बौद्धदर्शनके पूर्वपक्षमें अनन्तवीर्यने टीकाका एक चतुर्थीश लिया होगा। 19 इसमें त्रिपिटकका नाम

- (१) सिद्धिवि० द्यो० पृ० २७७।
- (२) देखो परिशिष्ट ९।
- (३) वही। (४) वही।
- (५) सिद्धिवि० डी० पृ० ५३-५६।
- (६) वही पृ० ५६।
- (७) सिद्धिवि० टी० पृ० ९९ ।
- (८) ४० ८८ ।
- (९) देखो परिशिष्ट ८, ९।
  - (१०) सिद्धिवि० टी० पृ० १८४।
- (११) वही पृ० ६९४ ।
- (१२) देखो परि० ८ और ९।

लिया गया है। इसमें वसुयन्युका अभिधर्मकोश नागार्जुनकी माध्यमिक द्यति दिग्नागका प्रमाणसमुच्य और उसकी स्ववृत्ति धर्मकीर्तिक प्रमाणवार्तिक प्रमाणविनिश्चय न्यायिनन्दु वादन्याय हेतुविन्दु और सम्बन्धपरीक्षा आदि और प्रजाकरका प्रमाणवार्तिकालंकार उद्धृत हुए हैं। बौद्धोंके पूर्वपक्षका बहुमाग प्रजाकरके ग्रन्थोंके अवतरणोंसे परिपृष्ट हुआ है। इनमें दसों अवतरण ऐसे हैं जो प्रजाकरके मुद्रित वार्तिकालंद्धारमें नहीं पाये जाते। जात होता है कि वे प्रजाकरके किसी अन्य ग्रन्थके हैं। धर्मकीर्तिक जिस अपोहवार्तिकका उत्लेख हैं वह प्रमाणवार्तिकका अपोह प्रकरण ही जात होता है। गादलकीर्तिक नामसे एक क्लोक उद्धृत है। पता नहीं ये गादलकीर्ति कीन हैं ! अभी तक जो नाम बौद्ध आचार्योक प्रकाशमें आये हैं उनमें इस नामका पता नहीं चलता। अर्चटकी हेतुबिन्दु टीकाके अवतरण तो हैं ही साथ ही कुछ अवतरण अर्चटके नामके ऐसे भी हैं जो हेतुबिन्दु टीकामें नहीं पाये जाते। वे उनके अन्य प्रन्थोंके होंगे। धर्मोत्तरके नामके अवतरण भी न्यायिनन्दुटीकामें उपलब्ध नहीं होते संभवतः वे भी उनके किसी अन्य प्रन्थके होंगे। कर्णकगोमिका कल्लकके नामसे भी उल्लेख किया गया है। इनके नामके अवतरण भी प्रमाणवार्तिक स्ववृत्तिटीकामें उपलब्ध नहीं हुए। इसी तरह शान्तभद्रके नामसे उपलब्ध अवतरण भी उनकी न्यायिननुटीकाके होंगे जो उपलब्ध नहीं है, पर दुर्वेकमिश्रके धर्मोत्तरप्रदीपमें बहुशः उद्धृत है और जिसका खण्डन धर्मोत्तरने किया है। इनमेंसे अनेक आचार्योंका समय और तुलना 'अकल्क्ककी तुलना' प्रकरणमें की जा चुकी है।

जैनग्रन्थों में उत्तरपक्षको पुष्ट करनेके लिए उमास्वामीके तत्त्वार्थस्त्र, समन्तमद्रके देवागमस्तोत्र और वृहस्त्वयम्भूस्तोत्रके अवतरण लिए गये हैं। समन्तमद्रके नामका एक 'ययोः सहोपलम्म' अवतरण पाया जाता है किन्तु यहाँ प्रतिके दूर जानेसे उसका पूरा स्थरूप ज्ञात नहीं हो सका और न यही पता चला कि वह किस समन्तमद्रका है ? यदि इन्हींका है तो इनके किस अन्थका है ? सिद्धसेनके सन्मतितर्कसे 'ते संत्वाय' गाथा उद्भृत की गई है। पात्रकेसरीके त्रिल्ह्यणकदर्थन से 'अन्यथानुपपत्रत्वं' श्लोक तथा पात्रकेसरीस्तोत्रसे 'अशोषविदेहेश्यते' श्लोक उद्भृत किया गया है। अकलक्क तो सभी अन्थोंका सूक्ष्म परिशीलन इसके उत्तर लक्षित होता है। एक कथात्रयमङ्ग अन्थका भी उल्लेख आता है, इसके कर्ताका पता नहीं चला। इसमें चूर्णिप्रकरण का भी उल्लेख है, जो अकल्ड्क ने न्यायविनिश्चयक्तिका नाम माल्यम होता है। इसमें न्यायविनिश्चयकी नामसे जो "न चेतद्बहि" इत्यादि वाक्य उद्भृत मिलता है, उसीसे न्यायविनिश्चयकी हित्ते अस्तित्वकी पुष्टि होती है। हरिमद्रस्रिके योगविन्दुसे "क्वो केय कथमङ्गः" क्लोक उद्भृत है,यह क्लोक विद्यानन्दने अष्टसहस्तीमें भी उद्भृत किया है। इसमें जो 'जीविसिद्धप्रकरण' का उल्लेख अया है वह इसी प्रन्थके 'जीविसिद्ध' प्रस्तावका ज्ञात होता है। अनन्तकितिके स्वतःप्रामाण्यमङ्ग अन्थका उल्लेख इस टीकामें बड़े आदरसे किया गया है। यशस्तिलकचन्यू उत्तरार्धसे भी इसमें एक क्लोक उद्भृत है।

इस तरह यह टीका सैकड़ों प्रन्थान्तरीय अवतरणोंसे समृद्ध होकर अपने रचियताके बहुश्रुतत्वका ख्यापन कर रही है।

¥

## विशेष तुलना-

# बृहत्संहिता और अनन्तवीर्य-

आचार्य वराहमिहिरका ज्योतिप् विषयक बृहत्संहिता ग्रन्थ प्रसिद्ध है। इनका समय ई० ५०१ है। इन्होंने मनके वर्णनके प्रसङ्गमें निम्निळिखित श्लोक लिखा है—

<sup>(</sup>१) सिद्धवि० टी० पृ० ४५० ।

<sup>(</sup>२) पृ० ४२० ।

"आत्मा सहैति मनसा मन इन्द्रियेण स्वार्थेन चेन्द्रियमिति कम एष शीझः । योगोऽयमेच मनसः किमगम्यमस्ति, यस्मिन् मनो बजिति तत्र गतोऽयमात्मा॥" –बृहत्संहिता ७४।३

इसकी टीका करते हुए महोत्पलने यह लिखा है—"अयमर्थः-आतमा मनसा सह युज्यते मनश्च इन्द्रियेण इन्द्रियमर्थंन।" महोत्पलका समय शक ८८८ (ई० ९६६) है। त्यायमाध्य (शश्वर्थ) में 'न तिर्हि इदानीमिदं भवित आतमा मनसा युज्यते मन इन्द्रियेण इन्द्रियमर्थंनेति' यह वाक्य उद्धृत जैसा पाया जाता है। प्रमाणवार्तिक स्ववृत्ति टीकामें (१० १७७) में भी यह उद्धृत है। महजयन्तने भी न्यायमञ्जरी प्रमाणमाग (१० ७०) के चतुष्ट्य सन्निकर्षके प्रकरणमें "आतमा मनसा संयुज्यते मन इन्द्रियेण इन्द्रियमर्थेन" ये वाक्य लिखे हैं।

रचना से तो ज्ञात होता है कि यह वाक्य किसी न्यायग्रन्थका होना चाहिये जिसे वराहमिहिरने इलोकबद्ध किया है। न्यायभाष्यका 'न तहींदानाभिदं भचति' इस वाक्यसे लगता तो ऐसा है जैसे किसी समानतन्त्रीय भाष्यपूर्वकालीन ग्रन्थका यह वाक्य हो। अस्तु, यह वाक्य बहुत पुराना अर्थात् न्यायभाष्यसे भी बहुत पुराना है। आचार्य अनन्तवीर्यने प्रस्तुत टीकामें यह वाक्य दो वार उद्भृत किया है।

# दो अविद्वकर्ण और अनन्तवीर्य-

भारतीय विस्मृत दर्शनकारोंमें अविद्धकर्ण भी हैं, जिनके सम्बन्धकी जानकारी बहुत थोड़ी है। किन्तु कुछ बौद्धदर्शनके प्रन्थोंके प्रकाशमें आनेसे दो अविद्धकर्णीका पता चलता है।

एक अविद्यकर्ण नैयायिक थे और ये न्यायभाष्यके टीकाकार थे। वादन्याय (पृ० ७८) में प्रतिज्ञान्तर निग्रहस्थानके प्रकरणमें इनकी न्यायभाष्यटीकाका उल्लेखे किया गया है।

इनके अन्य मत इस प्रकार उपलब्ध होते हैं—

- (१) रूपादिके ग्रहण न होनेपर भी द्रव्यका ग्रहण होता है।<sup>३</sup>
- (२) अवयब और अवयवी पूर्वोत्तरकालमायी होनेसे विभिन्न है। "
- (३) यदि प्रतिज्ञायाक्यको निरर्थंक कहा जाता है तौ 'कृतकश्च राब्दः' यह भी नहीं कहना चाहिये क्योंकि अनित्यत्व कहने से ही शब्दमें कृतकत्व और अनित्यत्व दोनोंका बोध हो जाता है ।'
  - (१) तुल्जना-''आस्मेन्द्रियमनोऽर्थानां सन्निकर्षात् प्रवर्तते । व्यक्ता तदात्वे या बुद्धिः प्रत्यक्षं सा निरुच्यते ॥-चरकसं०१।११।२०
- (२) "अविद्युकर्णस्तु भाष्यटीकायाम् इदमाशङ्कय परिजिहीर्पति—ननु चासर्वगतस्वे सत्तीति हेतु-विशेषणमुक्तम् । सविशेषणश्च हेतुः विपक्षे नास्तीति न प्रतिज्ञान्तरं निग्रहस्थानम् । न हि तदेवससर्वगतः शब्द इति प्रतिज्ञान्तरोपादानात् । हेतुविशेषणोपादाने हेत्वन्तरं निग्रहस्थानमिति । एतञ्च अतिस्थूलम्"— वादन्याय टी० ए० ७८ ।
- (३) ''अविद्धकर्णस्त्वाह–रूपाद्यप्रहेऽपि दृष्यप्रहणमस्त्येव यतो मन्द्रप्रकाशे अनुपलभ्यमानरूपादिकं द्रथ्यमुपलभते । अनिश्चितरूपं गोरश्चो वेति ।''–वादन्याय टी० पृ० ३५ ।
  - (४) "तदेतेनैव अविद्यकर्णोक्तं पूर्वोत्तरकालभावित्वात् इत्यादि तत्साधनमपहस्तितं वेदितव्यम्।"
- (५) "तदत्र अविद्धकर्णः प्रतिधन्धकन्यायेन प्रत्यविष्ठते—यद्येवम् कृतकश्च शब्द इत्येतद्पि न वक्तव्यम् । किं कारणम् ? अनित्यत्वमित्येतेनैव शब्देऽपि कृतकत्वमनित्यत्वच्चोभयं प्रतिपद्यते ......'।

**∸वाद**न्याय टी० पृ० १०९ ।

**⊢वादन्याय टी० ५० ५०** ।

- (४) द्वीन्द्रियप्राह्म और अग्राह्म सभी द्रव्य बुद्धिमद्धेतुक हैं; क्योंकि वे स्वारम्भक अवयवोंकी विशिष्ट रचनासे युक्त हैं। परमाणु आदि चेतनसे अधिष्ठित होकर अपना कार्य करते हैं; क्योंकि वे स्पादिसे युक्त हैं जैसे कि तन्तु आदि!
  - (५) आत्मा नित्य और व्यापक है।
  - (६) विनाश सहेतुक है 🗗
  - (७) परमाणु नित्य हैं।
  - (८) संख्या स्वतन्त्र गुण है।"
  - (९) समूह और सन्तान आदि अवस्थाविशेष अनिवीचनीय नहीं हैं।
  - (१०) निगमन स्वतन्त्र अनुमानावयव है। "
  - (११) उपमान आगमसे पृथक् प्रभाण है।
- (१२) प्रत्यक्ष और अनुमान इन दो प्रमाणोंसे भिन्न भी अन्य प्रमाण हैं तथा स्वलक्षण और सामान्यलक्षणसे भी भिन्न प्रमेय हैं।
- (१) "तम्राविद्धकर्णोपन्यस्तमीश्वरसाधने प्रमाणद्वयमाह— यत्स्वारम्भकेत्यादि ... तदुक्तं द्वीन्द्रिय-प्राह्मामाह्यं विमत्यधिकरणभावापन्नं बुद्धिमत्कारणपूर्वकं स्वारम्भकावयवसिवदेशविशेष्टत्वात् घटादिवत् , वैधम्येण परमाणवः इति ।... तनुकरणभुवनोपादानामि चेतनावदिधिष्ठतामि स्वकार्यमारभन्ते इति प्रतिजानी-महे रूपादिमस्वात् तन्त्वादिवत् इति ।" —तस्वसं० प० पृ० ४०-४१ । सन्मति० दी० पृ० १०० । प्रमेयक० पृ० २६९ ।
- (२) ''अथ निःयविभुत्वे कथमस्य प्रतिपत्तच्ये इत्यन्नाविद्धकर्णस्नावत्प्रमाणयति⊸मातुरुदरनिष्कम-णोत्तरकालं मदीयाद्यप्रज्ञानसंवेदकसंवेद्यानि अतत्कालानि मदीयानि प्रज्ञानानि मदीयप्रज्ञानत्वात् आद्यमदीय-प्रज्ञानवत् ।''–तत्त्वसं० १०८२ ।
  - (३) ''अत्राविद्धकर्णोक्तः।ने विनाशस्य हेतुमस्वसाधने प्रमाणानि निर्दिदिश्चराह—निन्वित्यादि । मनु नैव विनाशोऽयं सत्ताकालेऽस्ति वस्तुनः । न पूर्वं न चिरात् पश्चात् वस्तुनोऽनन्तरं त्वसौ ॥३६७॥ एवं च हेतुमानेष युक्तो नियतकालतः । कादाचित्कत्वयोगो हि निरपेक्षे निराकृतः ॥''-तस्वसं० प० पृ० १३६ ।
- (४) "अविद्धकर्णस्त्वणूनां नित्यत्वसाधनाय प्रमाणमाह-परमाणूनामुत्पादकाभिभतं सद्धर्मोपगतं न भवति सस्वप्रतिपादकप्रमाणाविषयत्वात् सरविषाणवदिति।"-तत्त्वसं०,प० पृ० १८७। सन्मति० टी०पृ०६५८।
- ('3) ''गजादीत्यादिनाऽविद्धकर्णोक्तं संख्यासिद्धये प्रमाणमाशङ्कते''स ह्याह—संख्याप्रत्ययो गजतुरङ्ग-स्यन्दनादिव्यतिरिक्तनिधनधनः गजादिप्रत्ययविरुक्षणत्वात् नीरुपटप्रत्ययवदिति ।''—तत्त्वसं ० प० प्र० २३१ । सन्मति० टी० प्र० ६७४ ।
- (६) अथेत्यादिनात्र अविद्धकर्णस्योत्तरमाशङ्कते ''सह्याह-समूहसन्तानावस्थाविशेषाः तत्त्वान्यत्वा-भ्यामवचनीया न भवन्ति प्रतिनियतधर्मयोगित्वात् रूपरसादिवदिति ।''-तत्त्वसं ० प० प्र० २२५ ।
- (७) "अविद्धकर्णस्वाह–विप्रकीणैश्च वचनैः नैकार्थः प्रतिपायते । तेन सम्बन्धसिद्धवर्थं वाच्यं निगमनं पृथक् ॥''–तत्त्वसं० पृ० ४२२ ।
- (८) "अविद्धकर्णस्त्वाह—आगमात् साभान्येन प्रतिपद्यते विशेषप्रतिपत्तिस्तु उपमानादिति ।"--तस्वसं० प० ४७२ ।
- (९) ''अविद्धकर्णस्तु हें एव प्रमाणे स्वलक्षणसामान्यलक्षणाभ्यां चान्यत् प्रमेयं नास्तीति एतद् विघटनार्थं प्रमाणयति—प्रत्यक्षम् अनुमानव्यतिरिक्तप्रमाणान्तरसिद्धतीयं प्रमाणत्वात् अनुमानवत् ः तथा स्वलक्षणं सामान्यलक्षणक्यतिरिक्तप्रमेयार्थान्तरसिद्धतीयं प्रमेयत्वात् सामान्यलक्षणवत् ः।''-तत्वसं प० पृ० ४५५ ।

- (१३) कार्योत्पत्ति और कारणविनाशका काल एक नहीं है।
- (१४) क्षणिकवादीके मतमें आत्माका अवस्थान नहीं है अतः अविनाभावका ग्रहण नहीं हो सकता। इनसे ज्ञात होता है कि अविद्धकर्ण नैयायिक ये और उन्होंने न्यायभाष्यकी टीका बनाई थी। तत्त्व-संग्रहकार शान्तरक्षित और पश्चिकाकार कमल्झीलका समय ई० ७६२ निर्णात है । अतः इन अविद्धकर्णका समय ई० ७६२ के पहिले होना चाहिए। कर्णकगोमिका समय भी ई० ८ वीं सदी सिद्ध किया जा चुका है ।

तस्त्वीपण्डव (पृ० ५७) में आहमाके नित्यत्वको सिद्ध करनेवाले एक नैयायिकका मत उन्हीं शब्दों में दिया गया है जिन शब्दों में वह मत तस्त्वसंग्रहपंजिका (पृ० ८२) में अविद्धकर्णके नामके साथ पाया जाता है। तस्त्वीपण्डवका यह अवतरण अविद्धकर्णको आत्मवादी नैयायिक मानता है। जैसा कि बादन्यायके प्रथम उद्धरणसे ज्ञात होता है कि अविद्धकर्ण न केवल वादन्यायके टीकाकार शान्तरक्षितके ही सामने हैं अपि तु स्वयं धर्मकीर्तिके सामने भी हैं ऐसा लगता है। शान्तरिक्षत अविद्धकर्णके मतको न्यायवार्तिककारके मतके बाद उपस्थित करते हैं इससे यह लगता है कि अविद्धकर्ण उद्योतकरके बाद और धर्मकीर्तिके समकालीन हों। तस्त्वोपण्डवका उल्लेख भी इसीकी पृष्टि करता है। अतः नैयायिक अविद्धकर्णका समय हम ई० ६२०–७०० के आसपास रख सकते हैं।

इस नैयायिक अविद्धकर्णके अतिरिक्त एक अविद्धकर्ण और हुआ है। यह चार्वाक मतका अनुपायी था। प्रभाणवार्तिकतस्ववृत्तिटीकामें इस चार्वाक अविद्धकर्णका मत इस प्रकार दिया गया है--

- (१) अनुमानको लोकव्यवहारकी दृष्टिसे प्रमाण मान भी लेते हैं, पर लिङ्गका लक्षण नहीं बनता"।
- (२) प्रमाण अनिधगत अर्थको जाननेवाला होता है। चूँकि अनुमान अर्थका परिच्छेद ही नहीं करता अतः वह प्रमाण नहीं हैं ।
- (३) प्रमाण अगौण होता है, अनुमानसे अर्थनिश्चय दुर्लभ है। यह मत भी इसी सिलसिलेमें दिया है। अनन्तवीर्यने प्रस्तुत सिद्धिविनिश्चयटीका ( ए० ३०६ ) में इसी चार्वाक अविद्धकर्णका उल्लेख किया है। यथा-
- "इतरस्य अचेतनस्य वा भूस्यादेः मूर्तस्य [ झानम् ] अनेन अविद्धकर्णस्य समयो दर्शितः।"

अर्थात् अचेतन और मूर्त पृथिव्यादिका परिणाम ज्ञान है। यह अविद्धकर्णका मत है। इस अविद्धकर्णका समय कर्णकगोमि ( ई० ८ वीं ) से पहिले होना चाहिये।

- (१) "एतेन यदप्युच्यते अध्ययन-अविद्धकणीं चोतकरादिभिः स्यिदि तुलान्तयोर्नाभोद्यामवत् कार्यो-स्पत्तिकाल एव कारणिविनाशः तदा कार्यकारणभावो न स्यात् , यतः कारणस्य विनाशः कारणोत्पादः । एवं भाव एव नाश इति वचनात्, एवं च कारणेन सह कार्यमुः पन्निमित प्राप्तम् ।"स्प्रव वा ० स्ववृ ० टी० ए० ९० ।
- (२) ''अविद्धकर्णस्त्वाह–अविनाभावित्वमेकं दृष्ट्वा द्वितीयादिदर्शने सति सिध्यति । न च क्षणिक-वादिनो द्वष्टुरवस्थानमस्ति । न चाम्येनानुभूतेऽर्थे अन्यस्य अविनाभावित्वस्मरणमस्ति अतिप्रसङ्गादिति ।'' –प्र० वा० स्वद्यु० टी० पृ० ९८ ।
  - (३) देखो तत्त्वसं० प्रस्ता० पृ० ९६। (४) देखो पृ० ३५।
- (५) ''मातुरुदरनिष्क्रमणानन्तरं यदाद्यं ज्ञानं तम्ज्ञानान्तरपूर्वकं ज्ञानःवात् द्वितीयज्ञानवत् ।''--तत्त्वोप० पृ० ५७ । (६) देखो--पृ० ७३ टि० २ ।
- (७) ''तेन यदुच्यते अविद्यकर्णेन सत्यमनुमानमिध्यत एवास्माभिः प्रमाणं लोकप्रतीतत्वात् , केवलं लिङ्गलक्षणमयुक्तमिति''-प्र० वा० स्ववृ० टी० पृ० १९।
- (८) ''तेन यदुच्यते अविद्यकर्णेन-अनिधगतार्थपरिच्छित्तिः प्रमाणम् , अतो नातुमानं प्रमाणमर्थ-परिच्छेदकत्वाभावादिति ।''-प्र० वा० स्ववृ० टो० प्र० २५ ।
- (९) ''एतेनैतद्पि निरस्तम्-प्रमाणस्यागौणःवादनुमानाद्र्धनिश्चयो दुर्लभः।''-प्र० वा० स्ववृ० टी० पृ० २५।

जिस 'प्रमाणस्थागोणत्वात्' वाक्यको कर्णकगोमिने अविद्धकर्णके मतके सिल्सिल्सें दिया है, और वह प्रकरणसे अविद्धकर्णका ही लगता है, वह वाक्य भट्टजयन्त(ई० ९वीं सदी)की न्यायमञ्जरीमें भी चार्वाकके प्रकरणमें उद्धृत है। स्याद्वाद रत्नाकरमें इसे पौरन्दरसूत्र कहा गया है। इससे ज्ञात होता है कि इसके प्रम्थ का नाम पौरन्दर सूत्र होगा। इन सब कारणों से इस चार्वाक अविद्धकर्णका समय ई० ८ वींसे पूर्व होना चाहिये!

\*

## अनन्तवीर्यका समय निर्णय-

आचार्य अनन्तवीर्यके सम्बन्धमें हमें कुछ भी जानकारी उनकी लिखी हुई नहीं मिलती। प्रस्तुत सिद्धिविनिश्चयटीकाके पुष्पिका वाक्योंमें दिये गये 'रिवभद्र पादोपजीवी' विशेषणसे मात्र इतना ही जात होता है कि इनके गुरु का नाम रिवभद्र था। इन रिवभद्र आचार्यका भी पता नहीं चलता कि ये किस परम्परामें कब हुए हैं। अतः उनके जीवनहत्त और समय निर्णयके लिये हमें शिलालेख तथा प्रन्थों में आये हुए उल्लेखों पर निर्भर रहकर ही विचार करना है। शिलालेखोंसे हमें निम्नलिखित अनन्तवीयोंकी जानकारी मिलती है—

## शिलालेखोल्लेख-

- (१) वे अनन्तवीर्य जिनका पेग्यूरके कन्नड शिलालेख में वीरसेन सिद्धान्तदेवके प्रशिष्य और गोणसेन पण्डित महारकके शिष्यके रूप में उल्लेख है। ये श्रीवेळगोलके निवासी थे। इन्हें वेहोरेगरेके राजा श्रीमत् रक्कसने पेरगादूर तथा नई खाईका दान किया था। यह दानलेख शक ८९९ (ई० ९७७) का लिखा हुआ है।
- (२) वे अनन्तवीर्थ जिनका मरोळ (बीजापुर बंबई) के शिखालेख में निर्देश है। यह शिखालेख चालुक्य जयसिंह द्वितीय और जगदेकमल्ल प्रथम (ई० १०२४) के समयका उपलब्ध हुआ है। इसमें कमलदेव महारक विमुक्त बतीन्द्र सिद्धान्तदेव अण्णियमहारक प्रमाचन्द्र और अनन्तवीर्य का क्रमशः उल्लेख है। ये अनन्तवीर्य समस्त शास्त्रों के विशेष कर जैनदर्शन के पारगामी थे। अनन्तवीर्यके शिष्य गुणकीर्तिसिद्धान्त महारक और देवकीर्ति पंडित थे। ये संभवतः यापनीयसंघ या स्ट्रथगणके थे।
- (३) वे अनन्तवीर्य जिनका मुगद शिक्षालेख में उल्लेख है। यह शिक्षालेख धारवाड़ में सोमेश्वर प्रथमके समय (ई० १०४५) का उपलब्ध हुआ है। इसमें यापनीयसंघ कुमुदगण के ज्येष्ठ धर्मगुरु गोवर्धन-देवको सम्यक्त्वरत्नाकर चैत्यालयके लिये दिये गये दानका उल्लेख है। गोवर्धनदेवके साथ ही अनन्तवीर्यका उल्लेख है, पर यह स्पष्ट नहीं है कि अनन्तवीर्यका गोवर्धनसे क्या सम्बन्ध था। इसमें यह भी उल्लेख है कि—कुमारकीर्ति अनन्तवीर्यके सह अध्यापक थे और दामनन्दि कुमारकीर्तिके शिष्य थे।
- (१) "तथा चाहु:-प्रमाणस्यागौणस्वादनुमानादर्थनिश्चयो दुर्र्छभः।"-न्यायम० प्रसा० पृ० १०८। प्रमेयक० पृ० १८०।
  - (२) ''प्रमाणस्थागीणत्वादनुमानादर्थनिश्रयो दुर्लभ इति पौरन्दरसूत्रम् ।''-स्या० रता० प्र० २६५ ।
  - (३) जैनिशि० भाग २ पृ० १९९। ए० क० भाग १ दुर्जा नं० ४।
- (४) ''श्रीबेलगोळनिवासिगळप्य श्रीवीरसेनसिद्धान्तदेवरवरशिष्यर् श्रीगोणसेनपण्डिसभष्टारक वरित्रच्यर् श्रीमान् अनन्तवीर्यच्यक्रळः'''-जैनशि०।
  - (५) बम्बई कर्नाटक इंस्कि॰ जिल्द १ भाग १ नं॰ ६१। जैनिज्य इन साउथ इं॰ प्र॰ १०५।
  - (६) बम्बई कर्नाटक इंस्क्रि ० जिल्ह १ भाग १ नं० ७८। जैनिज्म इन साउथ इं० प्र० १४१।

ये दामनिन्द वे हो सकते हैं जिनका उल्लेख जैनशिलालेख संग्रह माग एकके लेख नं० ५५ में चतुर्मुख देवके शिष्यों में है। धाराधिप भोजराजकी समाके रून आचार्य प्रभाचन्द्रके ये सधर्मा ये और इन्होंने विष्णुभट्ट महावादीको हराया था।

धाराधिप भोजका राज्यकाल (ई० २०१८से१०५३) माना जाता है। जब दामनिन्द का ई० १०४५ के शिलालेखमें उल्लेख है तो वे भोजके राज्यकालमें रहनेवाले प्रभाचन्द्रके सधर्मा दामनिन्दिसे अभिन्न हो सकते हैं। अतः दामनिन्दिके गुरु कुमारकीर्तिके सहाध्यापक अनन्तवीर्यकी रिथित इस लेखसे ई० १०४५ तक पहुँचती है।

- (४) वे अनन्तवीर्य जिनका हुम्मचकी पंचवस्तिके आँगनके एक पापाण लेखमें अकलङ्कस्त्रके वृत्तिकर्ताके रूपमें उल्लेख है। ये अरुङ्गलान्वय निन्दिसंघके आचार्योकी परम्परामें हुए हैं। यह लेख शक ९९९ (ई० १०७७) का है। इसी लेखमें आगे कुमारसेनदेव मीनिदेव और विमलचन्द्रभद्वारकका निर्देश है। इनके शिष्यके रूपमें वादिराजकी प्रशस्ति की गई है। बादिराजको ष्रट्तर्कषण्मुख लिखा है।
- (५) वे अनन्तवीर्य जिनका उल्लेख चामराजनगरके पार्चनाथ स्वामी बस्तीके एक पाषाणलेख में किया गया है। ये द्रविण संघकी परम्पराके आचार्य थे। यह लेख शक १०३९ (ई० १११७) का है।
- (६) वे अनन्तवीर्य सिद्धान्ती जिनका निदिगिमें प्राप्त एक पाषाण छेखमें काणूरगण रूपी कमलवनके सूर्यके रूपसे उल्लेख मिलता है। पह लेख शक १०३९ (ई० १११७) का है।
- (७) वे अनन्तवीर्य राद्धान्तार्णवपारम जिनकी स्तुति कदम्बद्द्ष्टिके शिलालेखमें सूरस्थमणके आदि चार चारित्रभूथरके रूपसे की गई है। इनके शिष्य बालचन्द्र मुनि थे। यह शिलालेख शक १०४० (ई० १११८) का है।
- (८) वे अनन्तवीर्य जिनका उल्लेख कल्ट्रगुडुके सिद्धेश्वर मन्दिरके पाघाण लेख में क्राणूरगणके आचायों में ग्रुदाक्षराकरदके रूपसे किया गया है। यह लेख शक १०४२ (ई० ११२१) का है। इस लेख में माघनन्दि सिद्धान्तदेवके शिष्य प्रभाचन्द्रके सधर्मा रूपसे अनन्तवीर्य और मुनिचन्द्रका उल्लेख है। प्रभाचन्द्रके ग्रहस्य शिष्य मुजबलगंग बर्म्मदेव थे। बर्म्मदेवके चार पुत्र थे भारसिंह, निव्नयगंग, रक्कसगंग और मुजबलगंग। बर्म्मदेवके दानका समय शक सं० ९७६ (ई० १०५४) है। अनन्तवीर्यके ग्रहस्थशिष्य रक्कसगंगदेवने भी इसी समय दान दिया था।
- (९) वे प्रभाचन्द्रसिद्धान्तदेवके संघर्माः सिद्धान्तकर अनन्तवीर्य जिनका उल्लेख पुरलेके सोमेश्वर मन्दिरके सामने पड़े हुए एक पाषाणलेखें में अभिनव गणधरके रूपसे किया गया है। '११ यह उल्लेख मूलसंघके क्राण्रगणके आचार्यों किया गया है। यह लेख शक १०५४ (ई० ११३२) का है। इस लेखमें प्रभाचन्द्र-सिद्धान्तदेवके शिष्य द्वारा शक ९८९ (ई० १०६७) में दिये गये दानका उल्लेख है।
  - (१०) वे अनन्तवीर्थ महावादी जिनका उस्लेख हुम्मचके तोरण वागिलके उत्तर खम्मेके लेख<sup>11</sup>में
  - (१) जैनशि० द्वि० पृ० २९४। ए० क० भाग ७ नगर ता० नं० ३५। अकलक्कस्तूत्रके वृत्तियंवरेदनन्तवीर्यभद्दारकवरि।"—जैनशि०
  - (२) जैन शि० द्वि० पृ० ३८७ । ए० क० भाग ६ चामराज नगर ता० नं० ८३ ।
  - (३) जैन शि॰ द्वि॰ प्ट॰ ३९२। ए० क॰ साग ७ शिमोगा ता॰ मं॰ ५७।
  - (४) ''क्राण्र्गंणसद्बिसरुहवनार्केनेम्बुदु वसुमितयोळनन्तर्वार्यसिद्धान्तिगरम् ।''-वही पृ० ३९५ ।
  - (५) जैनशि० द्वि० पृ० ३९९ । ए० क० भाग ४ नागमंगल ता० नं० १९ ।
- (६) ''श्री स्रस्थगणे जातश्चारुचारित्रभूषरः । भूपालानसपादाङ्जो राद्धान्तार्णवपारगः ॥ आदाव-नन्तवीर्यः'''-वही पृ० ३९९ ।
  - (७) जैनशि० द्वि० ए० ४०८। ए० क० भाग ७ शिमोगा नं० ४। (८) वही ए० ४९६।
  - (९) जैनशि॰ द्वि॰ प्र॰ ४५२। ए० क॰ भाग ७ शिमोगा ता० नं० ६४। (१०) वही प्र॰ ४६४।
  - (११) जैनशि॰ तु॰ पु० ६६। ए० क० भाग ८ नगर० नं० ३७।

श्रीपालदेवके लघुसधर्माके रूपमें किया गया है । ये द्रविड़ संघके नन्दिगणके आचार्य थे । यह लेख शक १०६९ (ई० ११४७) का है ।

इन दस शिलालेखोंमें तीन परम्पराओं के अनन्तवीयोंका उब्लेख है-

- (१) द्रविण संघ नन्दिगण अहंगलान्वयकी परम्पराक्षे अनन्तवीर्य जो अकलङ्कसूत्रके वृत्तिकार थे। नं० ४ नं० ५ और नं० १० के अनन्तवीर्य इसी परम्पराक्षे व्यक्ति हैं। ये वादिराजके दादागुरु श्रीपालके लघु-सधर्मा थे। वादिराजका समय ई० १०२५ हैं। अतः उनके दादागुरु ५० वर्ष पहिले अर्थात् ई० ९७५ के आसपास होंगे। नं० १ अनन्तवीर्य वीरसेनसिद्धान्तिदेवके प्रशिष्य और गोणसेनके शिष्य थे। क्राणुरगणके आचायोंमें वीरसेनसिद्धान्तिदेव और गोणसेनका उल्लेख नहीं मिलता। अतः यही लगता है कि ये अनन्तवीर्य क्राणुरगणके न होकर सम्भवतः द्रविडसंधीय हों और नं० ४, ५ और १० से अमिन्न हों।
- (२) स्रस्थगणके अनन्तवीर्य । ये स्रस्थगणके आदि चारित्रभूधर कहे गये हैं । नं० ७ के ये अनन्त-वीर्य अकल्ङ्कस्त्रके वृत्तिकार नहीं हैं ।
- (३) क्राणूरगणके अनन्तवीर्य। नं० ६ नं० ८ और नं० ९ के तीनों अनन्तवीर्य इसी परम्पराके व्यक्ति ज्ञात होते हैं। नं० २ और नं० ३ के अनन्तवीर्य भी यापनीय सृचित किये गये हैं, अतः ये भी क्राणूरगणके अनन्तवीर्यसे अभिन्न मालूम होते हैं।

अकल्क्कस्त्रके वृत्तिकार दो अनन्तवीर्य हुए हैं। एक रिवमद्रपादोपजीवी और दूसरे इन्हीं अनन्तवीर्यद्रारा उल्लिखित सिद्धिविनिश्चयके प्राचीन व्याख्याकार अनन्तवीर्य जिन्हें हम 'वृद्ध अनन्तवीर्य' कह आये हैं। यह कहना कठिन है कि हुम्मचके शिलालेखमें अकलक्कस्त्रके वृत्तिकताँके रूपमें किस अनन्तवीर्यका उल्लेख है। प्रस्तुत सिद्धिविनश्चयटीकाके कर्ता अनन्तवीर्य है० ९५९ के बाद और ई० १०२५ से पिहले किसी समय हुए हैं यह हम आगे प्रमाणित करेंगे। अतः ई० ९७७ से ई० ११४७ तक के इन शिलालेखोंमें दोनोंमेंसे किसी भी अनन्तवीर्यका उल्लेख होनेमें कोई बाधा नहीं है। किन्तु लगता यह है कि जो अनन्तवीर्य वादिराजके दादागुरु श्रीपालके सधर्मारूपसे उल्लिखत हैं वही हमारे टीकाकार अनन्तवीर्य हैं। वृद्ध अनन्तवीर्य इनसे कुछ और पहिले हो सकते हैं।

अब कुछ ऐसे अन्तरङ्ग प्रमाण उपस्थित किये जाते हैं जिनसे शिलालेखोक्त समयावधिके समर्थन की सामग्री उपस्थित होती है—

#### ग्रन्थोल्लेख-

अनन्तवीर्यका जिन प्रन्थोंमें नाम लेकर उल्लेख स्मरण या समीक्षण है, वे इस प्रकार हैं—

- (१) तत्त्वार्थवार्तिक<sup>र</sup> (पृ० १५४) में वैक्रियिक और आहारक शरीरमें भेद बताते हुए लिखा है कि वैक्रियिक शरीर का कचित् प्रतिघात भी देखा जाता है। इसके समर्थनमें उन्होंने अनन्तवीर्ययितिक द्वारा इन्द्रकी शक्तिका प्रतिघात करनेकी घटनाका उल्लेख किया है। ये अनन्तवीर्ययित निश्चयतः अकल्ङ्कदेवसे बहुत पहिले हुए हैं; क्योंकि इस घटनाका उल्लेख वे 'प्रतिघातश्चुतेः' शब्दसे 'सुनी हुई' बताते हैं। अकल्ङ्कदेवका समय ई० ७२० से ७८० सिद्ध किया जा चुका है।
- (२) प्रस्तुत सिद्धिविनिश्चय टीका में एक और अनन्तवीर्यका उल्लेख आता है। प्रथम प्रस्तावकी कारिका (नं० ५) के उत्थानमें प्रस्तुतटीकाके कर्ता रिवमद्रिशस्य अनन्तवीर्य किखते हैं कि-

"इममेवार्थं समर्थयमा [नः] प्राह-आधत्ताम् इत्यादि"

अर्थात् इसी अर्थके समर्थनके निमित्त 'आधत्ताम्' आदि कारिका कहते हैं। इसके आगे वे एक अन्य अनन्तवीर्य का मत उद्धृत करते हैं कि--

<sup>(</sup>१) जैनशि० तृ० ए० ७२।

<sup>(</sup>२) "अनन्तवीर्ययतिना चेन्द्रवीर्यस्य प्रतिघातश्रुतेः सप्रतिघातसामध्यै वैक्रियिकम्।"—तः वा पृ० १५४। (३) पृ० ३१।

"नन्वयमर्थोऽनन्तरकारिकावृत्तायुक्तः, न च पुनस्तस्यैषाभिधाने स एव समर्थितो नाम अतिप्रसङ्गात् , किन्तु अन्यस्मात् देतोः, स चात्र नोक्तः, तस्मात् उक्तार्थोऽनन्तर-इल्लोकोऽयम् इत्यनन्तवीर्थः।"

अर्थात् यह अर्थ पूर्वकारिकाकी वृत्ति में कहा जा चुका है, बार गार उसी अर्थ के कहने से तो समर्थन होता नहीं है, किन्तु किसी अन्यहेतुसे उसका समर्थन करना चाहिए, पर वह हेतु यहाँ कहा नहीं है, अतः इस क्लोकका अर्थ पूर्वक्लोकमें कहा जा चुका है, यह उक्तार्थ है, ऐसा अनन्तवीर्य आचार्यका मत है। इस विवरणसे यह ज्ञात होता है कि प्रस्तुत टीकाकार अनन्तवीर्य 'आधक्ताम्' क्लोकको पूर्वक्लोकके समर्थनमें लगाना चाहते हैं जब कि जिनके मतका उल्लेख किया है वे अनन्तवीर्य इस 'आधक्ताम्' क्लोकको पूर्वक्लोकका समर्थक नहीं मानकर इसे उक्तार्थक कह रहे हैं। ऐसी दशामें यह स्पष्ट है कि प्रस्तुत टीकाकार अनन्तवीर्य किसी अन्य अनन्तवीर्यका जो कि सिद्धिविनिश्चयके पूर्वटीकाकार हैं, उल्लेख कर रहे हैं। इसके समर्थनमें निम्निलिखत प्रमाण भी विचारणीय हैं—

- (क) प्रस्तुत टीकाकार अनन्तवीर्य प्रत्थकी पुष्पिकाओंमें अपनेको 'रिविमद्रपादोपजीवी' 'रिविभद्रपादकअभ्रमर' आदि विशेषणों से रिविभद्र का शिष्य सूचित करके पूर्वीक्त वृद्ध अनन्तवीर्य से स्वयं को जुदा बताना चाहते हैं।
- (स) पूर्वोक्त कारिका ( नं० ५ ) के उत्थानमें अपना मतभेद दिखाकर प्रस्तुत टीकाकार अनन्तवीर्य वृद्ध अनन्तवीर्यके प्रति किञ्चित् सन्मान प्रकट करके भी यह सूचित करनेमें भी नहीं चृक्ते कि वे अकलङ्कके पर्दोक्षे अर्थको पूरी तरह समझनेमें समर्थ नहीं हैं'! इससे ध्वनित होता है कि प्रस्तुत टीकाकार रिवभद्रपादोप-जीवी अनन्तवीर्य अपने पूर्ववर्ती किसी अन्य अनन्तवीर्यका उल्लेख कर रहे हैं।
- (ग) प्रस्तुत टीकामें 'अनेक स्थानोंमें 'अपरे इति पठिन्ति' 'केपाञ्चिद्यं पाठः' आदि कहकर प्रस्तुत अनन्तवीयंने पूर्वकालीन टीकाकार या व्याख्याकारकी स्पष्ट सूचना ही नहीं दी है किन्तु उनकी व्याख्यासे अपना मतमेद भी प्रकट किया है।

ऐसी ¦स्थितिमें यह सफ्ट है कि प्रस्तुत रिवभद्रपादोपजीवी अनन्तवीर्यसे भिन्न एक और अकलङ्क के व्याख्याकार अनन्तवीर्य हुए हैं । जिन्हें हम 'कृद्ध[अनन्तवीर्य' संज्ञा देते आ रहे हैं।

- (३) पार्श्वनाथ चरितमें वादिराजसूरिने अनन्तवीर्यकी स्तुति करते हुए लिखा है कि उस अनन्त सामधर्यशाली मेघके समान अनन्तवीर्यकी स्तुति करता हूँ जिनकी वचनरूपी अमृतवृष्टिसे जगत्को चाँट जानेवाला
  शून्यवादरूपी हुताशन शान्त हो गया था। इन्हींने न्यायविनिश्चय विवरणमें अनन्तवीर्यको उस दीपशिखाके
  समान लिखा है जिससे अकलङ्क वाङ्मयका गृढ़ और अगाध अर्थ पद-पदपर प्रकाशित होता है । पार्श्वनाथ
  चरितकी रचना शक संवत् ९४७ (ई० १०२५) में हुई थीं।
- (४) आचार्य प्रभाचन्द्र अपने न्यायकुमुदचन्द्र के प्रारम्भमें जिनेन्द्रके विशेषणके रूपमें अकलङ्कके साथ ही अनन्तवीर्यका भी उल्लेख करते हैं। वे आगे उनका सबहुमान स्मरण करते हुए लिखते हैं कि अकलङ्कार्यका अभ्यास और विवेचन मैंने अनन्तवीर्यकी उक्तियोंसे ही सैकड़ों बार किया है। प्रभाचन्द्रने

<sup>(</sup>१) देखो पृ० ६७।

<sup>(</sup>२) देखो-पृ० ६७ टि० १। तथा पाठान्तरोंका परिशिष्ट, पृ० ७६४।

<sup>(</sup>३) ''वदाम्यनन्तवीर्याब्दं यद्वागसृतवृष्टिभिः। जगजिमस्सिर्वाणः शून्यवादहुताशनः॥''--पार्श्वनाथच०।

<sup>(</sup>४) न्यायवि० वि० प्र० ५० १ ।

<sup>(</sup>५) ''शाकाब्दे नगवार्धिरन्ध्रगणने संवत्सरे क्रोधने ।''-पार्श्वनाथच० प्रश० श्लो० ५ ।

<sup>(</sup>६) "श्रीमजिनेन्द्रमकलङ्कमनन्तवीर्यमानस्य"-न्यायकुमु० पृ० १ ।

<sup>(</sup>७) ''स्वभ्यस्तश्च विवेचितश्च सततं सोऽनन्तवीर्योक्तितः ।''-न्यायकुगु० ए० ६०५ ।

न्यायकुमुदचन्द्रकी रचना धाराधिराज जयसिंहदेवके राज्यकाल (वि० १११२ ई० १०५५) में की थी । प्रमाचन्द्रका समय ई० ९८० से १०६५ निश्चित किया गया है।  $^{1}$ 

- (५) शान्याचार्यने जैनतर्कवार्तिकृति (ए० ७७) में अनिन्द्रियंज प्रत्यक्षका वर्णन करते समय पूर्वपक्षमें 'स्मृत्यूहादिकमिरयेके' इस स्रोकाशके 'पके'पदसे 'अनन्तवीर्याद्यः' यानी अनन्तवीर्य आदिका निर्देश किया है। इतना तो सुनिश्चित है कि—स्मृति ऊह और आदि पदसे गृहीत अवायको अनिन्द्रियंज्ञ प्रत्यक्ष माननेवाले ये अनन्तवीर्य अकल्ङ्ककी परम्पराके आचार्य हैं; क्योंकि अकलङ्कदेव लग्नीयस्त्रय स्ववृत्ति'में स्मृत्यादि शानोंको मानसप्रत्यक्ष कहते हैं। प्रस्तृत सिद्धिविनिश्चय टीकामें भी अनन्तवीर्यका यही मत प्रतिभासित होता है। शान्त्याचार्यका समय वि० १०५०-११७५ (ई० ९९३-१०१८) के बीच स्थिर किया गया है।
- (६) स्याद्वादरत्नाकर (पृ० ३५०) में वादिदेवसूरिने धारणा और संस्कारको एकार्यक माननेवाले आ० विद्यानन्दके मतकी आलोचना करते हुए एक अनन्तवीर्यका मी मत इस प्रकार दिया है—

"अनन्तवीर्थोऽपि तथा निर्णीतस्य कालान्तरे तथैव स्मरणहेतुः संस्कारो धारणा इति तदेवायदत्।"

इन्होंने कैवलिमुक्तिसमर्थनप्रकरण (पृ० ४७९) में

"अनन्तवीर्यप्रभृतिप्रणीताः कुद्देतवः केवलभुक्तिसिद्ध्यै । अन्येऽपि ये तेऽपि निवारणीयाः ""

इस क्षोकमें यह स्चित किया है कि-अनन्तवीर्य आदिने केविलमुक्तिका निराकरण किया है। वादिदेवस्रिने वि० संवत् ११७४ (ई० ११६७) में आचार्यपद पाया था। इनका कार्यकाल वि० ११७४ (ई० १११७) से वि० सं० १२२६ (ई० ११६९) तक है; क्योंकि राजर्पिकुमारपालके राज्यकालमें इनकी मृत्यु हुई थी। यद्यपि वादिदेवस्रिके द्वारा उद्भृत वाक्य अक्षरका हमें प्रस्तुत सिद्धिवि० टीकामें नहीं मिल सका, और न प्रस्तुत टीकामें केविलमुक्तिका खण्डन ही है, किन्तु धारणा और संकारको एक माननेकी अकलङ्कीय परम्पराका समर्थन जैसा विद्यानन्दने किया है उसी तरह प्रस्तुत सिद्धिवि० टीकामें पाया जाता है। वे द्वितीय प्रस्तावके प्रथम क्षोककी व्याख्यामें 'संस्कारतां यात्यपि' पदका 'धारणाशिका मवित' अर्थ करते हैं। और इसी प्रस्तावके वौथे क्षोकके 'धारयित' पदका 'स्वार्थसंस्कारमाधत्ते' अर्थ करते हैं। इन अर्थोंसे यह स्पष्ट हो जाता है कि अनन्तवीर्य धारणा और संस्कारको एकार्थक मानते हैं। जो वाक्य वादिदेवस्रिने उद्धृत किया है वह या तो दृद्ध अनन्तवीर्य का है या फिर इन अनन्तवीर्यके प्रमाण-संग्रहमाण्यका हो सकता है।

(७) माणिक्यनन्दिके परीक्षामुखसूत्रपर प्रभाचन्द्रके प्रमेयकमलमार्तण्डके अनन्तर एक अनन्तवीर्यने

- (२) न्यायकुमु० प्रश० गृ०८८० टि० ५।
- (३) देखो न्यायकुमुदचन्द्र हि॰ भाग प्रस्तावना पृ० ४८।
- (a) " अनिन्द्रियप्रस्यक्षं स्मृतिसंज्ञाचिन्ताभिनिकोधात्मकम्"-लघी० स्व० श्लो० ६१।
- (५) "चिन्ता इन्यन्वर्थसंज्ञाकरणात् तर्कस्य मानसविकस्पत्वोपवर्णनम् ।"-सिद्धिवि० ं टी० पु० २२३ ।
- (६) जैनतर्भवार्तिक० प्रस्तावना पृ० १५१ ।
- (७) देखो जैनसाहित्यका सं० इतिहास पु० २४८।
- (८) "स्मृतिहेतुर्धारणा संस्कार इति यावत्।"-लर्घा० स्ववृ० इलो० ५।
- (९) त० इलो० पृ० २२०। (१०) सिद्धिवि० टी० पृ० १२०। (११) वही पृ• १२४।

<sup>(</sup>१) इनका एक दानपत्र विव संव १११२ का मिला है। देखो-'राजा भोज' (विश्वेश्वरनाथ रेऊकृत) पृष्ठ १०२-१०३।

प्रमेयरत्नमाला नामकी परीक्षामुखपिक्षका लिखी है। यह पिक्किया वैजेयके प्रियपुत्र हीरपके अनुरोधसे शान्तिषेणके लिए लिखी गई है। पिक्कियाकारने 'प्रमेन्दुवचनोदारचिन्द्रकाप्रसरे सित' लिखकर प्रमाचन्द्रके प्रमेयकमलमार्तण्डका निर्देश किया है। अतः इनका समय प्रभाचन्द्र (ई० ९८० से १०६५) के बादका होना चाहिए और प्रमाचन्द्रके द्वारा स्मृत अकलङ्कके व्याख्याकार अनन्तवीर्यसे इन्हें मिन्न भी होना चाहिए। पं० आशाधरने अनगारधर्मामृतकी स्वोपग्रटीका (१० ५२८) में प्रमेयरत्नमालाका मङ्गलकोक उद्भृत किया है। इन्होंने वि० संवत् १३०० (ई० १२४३) में अनगारधर्मामृत समाप्त किया था। अतः प्रमेयरत्नमालाकार अनन्तवीर्यका समय ई० १०६५ और ई० १२४३ के बीच आ जाता है। इनकी प्रमेयरत्नमालाका प्रभाव हेमचन्द्रकी प्रमाणमीमांसा पर यत्र तत्र हैं। हेमचन्द्रका समय ई० १०८८ से ११७३ है। अतः प्रमेयरत्नमालाकार अनन्तवीर्य इ० की ११ वीं शताव्दिके विद्वान् प्रमाणित होते हैं।

ये भी प्रस्तुत सिद्धिविनिश्चय टीकाके कर्ता अनन्तवीर्यसे भिन्न हैं।

- (८) उभयभाषा कविचक्रवर्ती मल्लिपेणने अपना महापुराण क्षक सं० ९६९ (ई० १०४७) में समाप्त किया थाँ। इन्होंने महापुराणके प्रारम्भमें अनन्तवीर्यका स्मरण किया हैं ।
- (९) अभयचन्द्रसूरिने लघीयस्त्रयकी स्याद्वादभूषण नामक तात्पर्यवृक्तिके प्रारम्भमें जिनेन्द्रके विशेषणके रूपमें अकल्ड्क और अनन्तवीर्यका नामोस्लेख किया है। अभयचन्द्रसूरिने प्रभाचन्द्रके न्यायकुमृदचन्द्रको देखकर यह वृक्ति बनाई थी जैसा कि उनके द्वारा किये यथे 'अकल्डक्कप्रभाव्यक्तम्' आदि उस्लेखोंसे ज्ञात होता है। इनका समय श्री पं॰ नाथ्रामजी प्रोमीने १३वीं सदीका प्रारम्भ अनुमानित किया हैं। अभयचन्द्रसूरि निश्चयतः प्रभाचन्द्र (११वीं सदी) के बादके विद्वान् हैं।
- (१०) सर्वदर्शनसंग्रहके कर्ता सायणमाधवाचार्य आईतदर्शनके निरूपण (१०८३) में सप्तभङ्गीके प्रसङ्गमें 'तत्सर्वमनन्तजीर्यः प्रत्यपीपदत्' लिखकर-

''तिष्वधानिविद्धायां स्यादस्तिति गितिर्भवेत् । स्याज्ञास्तिति प्रयोगः स्यात्तिष्ठिषेधे विविक्षिते ॥१॥ क्रमेणोभयवाञ्छायां प्रयोगः समुदायभाक् । युगपत्तिद्वविद्धायां स्यादवान्यमशक्तितः ॥२॥ आद्यावान्यविविद्धायां पञ्चमो भङ्ग इन्यते । अन्त्यावान्यविविद्धायां पष्टभङ्गसमुद्भवः ॥३॥ समुच्चयेन युक्तश्च सप्तमो भङ्ग उन्यते।''

ये ३ र् श्लोक उद्भृत करते हैं। ये क्लोक हमें प्रस्तुतटीकामें नहीं मिले हैं। प्रस्तुतटीकामें सप्तभङ्गीकी चर्चा भी नहीं है। अतः यह सम्भव है कि सायणमाधवाचार्य अनन्तवीर्यकी प्रस्तुतटीकासे मिल्ल किसी अन्य क्रितिसे उक्त क्लोक उद्भृत कर रहे हैं,या किसी अन्य अनन्तवीर्यका निर्देश कर रहे हों। आगे बताया जायगा कि अनन्तवीर्यकी एक कृति और है, और वह है प्रमाणसंग्रहमाध्य। प्रमाणसंग्रहमें सप्तमञ्जीका प्रकरण भी है। सायणाचार्यका समय शक १३१२ ई० १३९० हैं।

- (१) देखो अनगारधर्मामृत प्रशस्ति ए०६९१।
- (२) देखो प्रमाणमीमांसा टिप्पण । न्यायकुमुदचन्द्र द्वि० भाग प्रस्तावना पृ० ३५ ।
- (३) प्रमाणमीमांसा प्रस्तावना पृ० ४३ ।
- (४) जैनसाहित्य और इतिहास पृ० ३१५।
- (५) देखो डॉ॰ पाठकका लेख-भा॰ ओ० रि॰ इं॰ पत्रिका भाग १२,४ प्ट॰ ३७३।
- (६) देखो लघीयस्त्रयादिसं० प्रस्ता० पृ० ५।
- (७) देखो सर्वदर्शनसंग्रह प्रस्तावना ए० ३३ ।

इन १० उल्लेंमें इम निम्नलिखित चार अनन्तवीयोंको पाते हैं—

- १. अकळङ्कदेव द्वारा तत्त्वार्यवार्तिकमें उल्लिखित अनन्तवीर्ययित ।
- २. रिवभद्रपादोपजीवी अनन्तवीर्य द्वारा सिद्धिविनिश्चयटीकामें उल्लिखित पूर्वव्याख्याकार वृद्ध अनन्तवीर्य।
  - ३. स्वयं रविभद्रपादोपजीवी अनन्तवीर्य, जो प्रस्तुत टीकाके रचयिता हैं।
  - ४. प्रमेयकमलमार्तण्डकार प्रभाचन्द्रका उल्लेख करनेवाले प्रमेयरत्नमालाके रचयिता अनन्तवीर्य ।

इनमें तत्त्वार्थवार्तिकवाला उस्लेख किसी महाप्रभावशाली ऋदिपात अनन्तवीर्ययितका निर्देश कर रहा है। ये अनन्तवीर्य अकलक्कसूत्रके वृत्तिकार नहीं हैं; क्योंकि तत्त्वार्थवार्तिक अफलक्कर्यकी प्रथम रचना है और अकलक्कसूत्रसे जिन लघीयस्त्रय, न्यायिनिश्चय और प्रमाणसंग्रहका ग्रहण करना इष्ट है वे ग्रन्थ तत्त्वार्थवार्तिकके बाद बने हैं। अतः प्रस्तुत टीकाके रचियता अनन्तवीर्य और वृद्ध अनन्तवीर्य, दोनों ही इनसे सर्वथा मिन्न हैं।

प्रमेयरत्नमालाके कर्ता अनन्तवीर्यने वैजेयके प्रियपुत्र हीरपके अनुरोधसे द्यान्तिषेणके लिये परीक्षामुखकी पश्चिका बनाई थीं। यह आचार्य प्रमाचन्द्रके प्रमेयकमलमार्त प्रके बाद बनाई गई है। अतः आचार्य प्रमाचन्द्र जिन अनन्तवीर्यका सबहुमान स्मरण करते हैं वे अकल्ङ्कसूत्रके वृत्तिकार अनन्तवीर्य, प्रमाचन्द्रका गुणगान करनेवाले प्रमेयरत्नमालाकार अनन्तवीर्यसे निश्चयतः भिन्न हैं।

अब रह जाते हैं वृद्ध अनन्तवीर्य, इनका हमें कोई प्रन्थ प्राप्त नहीं है। अतः इनके समय आदिके सम्बन्धमें निश्चितरूपसे कुछ [विशेष कहना सम्भव नहीं है। फिर भी प्रस्तुत अनन्तवीर्य इनका जिस ध्वनिमें उल्लेख और आलोचना करते हैं उससे यही लगता है कि ये प्रस्तुत अनन्तवीर्यके समकालीन वृद्ध हैं।

शान्त्याचार्य वादिदेवसूरि सायणमाधवाचार्य तथा अन्य प्रन्थोस्टेखोंसे हम स्पष्ट निर्णय नहीं कर सकते कि उन लोगोंने किस अनन्तवीर्यका निर्देश किया है; क्योंकि दोनों ही अकल्ड्क दे टीकाकार हैं। उनमें भेदक रेखा तो प्रस्तुत अनन्तवीर्यने अपने साथ 'रविभद्रपादोपजीवी' विशेषण देकर खींची है। अतः हमें इनके सटीक समयनिर्णयके लिये अन्य प्रमाणोंको टटोलना होगा। वृद्ध अनन्तवीर्य अकल्ड्क (ई० ७२०-७८०) के बाद तथा प्रकृत अनन्तवीर्य (९५०-९९०) से पहिले हुए हैं, यह निश्चित है। हमारा अनुमान है कि ये प्रकृत अनन्तवीर्यसे अधिक पहिले नहीं होंगे।

दार्शनिकोंके समयनिर्णयमें प्रन्थोंकी अन्तरङ्ग समीक्षा भी एक समर्थ साधक होती है। पौर्वापर्यका निर्णय तो उससे हो ही जाता है। अतः इम अब कुछ ऐसे प्रमाण उपस्थित करते हैं जिससे प्रस्तुत अनन्त वीर्यके समयकी सीमाएँ खींची जा सकतीं हैं—

### विद्यानन्द और अनन्तवीर्य-

आचार्य विद्यानन्दका जैनतार्किकोंमें अपना विशिष्ट स्थान है। इनके विद्यानन्दमहोदय तत्त्वार्थ-रलोकवार्तिक अष्टसहस्री आप्तपरीक्षा प्रमाणपरीक्षा युक्त्यनुशासनटीका पत्रपरीक्षा और सत्यशासनपरीक्षा ये दार्शनिकग्रन्थ हैं। श्रीपुरपार्श्वनाथ स्तोत्र भी इन्होंकी कृति हैं। इनका समय ई० ७७५ से ८४० है।

आ। अनन्तर्वार्यने प्रस्तुत सिद्धिवि० टीका (पृ०१८९) में "अहो मितिनिबन्धनः" वाक्य उद्भृत किया है। विद्यानन्दके तत्वार्थश्लोकवार्तिक (पृ०१९६) में यह वाक्य इस रूपमें उपलब्ध है--

<sup>(</sup>१) "वैजेयप्रियपुत्रस्य हीरपस्योपरोधतः । शान्तिषेणार्थमारब्धा परीक्षामुखपञ्जिका ॥"-प्रमेयरत्नमाला प्रशः

<sup>(</sup>२) श्रीपुरपाइर्वनाथ स्तोत्रं प्रस्तावना ।

<sup>(</sup>३) पृष्ठ ३९ । न्यायकुमु० द्वि० भाग प्रस्ता० पृ० ३० । आसपरी० प्रस्ता० पृ० ४७-५२ ।

# "समारोपञ्छिदूहोऽत्र मानं मितिनिबन्धनः।"

-त० इलो० शारशाहर ।

लगता यही है कि इस क्लोक के अंश को ही अनन्तवीर्यने प्रमाणरूपसे उद्भुत किया है।

प्रस्तुत टीका (पृ०६) में आदिवाक्य की चर्चाके प्रसङ्गमें 'श्राद्धाकु तृह लोतपाद' को आदिवाक्यका प्रयोजन माननेवाले किसी 'स्वयूथ्य' का मत उड़्त किया गया है। फिर इस स्वयूथ्यका खण्डन करनेवाले किसी अन्य आचार्यका मत भी दिया गया है।' आचार्य विद्यानन्दने तत्त्वार्थस्लोकवातिक (पृ०४) में श्रद्धाकुत्हलोत्पादको अदिवाक्यका प्रयोजन माननेवालेके मतका खण्डन' उसी प्रकार किया है जिस प्रकारका उद्धरण 'अपरे' शब्दके साथ प्रस्तुत टीकाकार दे रहे है। इससे भी ज्ञात होता है कि विद्यानन्दके प्रन्थ प्रस्तुत अनन्तवीर्यके सामने रहे हैं। अतः अनन्तवीर्यका समय ई०८५० से पहिले नहीं हो सकता।

आचार्य वादिदेवसूरि स्थाद्वादरत्नाकर (१० ३५०) में घारणा और संस्कार को एकार्थक माननेवाले महोदयकार विद्यानन्दकी आलोचना करके अनन्तवीर्यका मत देते हुए 'तदेवावदत्' पदका प्रयोग करते हैं। इससे लगता है कि वादिदेवसूरि अनन्तवीर्यको विद्यानन्दका पश्चाद्वर्ती मानते थे या उस समय 'विद्यानन्दके पश्चात् अनन्तवीर्य हुए थे' यह परम्परा थी। इस उल्लेखसे विद्यानन्द और अनन्तवीर्यके पौर्वापर्यकी परम्परा का एक स्पष्ट निर्देश मिल जाता है।

### अनन्तकीर्ति और अनन्तवीर्य-

आ॰ अनन्तकीतिंकृत लघुसर्वज्ञसिद्धि और वृहत्सर्वज्ञसिद्धि ये दो प्रकरण लघीयस्त्रयादि संग्रहमें छपे हैं। इनका वारीकीसे अध्ययन करने पर ज्ञात होता है कि आचार्य अनन्तकीर्ति अपने युगके प्रख्यात विद्वान् थे। उन्होंने सर्वज्ञसिद्धि प्रकरणमें वेदोंके अपौरुषेयत्वका खंडन कर आगमको सर्वज्ञप्रणीतत्वके कारण ही प्रमाणता है यह विस्तारसे सिद्ध किया है। सर्वज्ञताके पूर्वपक्ष (वृहत्सर्वज्ञसिद्धि पृ॰ १३१-१४२) में जो 'यज्ञातीयेः प्रमाणैस्तु' आदि ६४ श्लोक जिस क्रमसे उद्घृत किये गये हैं ठीक उसी क्रमसे वे इलोक शान्तिस्रिकृत जैन-वर्कवार्तिक (पृ॰ ५२-५५) में उद्घृत हैं। इनमें कुछ श्लोक मीमांसा-स्लोकवार्तिक कुछ प्रमाणवार्तिक और कुछ तत्त्वसंग्रहके हैं।

आ॰ शान्तिस्रिने जैनतर्कवार्तिकवृत्ति (पृ॰ ७७) में "स्वप्निविक्षानं यत् स्पप्रमुत्पद्यते इत्यनन्तकीत्यीद्यः" लिखकर स्वप्नज्ञानको मानसप्रत्यक्ष माननेवाले अनन्तकीर्ति आन्वार्यका मत दिया है। यह मत बृहत्सर्वक्षसिद्धिके कर्ता अनन्तकीर्तिका ही है। वे लिखते हैं—"तथा स्वप्नज्ञाने चानक्षजेऽपि वैशद्यमुपल्यभ्यते।" (बृहत्सर्वज्ञसिद्धि पृ० १५१) शान्तिस्रिका समय ई० ९९३ से ११४७ के बीच माना गया है।

प्रभेयकमलमार्तण्ड और न्यायकुमुदचन्द्रके कर्ता आचार्य प्रभाचन्द्र का समय हम ई० सन् ९८० से १०६५ निर्णात कर चुके हैं। प्रभाचन्द्रने न्यायकुमुदचन्द्र और प्रमेयकमलमार्तण्डके सर्वज्ञसिद्धि प्रकरणोंमें अनन्तकीर्तिकी बृहत्सर्वज्ञसिद्धिका शब्दानुसरण पूरा पूरा किया है। बृहत्सर्वज्ञसिद्धि (पृ०१८१-२०४ तकके) अन्तिम पृष्ठ तो कुछ थोड़ेसे हेरफेरसे न्यायकुमुदचन्द्र (पृ०८३८ से ८४७) के मुक्तिया द प्रकरणसे अपूर्व साहस्य रखते हैं। इन्हें पढ़कर कोई साधारण भी व्यक्ति कह सकता है कि इन दोनोंमेंसे किसी एकने दूसरेका पुस्तक सामने रखकर अनुसरण किया है।

<sup>(</sup>१) ''तहाक्यात् अभिधेयादी श्रद्धाकुत्इलोत्पादः ततः प्रवृत्तिः इति केचित् स्वयृथ्याः; तान् प्रति अपरे प्राहःः'''—सिद्धिवि ॰ टी॰ पृ॰ ६।

<sup>(</sup>२) "तस्य प्रमाणस्वाप्रमाणस्वपक्षयोः तदुःपाद्कःवायोगात् ।"-तु० इल्रो० पृ० ३ ।

<sup>(</sup>३) जैनतर्कवार्तिक० प्रस्ता । ए० १४१।

<sup>(</sup>४) न्यायकुमुद्चनद्र हि० भाग प्रस्तावना पृ० ४८-५८।

हमारा यह निश्चित मत है कि बृहत्सर्वज्ञ सिद्धिका ही अनुसरण न्यायकुमुदचन्द्रमें किया गया है; क्योंकि प्रभाचन्द्र के समकान्नीन शान्तिस्रि ने अनन्तर्कीर्तिका उल्लेख किया है।

सम्मितितर्कके टीकाकार अभयदेवसूरि धाराधिपित मुंजके समकालीन थे। ैहनका समय श्रीमान् पं॰ सुखलालजीने विक्रमकी दसवीं सदीका उत्तरार्ध और ग्यारहवींका पूर्वार्ध निश्चित किया है। सन्मिति॰ टीकाके सर्वज्ञसिद्धि प्रकरण (पृ॰ ६५) में अभयदेवसूरिने भी उसी नष्टमुष्टिचिन्ता लाभालाभ सुखासुख जीवितमरण ग्रहो-परागमन्त्रौपिधशक्त्यादिके अविसंवादि अलिङ्ग अनुपदेश और अनन्वयव्यतिरेक पूर्वक उपदेशकी अन्यधानु-पपत्तिवाले हेतुका प्रयोग किया है जो बृहत्सर्वज्ञसिद्धिमें है। इस्ना ही नहीं ज्योतिःशास्त्रके—

### "नक्षत्रग्रहपञ्जरमहर्निशं लोककर्मविक्षितम्। भ्रमति शुभाशुभमखिलं प्रकाशयरपूर्वजन्मकृतम्॥"

इस क्लोकको भी, जो कि बृहत्सर्वज्ञसिद्धि (५० १७६) में एक अन्य क्लोकके साथ उद्भृत है, उद्भृत किया है। इन प्रकरणोंकी तुलनासे स्पष्ट है कि—एकने दूसरेके प्रन्थोंको देखा है। शान्तिसूरि के उल्लेखसे सिद्ध होता है कि अनन्तकीर्तिका समय ई० ९९० से पूर्व है। तब यही अधिक संभव है कि—बृहत्सर्वज्ञसिद्धिके विचार सन्मतितर्कमें पहुँचे हों।

आचार्य वादिराजने अपने पार्श्वनाथचरितमें एक अनन्तकीर्तिका स्मरण इस प्रकार किया है-

### "आत्मनैवाद्वितीयेन जीवसिद्धि निबध्नता। अनन्तकीर्तिना मुक्तिरात्रिमार्गेव छक्ष्यते॥२४॥"

इससे ज्ञात होता है कि इन्होंने 'जीवसिद्धि' प्रन्थ या प्रकरण भी लिखा है। श्रीमान् पं नाथ्रामजी प्रेमीने सम्भावना की हैं कि—जिनसेन द्वारा उल्लिखित समन्तभद्रकी जीवसिद्धि पर अनन्तकीर्तिने टीका लिखी होगी।

न्यायविनिश्चयविवरणके सर्वज्ञसिद्धि प्रकरणमें आचार्य वादिराज जिस-"तच्चेदम्-यो यत्राजुपदेशालिङ्गान्चयध्यतिरेकाविसंवादिवचनोपक्रमः स तत्साक्षात्कारी यथा सुरिभ-चन्दनगन्धादो अस्मदादिः, तथाविधवचनोपक्रमश्च कश्चित् ग्रह्वनक्षत्रादिगतिविकस्पे मन्त्रतन्त्रादिशक्तिविशेषे च तद्गगमप्रणेता पुरुष इति ।"-हेतुका प्रयोग कर रहे हैं वह अनन्तकीर्ति-कृत लघुसर्वज्ञसिद्धि (ए० १०७) का प्रमुख हेतु है, और वह उन्हींके शब्दोंमें प्रायः उपस्थित किया गया है। इससे ज्ञात होता है कि वदिराज लघुसर्वज्ञसिद्धिके कर्ता अनन्तकीर्तिसे परिचित थे, जिनका कि उल्लेख वे पार्श्वनाथचरितमें कर रहे हैं।

<sup>(</sup>१) तुल्जा-"किन्स्वतरको जनो दुःखाननुषक्तसुखसाधनसपश्यन् आस्मस्नेहात् संसारान्तःपतितेषु दुःखानुषक्तसुखसाधनेषु प्रवर्तते । हिताहितविवेकक्तस्तु तादास्विकसुखसाधनं स्त्र्यादिकं परित्यज्य
आस्मस्नेहात् आस्मसुखसाधने मुक्तिमागें प्रवर्तते । क्था पथ्यापथ्यविवेकमजानन्नातुरः तादास्विकसुखसाधनं
व्याधिविवृद्धिनिमित्तं दृथ्यादिकमुणाद्ते । पथ्यापथ्यविवेकक्तस्तु आतुरस्तादास्विकसुखसाधनं दृष्यादिकं
परित्यज्य पेयादावारोग्यसाधने प्रवर्तते । तथा च कस्यचिद्विदुषः सुभाषितम्-तदास्वसुखसं शेषु भाषेष्वज्ञोऽनुरज्यते । हितमेवानुरुथ्यन्ते प्रपरिक्षकाः ॥"-वृहस्सर्वज्ञसिद्धि पृ० १८१।

<sup>&</sup>quot;िकन्तु अज्ञो जनः दुःखानुषक्तसुखसाधनमपद्यम् आत्मस्नेहात् सांसारिकेषु दुःखानुषक्तसुखसाधनेषु प्रवर्तते । हिताहितविवेकज्ञस्तु यथा पथ्यापथ्यविवेकमजानन्नातुरः द्यादिकसुपादक्ते, पथ्यापथ्यविवेक- ज्ञस्तु तरपरित्यज्य पेयादावारोग्यसाधने प्रवर्तते । उक्तन्य-तदात्वसुखसंज्ञेषु ""-न्यायकुसुद्यन्द पृ० ८४२।

<sup>(</sup>२) सम्मतितर्क गुजराती प्रस्तावना ए० ८३।

<sup>(</sup>३) जैनसाहित्य और इतिहास ए० ४०४।(४) द्वि० भाग ए० २९७।

<sup>(</sup>५) ''यो यद्विषयानुपदेशालिङ्गानन्वयव्यतिरेकाविसंवादिवचनानुकमकर्ता स तत्साक्षात्कारी ''''

८४ प्रस्तावना

#### शिलालेखोक्त अनन्तकीर्ति-

'जैनशिलालेख संग्रह प्रथम भागमें दिये गये चन्द्रगिरि पर्यतके महानवमी मण्डपके एक शिलालेख में मूलसंघ देशीगण पुस्तकगच्छीय मेघचन्द्र त्रैविद्यके प्रशिष्य और वीरनन्दित्रैविद्यके शिष्य अनन्तकीर्तिका स्याद्वादरहस्यवादिनपुणके रूपमें वर्णन मिलता है। यह शिलालेख शक सं०१२३५ (ई०१३१३) का है। इसमें इनकी परम्पराके रामचन्द्रके शिष्य शुभचन्द्रके उक्त तिथिमें किये गये देहत्यागका वर्णन है।

शिलालेख नं० ४७ में इन्हीं मेघचन्द्रत्रैविद्यके देहत्यागका समय मार्गशीर्ष शुद्ध १४ शक संयत् १०३७ (ई० १११५) दिया गया है।

लेख नं० ५० में इन्हीं मेघचन्द्रके शिष्य प्रभाचन्द्रके देहत्यागकी तिथि आश्विन गुद्ध दशमी शक सं० १०६८ (ई० ११४६) दी गई है। इस लेखमें मेघचन्द्रके दो शिष्य प्रभाचन्द्र और वीरनन्दिका उल्लेख है।

मेघचन्द्रके शिष्य प्रभाचन्द्रदेवने शक १०४१ (ई० १११८) में एक महापूजा प्रतिष्ठा कराई थी। । इन तीन शिलालेखोंमें वर्णित अनन्तकीर्तिकी गुरुपरम्परा इस प्रकार है—मेघचन्द्र त्रैविद्यके शिष्य वीरनन्दि और प्रभाचन्द्र तथा वीरनन्दिके शिष्य अनन्तकीर्ति।

इन शिलालेखों में वर्णित मेधचन्द्र त्रैविद्यके प्रशिष्य अनन्तकीर्तिका समय ई० १२ वीं शताब्दीं बैटता है; क्योंकि इनके दादागुरुका स्वर्गवास ई० १११५ में हो गया था। अतः ये अनन्तकीर्ति पार्श्वनाथ चरित (ई० १०२५) में स्मृत ग्रन्थकार अनन्तकीर्तिसे जुदे ही कोई मिन्न आचार्य हैं। यदि उस समयके आचार्योंके १२५ वर्ष तकके दीर्घजीवन पर दृष्टिपात किया जाय और गुरु-प्रशिष्यको समकालीन माना जाय तो कदाचित् उक्त शिलालेखोंमें उदिल्खित अनन्तकीर्तिका पार्श्वनाथचरितमें स्मृत अनन्तकीर्तिसे मेल बैटाया जा सके। पर यह खींचतान ही होगी।

बान्धवनगरकी शान्तिनाथबसदि ई० १२०७ में बनाई गई थी । जब कि क्दम्बवंशके किंग ब्रह्मका राज्य था । यह बसदि उस समय काणूरगण तितिद्धिकगच्छके अनन्तकीर्ति महारकके अधिकारमें थी ।

ये अनन्तकीर्ति पूर्वोक्त देशीगण पुस्तक गच्छकी परम्पराके अनन्तकीर्तिसे जुदे व्यक्ति हैं। और पार्विनाथ चरितमें समृत जीवसिद्धि प्रन्थकार अनन्तकीर्तिसे भी जुदे हैं।

चिक्रमागडिकी वसवण्णभिन्दरके एक शिलालेखमें जो होय्सलवीर बल्लाळ देवके २३ वें वर्ष (ई० १२१२ के लगभग)का है, जकलेके समाधिमरणका वर्णन है। इसमें जकलेके उपदेश गुरुके रूपमें एक अनन्तकीर्तिका उल्लेख है। ये अनन्तकीर्ति बान्धवनगरकी शान्तिनाथवसदिके अधिकारी अनन्तकीर्तिसे अभिन्न हो सकते हैं; क्योंकि दोनोंका काल लगभग एक है।

श्री पं॰ नाथ्रामजी प्रेमीने अनन्तकीर्तिका समय वादिराज (१०२५ ई॰) के पूर्व तथा उनके द्वारा जिनसेनके बाद अनन्तकीर्तिका स्मरण होनेके कारण जिनसेन (ई॰ ७८३) के बाद होना चाहिये यह माना है। जैसा कि जपर किस्तित प्रभाचन्द्र और शान्तिस्रिके साथ अनन्तकीर्तिकी उल्लासे स्पष्ट हो जाता है कि अनन्तकीर्तिकी उल्लासि निस्चित रूपसे प्रभाचन्द्रका समय है। और यही समय वादिराजका भी है। अतः अनन्तकीर्तिकी उल्लासिक ई॰ ९८० तक रखना सर्वथा उचित है। अब पूर्वावधिका नियामक एक प्रमाण मेरी दृष्टिमें यह आया है—

<sup>(</sup>१) जैन शि० भाग १ ए० ३०। लेख नं० ४१।

<sup>(</sup>२) वही पु० ६४।

<sup>(</sup>३) वही पृ० ८०। (४) जैनसाहित्य और इतिहास पृ० ३९।

<sup>(</sup>५) मिडिवल जैनिज्म ए० २०९।

<sup>(</sup>६) जैनशि॰ छ॰ भाग ए० २३२। ए० क॰ भाग ७ शिकारपुर नं० १९६।

<sup>(</sup>७) जैनसा० और इ० प्र० ४०४।

आचार्य अनन्तकीर्तिने बृहत्सर्वज्ञसिद्धि और लघुसर्वज्ञसिद्धिमें सर्वज्ञ सिद्ध करनेके लिये मुख्य हेतु यह दिया है--<sup>१</sup>

"सुक्ष्मान्तरितदूरार्थाः कर्स्याचत् प्रत्यक्षाः अनुपदेशालिङ्गानन्वयतिरेकपूर्वकाविसं-वादिनष्टमुष्टिचिन्तालाभालाभसुखदुःखब्रहोपरागाद्यपदेशकरणान्यथानुपपसेः।"

यह हेतु तत्त्वार्थदलोकवातिक (पृ० ११) के इस क्लोकसे वतुलनीय है—

"स्क्माद्यर्थोपदेशो हि तत्साक्षात्कर्तृपूर्वकः। परोपदेशालिङ्गाक्षानपेक्षाऽवितथत्वतः॥"

अनन्तकीर्तिने प्रमाणपञ्चकाभावलक्षण अभावको समुद्रकी जलसंख्यासे अनैकान्तिक बताते हुए लिखा है--

''प्रमाणपञ्चकाभावलक्षणोऽभावः समुद्रोदकपरिसंख्यानेन अनैकान्तिकः''

-लघुसर्वज्ञसि० पृ० १**१**३ |

यह अंश तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक (५०१३) के निम्नलिखित श्लोक से अत्यिषिक साम्य रखता है-

"स्वसम्बन्धि यदीदं स्याद् व्यभिचारि पयोनिधेः। अम्मःकुम्भादिसंख्यातेः सद्भिरक्षायमानकैः॥"

इसी तरह आप्तपरीक्षा (पृ० २२२) का सर्वज्ञसिद्धि प्रकरण तथा तत्त्वार्थक्लोकवार्तिक (पृ० ११--) का सर्वज्ञसिद्धि प्रकरण दौली और युक्तिपरम्परा आदिकी दृष्टिने अनन्तर्कार्तिक प्रकरणों से तुल्नीय है।

आचार्य विद्यानन्दके समयकी उत्तराविध ई० ८४० बताई जा चुकी है। अतः अनन्तकीर्तिके समयकी पूर्वाविध भी यही माननी चाहिए। श्रीमान् पं० नाथूरामजी प्रेमी द्वारा स्चित समयाविधका इससे समर्थन हो जाता है।

जिस प्रकार ज्ञानश्री रत्नाकरशान्ति (ई॰ १० वीं) आदिने धणभङ्गसिद्धि अवयविनिराकरण आदि छ्यु प्रकरण प्रन्थ लिखे हैं उसी तरह आचार्य अनन्तकीर्तिने भी जीवसिद्धि छ्युसर्वज्ञसिद्धि और बृहत्सर्वज्ञसिद्धि प्रकरण लिखे हैं।

अनन्तवीर्य प्रस्तुत सिद्धिविनिश्चयटीका (१० २३४) प्रामाण्यविचार प्रकरणमें आचार्य अनन्तकीर्तिके एक 'स्वतः प्रामाण्यभङ्ग' प्रकरणका उल्लेख इस प्रकार करते हैं-

"रोषमुक्तवत् अनन्तकीर्तिकृतेः स्वतःप्रामाण्यभङ्गादवसेयमेतत् ।"

प्रस्तुत टीका (पृ०७०८) के सर्वज्ञिषिद्धमें अनन्तवीर्य भी उसी "अनुपदेशालिङ्गाध्यभिचारिनष्ट-मुख्यासुपदेशान्यधानुषपत्तेः" हेतुका प्रयोग करते हैं जो कि अनन्तकीतिंकी बृहस्सर्वज्ञसिद्ध (पृ०१३०) और लघुसर्वज्ञसिद्धि (पृ०१०७)का मूल हेतु<sup>1</sup> है।

<sup>(</sup>१) बृहत्सर्वश्रसि० ए० १३०। लघुसर्वश्रसि० ए० १०७। (२) अष्टसह० ए० ४७।

<sup>(</sup>३) यह हेतु वसुनन्दि की आसमीमांसा वृत्ति (ए० ४) के इस अंशसे भी तुल्रनीय है—"सथाच स्वभावविष्रद्वारः मन्त्रीषधिशक्तिचित्तादयः, कालविष्रकृष्टः लामसुखदुःखग्रहोपरागादयः, देशविकृष्टा मुष्टिस्थादिद्वव्यम्। दूरा हिमवन्मन्दरमकराकरादयः।" यहाँ यह बात विशेष ध्यान देने की है कि अष्टसहस्त्री के अन्तमें (ए० २९४) लिखे गये ''अत्र शाखापरिसमाप्ती केचिदिदं मङ्गलवचनमदुमन्यन्ते जयित जगित केशावेश …'' इस वाक्यसे ज्ञात होता है कि कोई आचार्य 'जयित जगित' इस श्लोकको शाखपरिसमाप्ति स्वक मङ्गलवचन मानते हैं। इस 'जयित जगिति' श्लोकको आप्तमीमांसा का मानकर वसुनन्दिने इसकी भी टीका बनाई है और इसकी उत्थानिकामें लिखा है कि—''कृतकृत्यो निर्ध्यूवप्रतिज्ञ आचार्यः श्रीमत्समन्तभद्रकेसरी स्वन्ताह । अर्थात् वसुनन्दिके मतसं यह श्लोक स्वामी समन्तभद्र का था और वह आप्तमीमांसा का अंग था। अतः विद्यानन्द का संकेत इन्हीं वसुनन्दिकी ओर है यह ज्ञात होता है।

जहाँ तक ज्ञात हो सका है प्रन्थकर्ता अनन्तकीर्ति यही हैं जिनके लघुसर्वज्ञसिद्धि और बृहस्तर्वज्ञसिद्धि प्रम्थ उपलब्ध हुए हैं तथा जिनकी जीवसिद्धि नियम्बका उल्लेख पार्श्वनाथचिरतमें है। इन्हीं अनन्तकीर्तिका यह 'स्वतः प्रामाण्यमङ्ग' प्रम्थ होना चाहिए। जैसा कि लिखा जा चुका है कि अनन्तकीर्तिका समय ई० ८४० के बाद और ई० ९८० के पहिले हैं; तदनुसार हमें रिविभद्रशिष्य अनन्तवीर्यका समय भी रखना समुचित प्रतीत होता है।

## सोमदेव और अनन्तवीर्य-

सिद्धिविनिश्चय टीका (१० २६७)में कर्मबन्धके प्रकरणमें अनन्तवीर्यने निम्नलिखित इलोक 'तदुक्तम्' लिखकर उद्धत किया है-

"एषोऽहं मम कर्म शर्म हरते तद्वन्धनान्यास्रवैः, ते कोधादिवशाः प्रमादजनिताः कोधादयस्तेऽवतात् । मिथ्याज्ञानश्चतात्ततोऽस्मि सततं सम्यष्टत्ववान् सवतः, दक्षः श्लीणकषाययोगतपसां कर्त्तेति मुक्तो यतिः॥"

यह क्लोक सोमदेवस्रिके यशस्तिलक उत्तरार्ध (पृ० २४६) में है। गुणमद्राचार्यके आत्मानुशासन ग्रन्थमें इसी भावका एक क्लोक इस प्रकार पाया जाता है—

> "अस्त्यात्मास्तिमितादिबन्धनगतः तद्बन्धनान्यास्रवैः, ते कोधादिकृताः प्रमाद्जनिताः कोधादयस्तेऽवतात् । मिथ्यात्वोपचितात् स एव समलः कालादिलव्धौ कचित्, सम्यक्त्ववत्रदक्षताकलुषतायोगैः कमान्मुच्यते ॥"

> > –आत्मानुशासन इलो० २४१ **।**

उपर्युक्त दोनों श्लोकों में विम्मपितिबम्याव ही नहीं शब्द रचना भी बहुत कुछ मिलती जुलती है। आत्मानुशासनके कर्ता आचार्य गुणभद्रका जन्म शक ७४० (ई० ८१८) और कार्यकाल ई० ९०० तक रहा है। आ० सोमदेवस्रिने यशस्तिलक चम्पू चैत्र सुदी १३ शक संवत् ८८१ (ई० ९५९) में समाप्त किया था जैसा कि उसकी प्रशस्तिसे शात होता है। अतः यह निश्चित करनेमें कोई किनता नहीं है कि यशस्तिलकों ही गुणभद्रके श्लोकका परिणमन किया गया है। सोमदेवने इस श्लोकके बाद "इति च सुभाषितमास्त्रनिते निधाय" शब्द लिखे हैं। इससे स्पष्ट हो जाता है कि ये किसी सुभाषितका निर्देश कर रहे हैं; परन्तु उसका पाठ उन्होंने परिवर्तित किया है। सिद्धिविनिश्चय टीकामें यह श्लोक परिवर्तित पाठके साथ यशस्तिलक चम्पूसे आया है; क्योंकि प्रस्तुत ग्रन्थमें यह 'तदुक्तम्' करके दिया गया है जब कि यशस्तिलकों वह परिवर्तित होकर मूलका अंग बन गया है। सोमदेवने गुणभद्रके आत्मानुशासनसे 'परिणाममेव कारणमाहुः' (४४) श्लोक भी यश्च उ० (५० २३६) में उद्घृत किया है। इसमें भी 'प्राञ्चाः' के स्थानमें 'कुशालाः' पाठ परिवर्तित है। इस तरह ई० ९५९ में बनाये गये यशस्तिलक चम्पूके परिवर्तित दलोकका उद्धरण अनन्तवीर्यको समरण किया जाना तथा हुम्भवके शिलालेखों इन्हें वादिराजके वादा गुक श्रीपालका लघु सधर्मा लिखा जाना है। वादिराजने पार्श्वनाथ चरित शक ९४७ (ई० १०९५) में बनाया था, अतः उनके दादा गुक श्रीपाल पदि ५० वर्ष पहिले हो तो वे ई० ९७५ के टहरते हैं।

यदि इस इलोकका पाठपरिवर्तन इस सोमदेवसूरि द्वारा न मानकर किसी 'अन्य आचार्य' द्वारा भी मानें और उसीका यशस्तिलक और प्रस्तुतप्रन्थमें उद्धरण माने तो भी वह 'अन्य आचार्य' गुणमद्रके बादका

<sup>(</sup>१) देखो जैन सा० इ० ए० १४१।

<sup>(</sup>२) जैनसा० इ० ए० १७९।

ही होगा। गुणभद्रने अपना उत्तरपुराण शक सं० ८२० ई० ८९८ में समाप्त किया था और उनके शिष्य लोकसेनने तभी उसकी पूजा कराई थी। इस समय लोकसेन विदितसकलशास्त्र थे। प्रभाचन्द्रकृत आत्मानुशासन तिलकके उल्लेखानुसार गुणभद्राचार्यने लोकसेनको विषयव्यामुग्धबुद्धि देख उनके प्रतिबोधनार्य आत्मानुशासन ग्रन्थ बनाया था । तो इसकी रचना सन् ८८० के आसपास कभी हुई होगी; क्यों कि लोकसेन गुणभद्रके प्रिय शिष्यों थे। प्रभाचन्द्रका 'यृहद्धर्मभ्रातुः'—'महान् धर्मभाई' विशेषण गुणभद्रका अपने शिष्यके प्रति रहनेवाले अतिशय स्नेह और आदरका स्वक है। अतः ई० ८८० के आसपास बने हुए आत्मानुशासनके श्लोकका पाठ परिवर्तन ई० ८८१ से ९५० के बीच कभी हुआ है। इससे भी अनन्तवीयेकी तिथिके सम्बन्धमें जो निष्कर्प निकाला गया है, उसमें कोई अन्तर नहीं आता। वे ई० १०वीं सदीके विद्वान् ही सिद्ध होते हैं।

उपर्युक्त विवेचनके आधारसे हम अनन्तवीर्यका समय निम्निलिखित युक्तियोंसे ई० ९५० से ९९० तक रख सकते हैं-

- १. अकलक्कदेवका समय ई० ७२० से ७८० सिद्ध किया जा चुका है। अतः उनके टीकाकार रिवभद्रशिष्य अनन्तवीर्यका समय ई० ८वीं सदीके बाद होना चाहिए।
- २. विद्यानन्द(ई० ८४०)का अवतरण छेनेवाचे तथा उनके मतका उल्लेख करनेवाचे अनन्तवीर्यका समय ई० ८४० के बाद होना चाहिए।
- ३. विद्यानन्दके उत्तरवर्ती अनन्तकीर्तिके स्वतःप्रामाण्यभङ्गका उल्लेख करनेवाले अनन्तवीर्यका समय ई० ९वींका उत्तरार्घ या १०वींका पूर्वभाग होना चाहिए।
- ४. आचार्य गुणभद्रके आत्मानुशासनके क्लोकके सोमदेवस्रिकृत परिवर्तित रूपको उद्धृत करनेवाले अनन्तवीर्यका समय सोमदेवके वाद अर्थात् ई० ९६० के आसपास होना चाहिए ।
- ५. हुम्मच<sup>1</sup>के शिलालेखमें अनन्तवीर्यको बादिराजके दादागुर श्रीपाल त्रैविद्यका सधर्मा लिखा है। वादिराज (ई० १०२५) से यदि उनके दादागुर ५० वर्ष पहिले मान लिये जायँ तो अनन्तवीर्यकी स्थिति ई० ९७५ में आती है।

इन हेतुओं से अनन्तवीर्थकी समयाविध ई० ९५० से ९९० तक निश्चित होती है।

इस समयका समर्थन शान्तिस्रि (ई॰ ९९३-९०४७) और वादिराज(ई॰ १०२५) के द्वारा किये गये अनन्तवीर्यके उस्टेखोंसे हो जाता है और प्रभाचन्द्र इनकी उक्तियों को सुन सकते हैं।

#### विप्रतिपत्तियोंकी आलोचना-

डॉ॰ ए॰ एन॰ उपाध्येने अनन्तवीर्यके सम्बन्धमें स्व॰ डॉ॰ पाठकके मत की आलोचना करते हुए डॉ॰ पाठकका मत इस प्रकार उपस्थित किया है —

- (१) श्रीमान् प्रेमीजी शक ८२० को पूजाका काल मानते हैं और यह स्चित करते हैं कि उत्तरपुराणकी समाप्तिका काल लिखा ही नहीं गया (जैन सा० इ० ए० १४१) पर इससे निष्कर्षमें कोई अन्तर नहीं आता। डॉ० हीरालालजी और डॉ० उपाध्ये शक ८२० को प्रन्थ समाप्ति और पूजा दोनोंका काल मानते हैं (उत्तरपुराण प्रास्ता० ए० ४) जो उचित है। क्योंकि प्रन्थ समाप्त होते ही उसकी पूजा की गई होगी।
- (२)"वृहद्धमिश्चातुः लोकसेनस्य विषयध्यामुग्धबुद्धेः सम्बोधनन्याजेन सर्वसस्वोपकारकं सन्मार्गः मुपदर्शयितुकामो गुणभद्गदेवः…"।-न्याय क्रुमु० द्वि० प्रस्ता० ए० ५१
  - (३) पृ० ७६।
- (४) एनल्स भा० ओ० रि० इ० पूना भाग १३, २. पृ० १६१-१७०। अनुवाद 'जैनदर्शन' वर्ष ४ अंक ९।
  - (५) वहीं भाग ११, ४. पृ० ३७३। (६) जैनदर्शन' वर्ष ४ अंक ९।

"धर्मकीर्ति और भामहके सम्बन्धमें लिखे गये अपने लेखमें डॉक्टर के० बी० पाठकने माणिक्यनित्के परीक्षामुखके टीकाकार अनन्तनीर्यका उल्लेख किया है और बतलाया है कि अकलङ्कदेवके न्यायिनिश्चयके ऊपर भी उन्होंने एक टीका बनाई है। अन्तमें डॉ० पाठकने नतीजा निकाला है कि निम्नलिखित कारणोंसे अनन्तनीर्य ईसाकी १० वी शताब्दीके अन्तमें हुए हैं—

- १. अपने पार्श्वनाथ चरितमें वादिराजने उनका उल्लेख किया है। यह चरित शकस० ९४७ (ई० १०२५) में समाप्त हुआ था।
- २. महापुराणमें मिरिल्पेणने उनका स्मरण किया है। इसका रचनाकाल शकसं ९६९ (ई० १०४७) है।
- 3. शकसं० ९९९ (ई० १०७७) के .नागर शिलालेखमें उनका उल्लेख हैं। विद्वान् लेखकके साथ उचित मतभेद रखते हुए हम यह कहनेके लिए बाध्य हैं कि उनके कथनमें थोथा अयथार्थवाद है, उन्होंने सत्य बातोंको गोरखधन्देमें डाल दिया है और समयके सम्बन्धमें उनका नतीजा तर्कश्र्त्यताका ताजा उदाहरण है।"

इसकी आलोचना करके डॉ॰ उपाध्येने निम्नलिखित निष्कर्ष निकाले हैं-ै

- १. अनन्तवीर्यकी कोई टीका न्यायविनिश्चय पर नहीं है।
- २. अकलंकके टीकाकार अनन्तवीर्य प्रमेयरानमालाकार अनन्तवीर्यसे मिन्न है।
- २. अकलंकके सिद्धिवि० के टीकाकार रिवभद्र शिष्य अनग्तवीर्यका समय ईसाकी ८ वीं सदीका पूर्वार्थ है!

डॉ॰ उपाध्येका यह शंका प्रकट करना सही है कि न्यायविनिश्चय पर अनन्तवीर्यकी टीकाकी कोई प्रति उपलब्ध नहीं है और न कहीं उसका उल्लेख ही है। रिवभद्रशिष्य अनन्तवीर्य प्रमेयरत्नमालाकार अनन्तवीर्यसे निश्चयतः भिन्न हैं यह उन्होंने अच्छी तरह सिद्ध कर दिया है। परन्तु उन्होंने रिवभद्र शिष्य अनन्तवीर्यका समय जो ई॰ ८ वीं स्दीका पूर्वभाग अनुमानित किया है वह प्राप्त प्रमाणोंके प्रकाशमें ठीक नहीं जैंचता। जैसा कि पहिले सिद्ध किया जा चुका है कि-अकलंकदेव ई॰ ७२०-७८० यानी ई॰ ८ वीं स्दीके उत्तरार्थके विद्वान हैं तो उनके टीकाकारका ई॰ ८ वीं के पूर्वार्थमें होना संभव नहीं है।

रिवभद्रशिष्य अनन्तवीर्यका समय सप्रमाण ईं ९५० से ९९० तक सिद्ध किया जा चुका हैं, जो कि खाँ० पाठकके द्वारा निकाले गये निष्कर्षके अनुसार ही है। उनका ई० ८वीं पृर्वार्धमें होना कथमपि संभव नहीं है। मैं जिन बुद्ध अनन्तवीर्यका उल्लेख कर आया हूँ उनके समयके सम्बन्धमें अभी इतना ही कहा जा सकता है कि वे ९ वीं सदी या १० वीं के पूर्वार्धमें कभी हुए हैं। किन्तु रिवभद्रशिष्य अनन्तवीर्य १० वीं सदीके अन्तिमभागसे पहिले नहीं हो सकते। प्रमेयरनमालाकार अनन्तवीर्य ई० की ११ वीं सदीके विद्वान् हैं यह भी निश्चित हैं।

डॉ॰ उपाध्येने रिवसद्विध्य अनन्तवीर्यके समयको ई॰ ८ वीं सदीके निर्णय करनेमें मुख्य प्रमाण आदिपुराणकार जिनसेन (ई॰ ८३८) के द्वारा चन्द्रोदयकार प्रभाचन्द्रका स्मरण किया जाना और प्रभाचन्द्र के द्वारा न्यायकुमुदचन्द्रमें अनन्तवीर्यका अतिसन्मानसे उल्लिखित होना उपस्थित किया है। यहाँ डॉ॰ उपाध्ये भी दो अन्थकारों और दो अन्थोंके सहश नामके कारण अममें पड़ गये हैं।

न्यायकुमुदचन्द्र प्रथम भागकी प्रस्तावना में श्री पं॰ कैलाराचन्द्रजीने यह सप्रमाण सिद्ध किया है कि जिनसेन द्वारा रमृत प्रभाचन्द्र और चन्द्रोदय, न्यायकुमुदचन्द्र और उसके कर्ता धारानिवासी प्रभाचन्द्र से जुदे हैं। न्यायकुमुचन्द्रके कर्ता प्रभाचन्द्रका समय सप्रमाण न्यायकुमुदचन्द्र द्वितीयभागकी प्रस्तावनामें

<sup>(</sup>१) 'जैनदर्शन' वर्ष ४ अंक ९ ।

<sup>(</sup>२) पृ० ५५।

<sup>।</sup> ee og (४) । es og (१)

<sup>(</sup>५) ५० ८० ।

<sup>(</sup>६) ५० ११७।

<sup>(</sup>७) इस निष्कर्षसे सुप्रसिद्ध इतिहासज्ञ विद्वान् पं० नाथूरामजी प्रेमी भी सहमत हैं। देखों -न्यायकुमुदचन्द्र द्वितीयभागका प्रकाशकीय वक्तव्य ।

ई० ९८०-१०६५ सिद्ध किया जाचुका है। <sup>१</sup> अतः वह मूलप्रमाण रविभद्रशिष्य अनन्तवीर्यकी समयाविध बाँधनेमें असमर्थ है ।

डॉ॰ सतीशचन्द्र विद्याभूषण'ने अनन्तवीर्यकी न्यायविनिश्चयवृत्तिका उल्लेख करके प्रमेयररन-मालाकार अनन्तवीर्यने जिस शान्तिषेणकै लिये प्रमेयरत्नमाला लिखी थीं, उसका सम्बन्ध शान्तिसूरिसे बैठाया है। यद्यपि उनकी इन दोनों भ्रान्त धारणाओंकी आलोचना डॉ॰ उपाध्येने भलीभाँति की हैं<sup>१</sup> किन्तु डॉ॰ विद्याभूषणने प्रमेयरत्नमालाकार अनन्तवीर्यका समय जो ई॰ ११ वी सदी सुचित किया है, उसका समर्थन अन्य प्रमाणींसे हो जाता है।

इस तरह विप्रतिपत्तियोंका निराकरण होकर अनन्तवीर्यका समय ई० ९५०-९९० सिद्ध होता है।

### अनन्तवीर्यके ग्रन्थ-

अनन्तवीर्य आचार्यके प्रस्तुत सिद्धिविनिश्चय टीकाके सिवाय जिस एक और महत्त्वपूर्ण ग्रन्थका पता चलता है वह है प्रमाणसंग्रहभाष्य या प्रमाणसंग्रहारुङ्कार । वे प्रस्तुतरीकामें जिस विपयकी विस्तृत चरचा नहीं करना चाहते या उसके विशेष समर्थनके लिये किसी प्रनथके देखनेकी ओर इशारा करना चाहते हैं वहाँ वे प्रमाण संप्रहमाध्य या प्रमाणसंप्रहालंकारका निर्देश कर देते हैं।" 'चर्चितम्' 'द्याख्यातः' 'उक्तम्' आदि भूतकालिक पदींसे सुचित होता है कि प्रमाणसंप्रहालङ्कार या प्रमाणसंग्रहमाध्यकी रचना प्रस्तुत टीक(से पहिले हो चुकी है । अकल्ड्रदेवका प्रमाणसंग्रहग्रन्थ 'अकल्ड्र ग्रन्थत्रय' में मूल प्रकाशित हो चुका है । वह इतना दुरूह और गंभीर है कि उसका यथार्थ रहस्य जानना अत्यन्त कठिन हो रहा है। स्बाद्वादरानाकर और सर्वदर्शनसंग्रहमें अनन्तवीर्यके नामसे जो वाक्य और खोक उद्धृत मिलते हैं वे संभवतः प्रमाणसंग्रहभाष्यके ही हो ।

इस तरह आ० अनन्तवीर्य एक अद्घाल तार्किक बहुश्रुत विद्वान् और यशस्वी टीकाकार थे। उनकी यह अनुपम कृति अकलङ्कवाद्यायका आलोक बनकर आज भी अज्ञान तमत्तोमका भेदन कर रही है।

<sup>(</sup>१) न्यायकुमुदचन्द्र द्वि० भाग प्रस्तावना पृ० ४८-५८ ।

<sup>(</sup>२) हिस्टी ऑफ इण्डियन लॉजिक पृ० १९८।

<sup>(</sup>३) 'जैनदर्शन' वर्ष ४ अंक ९। (४) देखो पृ० ८०।

<sup>(</sup>५) ''केवलमिन्द्रियमवशिष्यते । तद्पि न प्रमाणं विचेतनत्वात् घटादिवदिति चर्चितं प्रमाण-संप्रह्माब्ये"-सिद्धिवि० टीका पृ० ८।

<sup>&</sup>quot;शेषमत्र प्रमाणसंग्रहभाष्यात् प्रस्येयम्"⊸वही पृ० १३० ।

<sup>&</sup>quot;महेरवरस्य सकलोपकरणादिज्ञानं प्रमाणसंग्रहभाष्ये निरस्तम्"-वही पृ० ४८३ ।

<sup>&</sup>quot;दोषो रागादिः व्याख्यातः प्रमाणसंग्रहभाष्ये"-वही पृ० ५४५ ।

<sup>&#</sup>x27;'एतदुक्तं भवति-यथा दश्यप्राप्ययोभेंदः तथा दृश्यस्य दर्शनस्य च प्रत्यवयवं भेदान्न कस्यचिद् दर्शनमिस्युक्तं प्रमाणसंप्रहालक्कारे।"-वही पृ० १०।

#### ३ ग्रन्थ

#### [ बाह्य स्वरूप ]

# सिद्धिविनिश्चयकी अकलङ्क-कर्तृकता-

टीकाकार अनन्तवीर्यने प्रथम मङ्गळश्लोकमें जिनेन्द्रका अकलङ्क-विशेषण दिया है और उसके अनन्तर सिद्धिविनिश्चयकी टीका करनेकी प्रतीज्ञा की है। इसके आगेके श्लोकोंमें भी अकलङ्कके वचनोंकी ही प्रशंसा की गई है। विद्यानन्दने तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक में सिद्धिवि का 'शब्दः पुद्रलपर्यायः'श्लोक अकलङ्कके नामके साथ उद्भृत किया है। वादिराज सूरिने न्यायविनिश्चयविवरण में 'देव' (अकलङ्कदेव)के साथ सिद्धिविनिश्चयका उल्लेख इस प्रकार किया है—

"पतदेव स्वयं देवैहक्तं सिद्धिविनिङ्चये । प्रत्यासत्या ययैक्यं स्यात् …"

रस्याद्वादरत्नाकरमें वादिदेवसूरि तो सप्टतः अकलङ्क और सिद्धिविनिश्चय दोनोंका उल्लेख करते हैं-"यदाह अकलङ्कः सिद्धिविनिश्चये वर्णसमुदायः पदमिति..."

इन उल्लेखोंसे निश्चित हो जाता है कि सिद्धिविनिश्चय मूलश्लोक तथा उसकी वृत्ति दोनों अकलङ्क-कर्तृक हैं; क्योंकि गद्य और पद्य दोनों अकलङ्कदेवके नामके साथ उद्धत हैं।

### नामका इतिहास-

जैन परम्परामें अन्यका विनिश्चयान्त नाम रखनेकी परम्परा बहुत पुरानी है। तिलोवपण्णत्ति (ई० ५ वीं)में लोकविनिश्चय अन्यका उल्लेख बार-बार आता है। इस परसे संभावनाकी जाती है कि अकल् इदेवने अपने न्यायविनिश्चय और सिद्धिविनिश्चय अन्थोंका नामकरण इस परसे किया होगा। यह सही है। साथ ही, यापनीयाचार्य आर्य शिवस्वामीके सिद्धिविनिश्चयका उल्लेख किया जा चुका है, यह भी निश्चयतः अकल् इसे पहिले का है। इस तरह अपनी परम्पराओं के रहते हुए भी जिसने अकल् इको यह नाम रखने और अन्य बनानेकी विशेष प्रेरणा दी होगी वह है धर्मकीर्तिका प्रमाणविनिश्चय अन्य। धर्मकीर्ति ऐसे युगनिर्माता बौद्ध आचार्य थे कि इनके अन्योंके प्रकाश में आते ही लोग इनके पुराने आचार्योंको मूलने लगे थे और अकल् इने इन्हींके विशेष समालोचन तथा इन्हींके नैरात्म्यवादसे रक्षा करनेके निमित्त 'अकल् इन्याय' सम्बन्धी प्रन्थोंकी रचना की ओर प्रवृत्ति की थी अतः तात्कालिक आवश्यकताके विचारसे लगता है कि विनिश्चयान्त नाम रखनेमें धर्मकीर्तिका प्रमाणविनिश्चय विशेष कारण रहा हो।

#### विषय विभाजन-

सिद्धिविनिश्चयमें १२ प्रस्ताव हैं। इनमें प्रमाण नय और निक्षेप का विवेचन है।

 प्रत्यक्षसिद्धिमें -प्रमाण सामान्यका लक्षण, प्रमाणका फल, बाह्यार्थकी सिद्धि, व्यवसायात्मक विकल्पकी प्रमाणता और विशदता, चित्रज्ञानकी तरह विचित्र बाह्य पदार्थोंकी सिद्धि, निविकल्पक प्रत्यक्षका

- (१) पृ० ४२४ । (२) ९।२ । (३) प्र० भाग पृ० १६८ ।
- (४) হৃত ব্রহণ।
- (प) तिलोयप० ४।१८६६, १९७५, १९८२, २०२८; पाहर, १२९, १६७; ७।२०३; ८।२७०, १८६; ९।९ आहि ।
  - (६) तिल्लोयप० द्वि० प्रस्ता० पृ० १२। (७) पृ० ५३ ।

निरास, स्वसंवेदनप्रत्यक्षके निर्विकल्पकत्वका खण्डन; अविसंवादकी बहुळतासे प्रामाण्यव्यवस्था तथा मति स्मृति आदि शब्दयोजनाके विना भी होते हैं इत्यादिका निरूपण है।

- २. सिविकरपिसिद्धिमें-अवप्रहादिज्ञानींका वर्णन, मानस प्रत्यक्षकी आलोचना, निर्विकल्पकरें सिवकल्पकी उत्पत्ति नहीं हो सकती, अवप्रहादिमें पूर्व पूर्वकी प्रमाणता और उत्तरोत्तरमें फलरूपता और बौद्धमतमें सन्तानान्तरकी प्रतिपत्ति संभव नहीं, आदि विषयोंका विवेचन है।
- ३. प्रमाणान्तरसिद्धिमें -रमरणकी प्रमाणता, प्रत्यभिज्ञानका प्रामाण्य, उपमानका साद्ययप्रत्य-भिज्ञानमें अन्तर्भाव, तर्ककी प्रमाणताका समर्थन, क्षणिक पक्षमें अर्थिकयाका अभाव, उत्पादव्ययरिथत्यात्मक तत्त्वका समर्थन, विनाश मावान्तरोत्पाद रूप है, अनाद्यनन्त द्रव्यकी सत्ता तथा द्रव्य और पर्यायका भेटाभेद आदिका विचार है।
- ४. जीवसिद्धि में-जाताको ज्ञानावरणके उदयसे मिथ्याज्ञान, क्षणिकचित्तमें कार्यकारणमाव सन्तान आदिकी अनुष्पत्ति, जीव और कर्म चेतन और अचेतन होकर भी बन्धके प्रति एक हैं, कर्मास्रवके कारण, प्रज्ञासत् और प्रज्ञतिसत्के भेदसे दो प्रकारका नारितक्य, तत्कोपप्रववादकी मीमांसा, भूतचैतन्यवाद निराकरण, नैयायिकाभिमत आत्मस्वरूपका निराकरण, सांख्याभिमत तत्त्वसमीक्षा, अमूर्तचेतनको भी कर्मबन्ध, और ज्ञानादिगुणोंका जीवसे कथाञ्चिद् भेद आदि विषयोंकी चरचा है!
- ५. जरुपसिद्धि में-जरुपका रूझण, उसकी चतुरङ्गता, जरुपका ५रू मार्गप्रभावना, शब्दकी अर्थवाचकता, शब्दमात्र विवक्षाके सूचक नहीं, असाधनाङ्गवचनादि निष्रहस्थानींकी आलोचना और जय-पराजय-व्यवस्था, आदि का निरूपण है।
- ६. हेतुलक्षण सिद्धिमें-हेतुका अन्यथानुपपत्ति लक्षण, तादात्म्य तदुत्पत्ति ही अविनामावकी व्याप्ति नहीं, हेतुके भेद, कारण, पूर्वचर, उत्तरचर और सहचर हेतुका समर्थन, सत्वादि हेतुओंका अनेकान्तमें ही संभवत्व, सहोपलम्भनियमसे ज्ञानादैतकी सिद्धि संभव नहीं और अदृश्यानुपलव्धिसे भी अभाव की सिद्धि आदि विषयों का निरूपण है।
- 9. शास्त्रसिद्धिमें -श्रुतका श्रेयोमार्गसाधकत्व, शब्दका अर्थवाचकत्व, स्वापादिदशामें भी जीवकी चेतनता, भेदैकान्तमें कारक ज्ञापकिश्वितिका अभाव, कर्मोदयसे जीवमें भ्रान्तिकी उत्पत्ति, ईश्वरवादका खण्डन, नैयायिकके मोक्षस्वरूपकी आलोचना, पुरुष में शानातिशयकी संभावना, स्याद्वादश्रुतकी ही अविसंवादिता, नित्य वेदमें अर्थप्रतिपादकत्वका अभाव और वेदकी अपौरुषयताका निराकरण आदि विषयोंकी चरचा है।
- ८. सर्वज्ञसिद्धिमें-अत्यन्तपरोक्षार्थका भी ज्ञान संभव है, वक्तृत्वादि हेतु सर्वज्ञत्वकै बाधक नहीं, सुनिर्णातासंभवद्वाधकत्व हेतुसे सर्वज्ञताकी सिद्धि, अतिशयवत्व हेतुसे सर्वज्ञताका साधन, अतीरिद्रयज्ञानकी संभावना, सांख्यमतमें सर्वज्ञताका असंभव, और ज्ञानावरणके अभावमें सर्वज्ञत्व इत्यादि विषयोंका निरूपण है।
- ९. शम्द्रसिद्धिमें-शन्दकी पुद्रलपर्यायता, शन्दमें छाया और आतपकी तरह पुद्रलस्कन्धरूपता, शन्दका अर्थसे वाच्यवाच्यक सम्बन्ध, शन्दकी स्वलक्षण-अर्थविषयता, सर्वमृष्णात्वकी सिद्धिकै लिये भी शन्दका अर्थवाचकत्व आवश्यक, यदि स्वलक्षण अवाच्य है तो उसमें अदृश्यत्वका प्रसङ्ग होगा, शन्दिको वक्त्रभिप्रायका वाचक मानने पर सत्यानृतत्व्यवस्था न हो सकेगी, एवकारादि प्रयोग विचार और स्फोटवाद निरास आदिका वर्णन है।
- १०. अर्थनयसिद्धिमें-ज्ञाताका अभिप्राय नय है, नय प्रमाणात्मक भी है, दो मूलनय, निरपेक्ष नय मिथ्या, नैगम नय, सांख्य नैगमाभास, संग्रहनय, संग्रहामास, व्यवहारनय और ऋजुसूत्रनय आदिका विवेचन है।
- **११. शब्दनयसिद्धिमें**-शब्दस्वरूपनिरूपण, स्फोटवादका खण्डन, शब्दनित्यत्वका निरास, शब्दनय, सममिरूढनय और एवंभूतनय आदिका वर्णन है।

**१२. निक्षेपसिन्धिमें**-निक्षेपका लक्षण, नाम स्थापना आदि मेद, भाव पर्यायार्थिकका तथा शेष द्रव्यार्थिकके निक्षेप तथा अनेकान्तमें ही निक्षेपकी संभावना आदि विषयोंका विवेचन है।

यह मूल सिद्धिविनिश्चयका विषय परिचय है। सिद्धिविनिश्चय टीकामें इन्हींका विस्तार तथा आनु-षिक्कि विषयोंका और भी निरूपण है।

#### रचना शैली-

यह पहिले लिखा जा चुका है कि अकलक्क आगमिक-दार्शनिक होनेके बाद ताकिंक-दार्शनिक बने थे। उनके प्रन्थों के वर्णनमें उनकी शैलीका एक आभास तो करा दिया गया है। यहाँ सिद्धिविनिश्चयकी शैलीके सम्बन्धमें ही कुछ विशेष वक्तव्य है। अकलक्क तार्किक प्रकरण अतिसंक्षित गृहार्थ जिटल और बहुर्थ हैं। सिद्धिविनिश्चयके सम्बन्धमें तो अनन्तवीर्य प्रकारान्तरसे यह कहते ही हैं कि अनन्त सामर्थ्य रखकर भी अकलक्क वच्चोंका मर्म समझमें नहीं आता वह बड़े आश्चर्यकी बात है'। उन्होंने इसे 'सूक्तसद्रजाकर' कहा है'। अकलक्क वच्चोंको प्रदार्श गहराई मापनेमें प्रभाचन्द्र और वादिराज जैसे प्रकाण्ड पण्डित भी अपनेको असमर्थ बताते हैं।

सिद्धिविनिश्चयमें उनके प्रमुख लक्ष्य हैं धर्मकीर्ति और उनके टीकाकार। क्योंकि प्रत्थका एक तिहाई भाग इन्हींकी आलोचनासे पूर्ण है, फिर चार्वाक न्यायवैशेषिक मीमांसक सांख्ययोग आदि सभी दर्शन उनकी आलोचनाके क्षेत्रमें हैं।

उनकी भाषा व्यंग्योंसे पूर्ण है और वह 'अनात्मज्ञता, अन्तर्गडु, अन्धयष्टिकरूप, अमलालीट, अयोनिशो मनस्कार, अश्लीलमेवाकुरूम, आन्ध्यिवजुम्मण, कुशकाशावळम्बन, कोशपान, तदद्वेषी तत्कारी, धार्ध्य, प्रशस्तपण्डितवेदनीय, मस्तके शृङ्गम्, राजपथीकृत, शिलाप्तव और शौद्धोदनिशिष्यक आदि प्रयोगोंसे तथा म्लेच्छादि व्यवहार और मूषिकार्ल्फ विषविकार आदि उदाहरणोंसे पर्याप्त समृद्ध और ओजःपूर्ण बन गई है।

अकलङ्कका पड्दर्शनोंका गम्भीर अध्ययन तथा बौद्ध-शास्त्रोंका आत्मसात्करण भी उनके प्रकरणोंकी जिटलताको बढ़ा देते हैं। वे चाहते हैं कि कमसे कम शब्दोंमें अधिक-से-अधिक स्क्ष्म और बहु पदार्थ ही नहीं बहुविध पदार्थ लिखा जाय। उनकी यह स्त्रदौली बड़े-बड़े प्रकाण्डपण्डितोंको अपनी बुद्धिका माप दण्ड हो रही है।

अकलक्कदेव धर्मकीर्तिके प्रन्थोंको लक्ष्य कर अनेको पूर्वपक्ष उनके प्रमाणवार्तिक आदि प्रन्थोंसे शब्दशः लेते हैं साथ ही लगे हाथ वहीं सांख्य और न्यायवैशेषिककी आलोचना करते जाते हैं। जहाँ भी अवसर आया सौत्रान्तिक और विशान-श्रन्यवादियोंपर पूरा प्रहार किया है। कुमारिलकी सर्वश्रताविशेषिनी युक्तियाँ उनके मीमांसाक्ष्णोकवार्तिकको सामने रखकर आलोचित हुई हैं।

## टीकाकी शैली-

अनन्तवीर्यने टीकामें मूलके अभिप्रायको विश्वद और पल्लवित करनेके हेतु अपनी सारी शक्ति लगाकर अपना विशिष्ट स्थान बनाया है। आ॰ प्रभाचन्द्र अकल्झ्डरेवकी सरिणको प्राप्त करनेके लिए इन्हींकी युक्तियों और उक्तियोंका अभ्यास करते हैं तथा उनका विवेचन करनेकी बात बड़ी श्रद्धासे लिखते हैं कि-

''त्रैलोक्योद्रवर्तिवस्तुविषयक्कानप्रभावोद्यः, दुष्प्रापोऽप्यकलङ्कदेवसरणिः प्राप्तोऽत्र पुण्योद्यात्।

<sup>1</sup> t og (t)

<sup>(</sup>२) "अकलक्कवचोऽन्मोधेः स्करतानि यद्यपि। गृक्षन्ते बहुभिः स्वैरं सबुबाकर एव सः॥"-ए० १।

#### स्यस्तश्च विवेचितश्च सततं सोऽनन्तवीर्योक्तितः, भूयान्मे नयनीतिदत्तमनसः तद्बोधसिद्धिप्रदः॥""

अर्थात् अकल्ङ्कदेवकी समस्त प्रमेयोंसे समृद्ध सरिण बढ़े पुण्योदयसे प्राप्त हुई है, उसका मैंने अनन्तवीर्यकी उक्तियोंसे सैकड़ों बार अभ्यास किया और विवेचन किया आदि।

ं अकलक्क देवके गृद अर्थको हूँ इनेके लिये आ॰ वादिराज तो पद-पदपर अनन्तवीर्यके वचनदीपोंके प्रकाशकी याट जोहते हैं और कहते हैं कि उनके वचनदीप ही उस दिशामें सतत प्रकाश देते हैं। एक तो तर्कका क्षेत्र वैसे ही कर्कश और फिर अकलक्क दे दुरूह जटिल प्रन्थकी टीका करना। इन किटनाइयों के रहते हुए भी अनन्तवीर्यने अपनी टीकाको पर्याप्त सरल करनेका प्रयास किया है। १८००० रहोक प्रमाण विस्तृत टीका रचनेपर भी वे उसके पार पानेका दावा नहीं करते।

वे अकल्ड्कके मनोगत भावोंको स्पष्ट करनेके लिये उनके सूत्रको पकड़कर पूर्वपक्षीय ग्रन्थोंके सैकड़ों अवतरण देकर विषय को खूब विशद और बुद्धिगम्य बनाते हैं। यह उनका सदा ध्यान रहता है कि खण्डनके प्रसङ्गमें कोई बात 'अमूल'-बिना प्रमाण की न लिखी जाय और इसीलिये टीकामें ग्रन्थान्तरीय अवतरणोंकी भरमार है। वेद उपनिषद्से लेकर सभी दार्शनिक ग्रन्थोंके चुने हुए अवतरण पाटककी बुद्धिको पर्याप्त विश्राम देते हैं, उसे ऊबने नहीं देते। फिर लोकोक्तियाँ, न्याय, विशेष उदाहरण और हास-परिहाससे परिपूर्ण व्यङ्क्योक्तियाँ विषयकी जटिलताको खूब सुबोध और सरल कर देती हैं।

आलोचना और खण्डन करनेमें हास्य और व्यंग्यका अवसर तो पूरा-पूरा रहता ही है और यदि उस समय कोई सटीक बैठनेवाली लोकोक्ति कही जाय तो जिसका खण्डन हो रहा है वह भी मन मसोसकर भी कहनेवालेकी प्रशंसा किये बिना नहीं रह सकता। ऐसे स्थल अनन्तवीर्यकी शैलीमें खूब हैं। उनकी लोकोक्तियाँ न्याय और विशिष्ट मुहावरोंके कुछ नमूने देखिए—

''अधिकार्थिन्याः पतितं तदपि च यत्पिञ्जने लग्नम

–आधी छोड़ एकको धावे ऐसा डूबे पार न पावे

घोटकारूढोऽपि विस्मृतघोटको जातः

-काँखमें लड्का गाँवमें टेर

आम्रान् पृष्टः कोविदारानाचष्टे

-पूँछे खेतकी कहे खलिहानकी

इतः सरः इतः पादाः

–इधर कुँआँ उधर खाई

याहशो यक्षः ताहशो बल्टिः"

-जैसेको तैसा इत्यादि।<sup>\*</sup>

अर्धवैदास न्याय, याचितिकमण्डन न्याय, काकाक्षगोलक न्याय, तीरादिदीहाकुनि न्याय, वीचीतरङ्क न्याय आदि न्यायोंके प्रयोगसे विषय तो स्पष्ट हो ही जाता है साथ ही भाषाका चमत्कार पाठकको प्रमुदित कर देता है। इसी तरह-

> "अर्के कटुकत्वदर्शनात् गुडेऽपि योजयति । गण्डूपदभयात् अजगरमुखप्रवेशमनुसरति । न चाण्डास्या दर्शनमिन्छामि स्पर्शे त्विच्छामि ।

<sup>(</sup>१) न्यायकुमुद्चन्द्र पृ० ६०५।

<sup>(</sup>२) ''व्यक्षयस्यलमनन्तवीर्यवाग्दीपवर्तिरनिशं पदे पदे''-न्यायवि० वि० प्र० पृ० १ ।

<sup>(</sup>३) शेषके लिये देखो परिशिष्ट १०।

माण्डस्थागे दुरधत्यागवत् । वन्ध्यास्नोर्विक्रमादिगुणसम्पद्धत्तुसुपक्रमति । विषोपयोगमृते शत्रौ न हि तद्व्यापादनाय स्वल्पचपेटादिकं युञ्जते । स्वचधाय शूलतक्षणम् । स्वामेन वृत्ति स्वचाचा विडम्बयति ! तत्कारी तद्वेषी चेति उपेक्षामहिति । को हि स्वं कौपीनं विवृणुयात् । खात् पतिता रत्नवृष्टिः । न हिमाल्यो डाकिन्या मध्यते ।"

इत्यादि व्यङ्गयोक्तियों और विशिष्ट मुहाबरोंका प्रयोग टीकाको सर्वप्राह्म बनानेके प्रयक्षका ही फरू है। 'मारुवक अरुसीके तैरूके प्रयोगसे मरुबन्ध होता है' आदि प्रचल्ति दवाइयोंका निर्देश भी उदाहरणके रूपमें यत्र-तत्र किया गया है।

'दूषण लगता है' अर्थमें 'दूषणं लगति' प्रयोग उनकी भाषाकी सरलताका अच्छा नमृना है ।

अनन्तवीर्य बीच-बीचमें प्रकरणगत अर्थको स्वरचित क्षोकों में भी व्यक्त करते हैं। इससे कहीं-कहीं मिणप्रवासकी तरह गद्य-पद्यमय चम्पूका आनन्द आ जाता है। कठिनाई टीकाकारकी यह है कि उसे मूलका व्याख्यान करना है, अतः मूलानुगामित्वके कारण उसका प्रवाह उसके हाथमें नहीं है। फिर जहाँ मूल ही जिटल और विविध प्रमेयबहुल हो वहाँ प्रकरणबद्धता लाना दुष्कर होता है। यही कारण है कि सिद्धि-विनिश्चय टीकामें न्यायकुमुदचन्द्रके प्रकरणबद्ध शास्त्राथाँका सौष्ठव दृष्टिगोचर नहीं हो पाता। फिर भी आल् अनन्तवीर्यने इस टीकाको अत्यन्त परिष्कृत और सर्वश्रिक्ष बनानेमें कुछ उठा नहीं रखा है।

इनका शब्दकोश बहुत बड़ा तथा अपूर्व था। यही कारण है कि दर्शन शास्त्रको इनसे अनेक नये शब्द मिले हैं! अनेक नये-नये उदाइरण भी इनकी टीका में आये हैं।

इस तरह यह टीका अपनेमें परिपूर्ण और प्रमेयसमृद्ध है, तथा अकलङ्कवाख्यको लिये सचमुच प्रदीप है।

\*

## [आन्तरिक विषय परिचय]

सिद्धिविनिश्चयमें प्रमुख रूपसे जिन विषयोंका विवेचन है उनका किचित् क्रम विकास और तात्यिक निरूपणके लिये इम उनको १ प्रमाणमीमांसा २ प्रमेयमीमांसा ३ नयमीमांसा और ४ निक्षेप मीमांसा इन चार विभागोंमें बाँटकर वर्णन करेंगे!

- १ प्रमाणमीमांसामें १ प्रत्यक्षसिद्धि २ सविकल्पसिद्धि ८ सर्वज्ञसिद्धि ३ प्रमाणान्तरसिद्धि और ६ हेतुलक्षणसिद्धि इन प्रस्तावोंमें प्रतिपादित प्रमाणसम्बन्धी विषयोंका सार होगा ।
- २ प्रमेयमीमांसामें-४ जीवसिद्धि और ९ शब्दिसिद्धिमें प्रतिपादित प्रमेयसम्बन्धी सामान्य स्वरूपका वर्णन होगा ।
  - ३ नयमीमांसामें १० अर्थनयसिद्धिं और ११ शब्दनयसिद्धिके विषयोंका प्रतिपादन होगा ।
  - ४ निक्षेप मीमांसामें १२ निक्षेपसिद्धि के विषयोंका सारांश दिया जयगा।
  - (१) देखो परिशिष्ट नं० ११।

www.jainelibrary.org

### १ प्रमाणमीमांसा

### आत्मा और ज्ञान-

प्रमाण का विचार करने के पहिले प्रमाणभूत ज्ञान, उसके आधारभूत आत्मा और उनके परस्पर सम्बन्ध का विचार कर लेना आवश्यक है। भारतीय आस्तिक या आत्मवादी दर्शनों में आत्मा या चिक्तकी जड़ पदार्थों से भिन्न सक्ता स्वीकार की गई है, साक्षात् या परम्परया ज्ञानको आत्माश्रित या चिक्तकी सभी आस्तिक दर्शनों में माना है। आस्तिक शब्दका प्रयोग यहाँ जड़ पदार्थों से आत्मा या चिक्तकी पृथक् सत्ता मानने के अर्थ में किया जा रहा है।

वेदान्त दर्शनमें ब्रह्मको ही परमार्थ तस्य मानकर उसे चिद्रूप माना है। चैतन्य या चिति राक्ति ब्रह्मका निज रूप है। ज्ञान यानी त्रेयको जाननेवाला गुण ब्रह्मका निजरूप नहीं है। वह तो अन्तःकरण मनका धर्म हैं। जब ब्रह्म अपने शुद्ध रूपमें रहता है तब उसमें त्रेयाकारपरिणति रूप ज्ञान का प्रतिमास नहीं रहता ।

सांख्य पुरुषको चैतन्य स्वरूप कहते हैं। ज्ञान पुरुषका धर्म नहीं है, किन्तु वह प्रकृतिका विकार है। जब तक पुरुषके साथ प्रकृतिका संसर्ग है तब तक पुरुष बुद्धिके द्वारा अध्यवसित अर्थका मात्र संचेतन करता है। जब पुरुष प्रकृतिसंसर्गका परित्याग कर मुक्त होता है तब उस स्वरूपैकप्रतिष्ठित पुरुषमें प्रकृतिका विकार ज्ञान नहीं रहता। जब तक उसका विकार महत्तक्व यानी बुद्धि या ज्ञान पुरुषके स्वच्छ चैतन्य रूपमें प्रतिफलित होते हैं तभी तक पुरुषको ज्ञेयका भान होता है। जब यह संसर्ग चरितार्थ हो जाता है तब केवल पुरुष शुद्ध चैतन्यमात्रमें प्रतिष्ठित हो जाता है।

नैयायिक वैशेषिक अदि ज्ञानको पृथक् पदार्थ.मानकर भी उसका आधार निस्य आत्माको मानते हैं। ज्ञान आत्माका अयुतिसद्ध गुण है। जब आत्मा मुक्त हो जाता है तब वह ज्ञानादि गुणों से शून्य आत्म-मात्र रह जाता है। उसमें आत्ममनः संयोगजन्य ज्ञानादि गुणोंकी उत्पत्ति नहीं होती। संसारावस्थामें मनका संयोग है। अतः जितने आत्मप्रदेशोंमें मनका संयोग है उतने आत्मप्रदेशोंमें ज्ञानादि गुण उत्पन्न होते हैं।

वीद विज्ञानधारा मानते हैं। उनका मत है कि अनादिकालसे कारणकार्यरूप विज्ञानधारा चली आती है। वही आलयविज्ञान और प्रवृत्तिविज्ञानके क्रमसे हेयोंका प्रतिमास करती है। कोई स्थिर द्रव्य इस धाराका आधारभूत नहीं है। 'जब चित्तसन्तित निरासव अर्थात् अविद्या और तृष्णासे शृन्य होती है तब वह शुद्ध और निर्मल हो जाती है' यह एक दार्शनिक 'पक्ष चित्तनिर्वाणके विषयमें पाया जाता है, पर चित्तनिर्वाणको जब स्वयं बुद्धने अव्याकृत कोटिम रखा था तब बहुत काल तक निर्वाणके विषयमें प्रदीपनिर्वाणका पक्ष ही मुख्य रूपसे प्रचलित रहा है। उनका कहना है कि जिस प्रकार तेलके जल जानेपर प्रदीप बुझ जाता है, हम नही बता सकते कि वह किस दिशा विदिशा आकाश या पाताल कहाँ गया उसी तरह निर्वृत चित्त न किसी दिशामें जाता है न विदिशामें न आकाशमें न भूमिमें, वह तो हेशके

<sup>(</sup>१) "अन्तःकरणवृश्यवच्छिन्नं चैतन्यं प्रमाणचैतन्यम् ।"-वेदान्तप० पृ० १७ ।

<sup>(</sup>२) "चैतन्यं पुरुषस्य स्वरूपम्"-योगभा० १।९ ।

<sup>(</sup>३) "तदा द्रब्दुः स्वरूपेऽवस्थानम्"-योगस्० १।३।

<sup>(</sup>४) ''तदेवं नवानामात्मगुणानां निर्मूलोच्छेदोऽपदर्गः''-न्यायम० प्रमे० ए० ७७ ।

<sup>(</sup>५) "मुक्तिनिर्मलता थियः"-तत्त्वसं० ५० १८६।

<sup>(</sup>६) "दिशं न काञ्चित् विदिशं न काञ्चित् नैवावनि यच्छति नान्तरिक्षम् , दीपो यथा निर्वृतिमभ्युपेतः स्नेष्टक्षयात् केवलमेति शान्तिम् । दिशं न काञ्चित् विदिशं न काञ्चित् नैवावनि यच्छति नान्तरिक्षम् , कृती तथा निर्वृतिमभ्युपेतः क्षेशक्षयात् केवलमेति शान्तिम् ॥"-सौन्दरनन्द १६।२८,२९ ।

क्षयसे शान्त हो जाता है। इस तरह चित्तसन्तिका उच्छेद निर्वाण है, यह पक्ष प्रचलित है। इससे स्पष्ट है कि बौद्ध परम्परामें ज्ञान जड़ पदार्थोंका धर्म नहीं है किन्तु वह चित्तप्रवाह रूप है।

जैन परम्पराने बस्तुमात्रको उत्पाद व्यय और ध्रीव्य रूपसे त्रयात्मक माना है, अर्थात् प्रत्येक पदार्थ खाहे वह जड़ हो या चेतन प्रतिक्षण अपनी पूर्व पर्यायको छोड़ता है, नृतन पर्यायको धारण करता है और उनके अनादि अनन्त प्रवाहरूप ध्रीव्यको स्थिर रखता है। इस प्रीव्यके कारण प्रतिक्षण परिवर्तित होते हुए भी द्रव्य इतना नहीं बदलता कि वह अपना तद्द्रव्यत्व ही समाप्त कर दे और न उपनिषद्वादियोंकी तरह क्रूप्ट्य निस्य ही रहता है कि उसमें कोई परिवर्तन या परिणमन ही न हो। यह परिणामी आत्मा उपयोग स्वरूप है, चैतन्य स्वरूप है। यही उपयोग या चैतन्य जब जेयको जानता है अर्थात् लेयाकार होता है तब साकार-शान कहलाता है। यही उपयोग या चैतन्य करता है तब दर्शन कहलाता है। उपयोग या चैतन्य कमशः ज्ञान और दर्शनरूप परिणित करते हैं। तात्पर्य यह कि शान आत्माकी पर्याय है और ऐसी पर्याय जिसमें लेयका प्रतिभास होता है। इसे गुण भी कहते हैं; क्योंकि यही सामान्य ज्ञान अपनी घटलान परज्ञान आदि अवान्तर पर्यायोंके रूपमें परिणत होता है। इस ज्ञानका आत्मासे तादात्म्य सम्बन्ध है अर्थात् आत्मा ही जान है और ज्ञान ही आत्मा है। अन्तर इतना ही है कि आत्मा ज्ञान दर्शन सुख आदिका आधार है जब कि ज्ञान उसका एक गुण या अवस्थाविशेष है। एक चैतन्यकी दृष्टिसे ज्ञान एक पर्याय है पर अपनी अवान्तर पर्यायोंकी दृष्टिसे वही अन्त्यथी होने से गुण है।

## ज्ञान ही प्रमाण है-

प्रमाण शब्दकी 'प्रमीयते येन तत्प्रमाणम्' इस सर्वमान्य व्युत्पत्तिसे यही स्चित होता है कि जो प्रमाका साधकतम करण हो वह प्रमाण है। 'प्रमाकरणं प्रमाणम्' यह व्युत्पत्तिमूलक लक्षण भी इसी अर्थको कहता है। विवाद तो यहाँ है कि प्रमाका करण क्या हो सकता है ? न्यायभाष्य में करणरूपसे सन्निकर्ष और ज्ञान दोनोंका स्पष्टतया निर्देश है। वैशेषिकपरम्परा में क्रमशः सन्निकर्ष स्वरूपालोचन और ज्ञानको प्रमाण कहा है। सांख्य इन्द्रिय हत्तिको करणके स्थानमें रखते हैं। प्रभाकर अनुभृतिको प्रमाण कहते हैं। बौद्यपरम्परा ययपि अविसंवादिज्ञानको प्रमाण माना है फिर भी वे करणके स्थानमें सारूप्य और योग्यताको भी स्थान देते हैं। सामान्यत्या विचार यह प्रस्तुत है कि—ज्ञानको करण मानना या अचेतन इन्द्रिय और सन्निकर्षको भी।

जैनपरम्पराका स्पष्ट थिचार है कि चूँकि प्रमा चेतन है और चेतनिक्रयामें साधकतम करण कोई अचेतन नहीं हो सकता अतः अव्यवहित रूपसे प्रमाका जनक ज्ञान ही करण हो सकता है। इन्द्रियसिकर्ष इन्द्रियदृत्ति सारूप्य और योग्यता आदि ऐसे ज्ञानके जनक अवश्य होते हैं, जो ज्ञान प्रमाका साक्षात् साधकतम होता है। अतः ज्ञानसे व्यवहित होनेके कारण इन्द्रिय सिक्कर्ष आदि प्रमाण नहीं हो सकते। प्रमिति या प्रमा अज्ञानिवृत्तिरूप होती है। इस अज्ञानिवृत्तिमें अज्ञानका विरोधी ज्ञान ही करण हो सकता है; जैसे कि अन्धकारकी निवृत्तिमें अन्धकारका विरोधी प्रकाश ही मुख्य करण होता है। "इन्द्रिय सिन्कर्ष

<sup>(</sup>१) "यदा सम्निकर्षस्तदा ज्ञानं प्रसितिः, यदा ज्ञानं तदा हानोपादानोपेक्षाबुद्धयः फलम्।"-न्यायभाव १।१।३। (२) प्रश्नव भाव, व्योव पृत्व ५५३।

<sup>(</sup>३) "प्रमाणं वृत्तिरेव च"-योगवा० पृ० ३०। सांख्यप्र० भा० १।८७।

<sup>(</sup>४) "अनुभूतिश्च प्रमाणम् ।"-शाबरभा० बृह० १११।५।

<sup>(</sup>५) "प्रमाणमविसंवादिज्ञानम्"-प्र० वा० २।१।

<sup>(</sup>६) ''विषयाधिगतिश्चात्र प्रमाणफलमिष्यते । स्ववित्तिर्वा प्रमाणं तु सारूप्यं योग्यतापि वा ॥''--तस्वसं० इलो० १३४४।

<sup>(</sup>७) "सन्निकर्षादेरज्ञानस्य प्रामाण्यमनुपपन्नमर्थान्तरवत्"

<sup>--</sup>लर्घी० स्व**बु० १।३। सिद्धि**वि० **बु० १।३।** 

आदि स्वयं अचेतन हैं, अत एव अज्ञानरूप होनेके कारण प्रमितिमें साक्षात् करण नहीं हो सकते । यद्यपि कहीं-कहीं इन्द्रिय सिन्तकर्ष आदि ज्ञानकी उत्पादक सामग्रीमें सिम्मिलित हैं पर उनका सार्वित्रक और सार्वकालिक अन्वय-व्यतिरेक न मिलनेके कारण उनकी कारणता अव्याप्त हो जाती है । सामान्यतया जो किया जिस गुणकी पर्याय है उसमें वही साधकतम हो सकता है । चूँकि 'जानाति' किया ज्ञानगुणकी पर्याय है अतः उसमें अव्यवहित कारण ज्ञान ही हो सकता है । प्रमाण चूँकि वित प्राप्ति और अहित परिहारमें समर्थ होता है अतः वह ज्ञान ही हो सकता है ।

प्रस्तुत ग्रन्थ सिद्धिविनिश्चयमें इसी ज्ञानकी प्रमाणताका समर्थन करते हुए लिखा है कि प्रतिपत्ता अर्थात् आत्माको प्रमिति क्रिया या स्वार्थविनिश्चयमें जिसकी अपेक्षा होती है वही प्रमाण है और वह साधकतम रूपसे अपेक्षणीय है ज्ञान ।

### ज्ञानका स्वसंवेदित्व-

मीमांसक ज्ञानको परोक्ष मानते हैं। उनका कहना है कि बुद्धि स्वयं परोक्ष है; उसके द्वारा पदार्थका क्षान होनेपर हम उसे अनुमानसे जानते हैं। किन्तु जिस प्रकार देवदत्तकी बुद्धिसे यज्ञदत्तको पदार्थका बोध नहीं होता क्योंकि देवदत्तकी बुद्धिका यज्ञदत्तको प्रत्यक्ष नहीं होता उसके लिये वह परोक्ष है, उसी तरह यदि देवदत्तकी बुद्धि स्वयं देवदत्तको प्रत्यक्ष नहों है तो ऐसी परोक्षबुद्धिसे स्वयं देवदत्तको भी पदार्थका बोध कैसे हो सकेगा ?

नैयायिक ज्ञानको ज्ञानान्तरतेय मानते हैं ! इनका सबसे बड़ा तर्क है 'स्वात्मिन क्रियाबिरोध' का ! अर्थात् जैसे कोई कितनी ही तीक्ष्ण तलवार क्यों न हो वह अपने आपको नहीं छेद सकती, कितना ही सुशिक्षित नटबदु क्यों न हो वह अपने ही कन्धेपर नहीं नाच सकता ! किन्तु प्रदीपका दृष्टान्त स्वपरप्रकाश-कत्वकी सिद्धिके लिये उपलब्ध है । प्रदीप अपने-आपको भी प्रकाशित करता है और घटपटादि पदार्थोंको भी ! ज्ञानान्तरवेद्य पक्षमें अनवस्था दृष्ण तो स्पष्ट ही है ।

सांख्यके मतसे बुद्धि प्रकृतिका धर्म है वह पुरुषके द्वारा संचेतित होती हैं। पुरुषके संयोगसे महदादि स्वयं अचेतन होकर भी चेतनायमान होते हैं। पुरुष बुद्धिके द्वारा अध्यवसित पदार्थोंका स्वयं संचेतन करता है। किन्तु 'ज्ञान बुद्धि उपलब्धि और चेतना आदि सभी चेतनके ही धर्म हैं, ये प्रायः पर्यायवाची हैं। किंचित् कियाभेद होनेपर भी इनमेंसे कोई भी चेतनत्वकी सीमाको नहीं लाँवता। कूटस्थ नित्य पुरुष यदि स्वयं कर्ता नहीं है तो मोक्ता अर्थात् भोगिकियाका कर्ता कैसे हो सकता हैं? अतः चेतन और चेतनके धर्म प्रदीपकी तरह स्वयं प्रकाशमान होते हैं।

वौद्धपरम्परा चाहे वह सौत्रान्तिक मतावलिकानी हो या विश्वानवादावलिकानी दोनों ही ज्ञानमात्रका स्वसंवेदित्व धर्म स्वीकार करती हैं। कोई भी ऐसी चित्तमात्रा या चित्तावस्था नहीं है जो स्वसंविदित या

<sup>(</sup>१) "हिताहितासिनिमुंकिश्रमम्"-न्यायवि० पृ० १०५। परीक्षासु० १।२।

<sup>(</sup>२) "प्रतिवत्तुरपेश्यं यत् प्रमाणं न तु पूर्वकम्"-सिद्धिवि० १।३ ।

<sup>(</sup>३) ''अप्रत्यक्षा नो बुद्धिः, प्रत्यक्षोऽर्थः, स बहिर्देशसम्बद्धः प्रत्यक्षमनुभूयते, ज्ञाते त्वसुमानादव-गच्छति बुद्धिम् ।''–शावरभा० ११९।५ ।

<sup>(</sup>४) ''ज्ञानान्तरसंवेद्यं संवेदनं वेद्यत्वात् घटादिवत् ।''-प्रश्न० व्यो० प्र० ५२९ । विधिवि० न्यायकणि० प्र० २६७ ।

<sup>(</sup>५) "तस्मात्तत्संयोगादचेतनं चेतनावदिव छिङ्गम् ।"-सांख्यका० २०।

<sup>(</sup>६) ''बुद्धिरुपलब्धिर्ज्ञानिमध्यनर्थान्तरम् ।''-न्यायस्० १।१।१५ । प्रश्न० भा० पृ० १७१ । तस्वसं० पृ० ११५ । न्यायकुमु० पृ० १९३ ।

<sup>(</sup>७) ''सर्वचित्तचैत्तानास्मसंवेदनं स्वसंवेदनम्''-स्यायवि० १।११।

स्वयं प्रकाशमान न हो । आचार्य दिङ्नागने स्वसंविक्तिको प्रमाणका फल वताया है<sup>१</sup> इससे ज्ञानका स्वसंवेदित्व सिद्ध होता है।

जैन परम्परामें ज्ञान या दर्शन जितनी भी चेतनकी पर्यायें हैं वे सब स्वसंविदित हैं, न वे अचेतन हैं न परोक्ष हैं और न ज्ञानान्तरवेद्य ही! ज्ञान चाहे प्रमाण हो या अप्रमाण वह अपने स्वरूपका संवेदन करता ही है। संशय विपर्यय और अनध्यवसाय जैसे मिथ्याज्ञान भी स्वरूपके संवेदक होते हैं। यह सम्भव ही नहीं है कि ज्ञान उत्पन्न हो जाय और वह स्वयंको अज्ञात रहे। वह तो दीपककी तरह जगमगाता हुआ ही उत्पन्न होता है। स्वरूपसंवेदनकी दृष्टिसे सभी ज्ञान प्रमाण हैं, कोई प्रमाणाभास नहीं है। प्रमाण और प्रमाणाभास विभाग बाह्य अर्थकी प्राप्ति और अप्राप्तिसे सम्बन्ध रखता हैं।

#### प्रमाणके लक्षणोंका विकास-

जैन दार्शिनकों में आचार्य समन्तमद्रने स्वसंवेदी ज्ञानको प्रमाण माननेकी भूमिकापर प्रमाणका लक्षण करते हुए 'स्वपरावभासक' ज्ञानको प्रमाण कहा है। सिद्धसेन दिवाकर इसमें 'वाधवर्जित' पदका समादेश कर अवाधित स्वपरावभासि ज्ञानको प्रमाण कहते हैं।' अकल्क्कदेव अवसंवादि ज्ञान को प्रमाण कहकर उसे अनिधातार्थग्राही भी कहते हैं।' माणिक्यनित्द आचार्यने स्वापूर्वार्थव्यवसायी ज्ञानको प्रमाण वताया है।' सित्मातिटीकाकार अभयदेव सूरि विद्यानिदकी तरह स्वार्थव्यवसायात्मक ज्ञानको ही प्रमाण कहते हैं पर 'व्यवसायात्मक' स्थानमें 'निर्णाति' पदका प्रयोग करते हैं। इस जैनपरम्परामें प्रमाणके लक्षणमें कहीं स्वावभासक पद है और कहीं नहीं। सामान्यतया जैनपरम्परा ज्ञानमात्रको स्वसंवेदी मानती है। ज्ञान चाहे मिथ्या हो सम्यक् वह स्वसंवेदी होता ही है। अतः अकल्क्कदेवने' प्रमाणके फलमें स्वार्थविनिश्चय पद देकर भी प्रमाणके लक्षणमें केवल 'अविसंवादि ज्ञान' पद ही दिया है। 'अनिधिगत' पदसे वे सूचित करना चाहते हैं' कि ऐसा ज्ञान प्रमाण होगा जो प्रमाणान्तरसे अनिर्णीत अर्थको निर्णीतका निर्देश किया है। 'उन्होंने प्रमाणसंद्रव—अर्थात् एक ही प्रमेयमें अनेक प्रमाणोंकी प्रहत्तिका समर्थन परिच्छित्तिविशेष या उपयोगविशेषमें ही किया है। 'ज्रहों उपयोगविशेष हो वहाँ एक प्रमाणके हारा जाने गये प्रमेयमें प्रमाणान्तरकी प्रवृत्ति सार्थक है और वह प्रमाणकोटिमें है।' यह भाव अष्टसहस्त्री (पु० ४) से ज्ञात होता है।

(१) ''स्वसंवित्तिः फलं चात्र तद्रूपादर्थनिश्रयः।''-प्र० समु० १।१०।

- (३) ''स्वपरावभासकं यथा प्रमाणं भुवि बुद्धिरुक्षणम्''-बृहत्स्व० श्लो० ६३।
- (४) "प्रमाणं स्वपराभासि ज्ञानं बाधविवर्जितम् ।"-न्यायावता० स्रो० १ ।
- (৬) ''प्रमाणमविसंवादि ज्ञानमनिधगतार्थोधिगमस्रक्षणत्वात्''–अष्टरा०, अष्टसह० ए० १७५।
- (६) "स्वापूर्वार्थव्यवसायात्मकं ज्ञानं प्रमाणं"-परीक्षामु० १।१।
- (७) ''तत्स्वार्थव्यवसायात्मज्ञानं मानमितीयता । छक्षणेन गतार्थत्वात् व्यर्थमन्यद्विशेषणम् ॥''-त० श्ठो० १।१०।७७ ।
- (८) ''प्रमाणं स्वार्थनिर्णीतिस्वभावं ज्ञानम् ।''-सन्मति० टी० पृ० ५१८ ।
- (९) ''सम्यगर्थनिर्णयः प्रमाणम्''-प्र० मी० १।३ ।
- (१०) ''प्रमाणस्य फलं साक्षात् सिद्धिः स्वार्थविनिश्चयः।''–सिद्धिवि० १।३ ।
- (११) ''अनिधगतार्थाधिगन्तृ विज्ञानं प्रमाणिमस्यपि केवलमनिर्णोतार्थनिर्णोतिरभिर्धायते । अधिगत-मात्रस्य विसंवादकस्य साधनान्तरापेश्वयोचरस्य साधकतमस्वानुपपत्तेः ।''–सिद्धिवि० स्व० १।३ ।

<sup>(</sup>२) ''भावप्रमाणापेक्षायां प्रमाणाभासनिद्धतः । बहिःप्रमेथापेक्षायां प्रमाणं तन्निभं च ते ॥''–आसमी० इल्डो० ८३ ।

### अविसंवादकी प्रायिक स्थिति-

अकल्ङ्कदेवके इस विचारके सम्बन्धमें संक्षेपतः पृ० ६२ में निर्देश किया गया है कि हमारे शानों में प्रमाणता और अप्रमाणताकी प्रायः संकीर्ण स्थिति है। कोई ज्ञान सर्वथा प्रमाण या अप्रमाण नहीं है। उसमें विशेष प्रश्न यह उपस्थित होता है कि—

'तब व्यवहारमें किसी ज्ञानको प्रमाण या अप्रमाण कहनेका क्या आधार माना जाय ?' इस प्रश्नका उत्तर यह है कि—'ज्ञानोंकी प्रायः संकीण रिधति होने पर भी जिस ज्ञानमें अविसंवादकी बहुलता हो उसे प्रमाण माना जाय तथा विसंवादकी बहुलतामें अप्रमाण । जैसे कि इत्र आदिमें रूप रस गन्ध और स्पर्शक रहनेपर भी गन्धगुणकी उत्कटताके कारण उन्हें 'गन्धद्रव्य' कहते हैं उसी तरह अविसंवादकी बहुलतासे प्रमाण व्यवहार होजायगा !' अकलक्कद्रेवके इस विचारका कारण यह माल्म होता है कि इन्द्रियजन्य क्षायोपश्मिक ज्ञानोंकी रिधति पूर्ण विश्वसनीय नहीं मानी जा सकती । स्वव्यशक्तिक इन्द्रियोंकी विचित्र रचनाके कारण इन्द्रियोंके द्वारा प्रतिभासित पदार्थ अन्यथा भी होता है । यही कारण है कि आगमिकपरम्परामें इन्द्रिय और मनोजन्य ज्ञानको प्रत्यक्ष न कहकर परोक्ष कहा है । अकलक्कद्रेव इस विचारको अष्टशती, लघी० स्ववृत्ति और सिद्धिविनिश्चयमें दृद्ध विश्वसिक्ष साथ उपरिथत करते हैं । आ० विद्यानन्दने अष्टसहत्तीमें तो उसकी व्याख्या की ही है, साथही साथ वे अकलक्क्षे उक्त विचारका तत्त्वार्थकोकवार्तिकमें भी पूर्ण समर्थन करते हैं । या आगे इस विचारकी परम्परा नहीं चली ।

#### अविसंवादित्वका प्रकार-

इस तरह जब अविसंवादी ज्ञानकी ही प्रमाणता स्थापित हो गई तव यह प्रश्न उपस्थित हुआ कि कौन ज्ञान अविसंवादी कहा जाय ? सामान्यतया अविसंवादीका स्वरूप यही है कि जिस ज्ञानमें जो प्रति-भासित हो वही यदि प्राप्त हो जाय तो वह ज्ञान अविसंवादी कहा जाता है। दूसरे शब्दोंमें बाह्यार्थकी यथावत् प्राप्ति और अप्राप्तिपर अविसंवाद और विसंवाद निर्मर हैं।

बौद्ध परम्परामें विज्ञानवादी तो बाह्यार्थकी सत्ता ही स्वीकार नहीं करता अतः उसके मतसे यह अविसंवाद और प्रामाप्यु व्यवहाराश्रित है। वस्तुतः प्रमाणमात्र स्वरूपका साक्षास्कारी है।

सौत्रान्तिक बाह्यार्थवादी है। वह वास्तिवक प्रमेय एक स्वलक्षण ही मानता है। सामान्यलक्षण प्रमेय तो अतद्व्यावृत्ति या अकार्यकारणव्यावृत्ति रूप होनेसे कल्पित है। यह प्राह्म तो होता है पर प्राप्य नहीं होता। इनकी अपनी प्रकिया यह है—निर्विकल्पक प्रत्यक्ष क्षणिक परमाणुक्प स्वलक्षणसे उत्पन्न होता है। इसमें स्वलक्षण पदार्थ आल्म्बन कारण है, पूर्वज्ञान समनन्तर (उपादान) कारण, इन्द्रियाँ अधिपति कारण और प्रकाश आदि सहकारी कारण हैं। यद्यपि जिस क्षणसे ज्ञान उत्पन्न होता है, वह क्षण ज्ञानकालमें नष्ट हो जाता है फिर भी उस क्षणकी सन्तान या उस सन्तानमें पतित अग्रिम क्षण प्राह्म और प्राप्य होता है, अतः सन्तानमूलक एकत्वाध्यवसायसे अविसंवाद मान लिया जाता है। इसका कारण यह है कि वह क्षण चूँ कि अपना आकार ज्ञानमें देता है और वह उस ज्ञानकी उत्पत्तिमें कारण होता है अतः वही क्षण उस

<sup>(</sup>१) "येनाकारेण तत्त्वपरिच्छेदः तद्येक्षया प्रामाण्यमिति । तेन प्रत्यक्षतद्भासयोरिप प्रायशः संकीर्णप्रामाण्येतरस्थितिसन्नेतन्या । प्रसिद्धानुपहतेन्द्रियद्ध्देरिप चन्द्राकीदिषु देशप्रत्यासस्याद्यभूताकारा-वभासनात्, तथोपहताक्षादेरिप संख्यादिविसंवादेऽपि चन्द्रादिस्वभावतस्वोपस्भात् । तत्प्रकर्षपेक्षया ध्यपदेशन्यवस्था गन्धद्रन्यादिवत् ।"-अष्टशः, अष्टसः पृ० २७७ । छघीः स्व० इलो० २२ । सिद्धिवि० १।१९ ।

<sup>(</sup>२) ''अनुपप्लुतदृष्टीनां चन्द्रादिपरिवेदनम् । तस्संख्यादिषु संवादि न प्रत्यासन्नतादिषु ॥'' –त० इस्रो० पृ० १७० ।

ज्ञानका प्राह्म कहा जाता है<sup>र</sup> । अनुमानमें प्राह्म विषय तो सामान्यलक्षण है; क्योंकि अग्निसामान्य ही उसका विषय है फिर भी प्राप्त स्वलक्षण होता है, अतः प्राप्य स्वलक्षणकी अपेक्षा उसमें प्रामाण्य है । इसमें मणिप्रभा और प्रदीपप्रभामें होनेवाल मणिज्ञान बार विया जाता है । जैसे प्रदीपप्रभामें होनेवाला मणिज्ञान और मणिप्रभामें होनेवाला मणिज्ञान दोनों ही भ्रान्त हैं, किन्तु मणिप्रभामें होनेवाला मणिज्ञान मणिकी प्राप्त करा देनेसे विशेषता रखता है उसी तरह अनुमान और मिथ्याज्ञान दोनों अवस्तुको विषय करनेकी दृष्टिसे समान हैं किन्तु अनुमानसे अर्थक्रिया हो जाती है अतः वह प्रमाण है, मिथ्याज्ञान नहीं । तात्पर्य यह कि परमार्थ स्वलक्षण ग्राह्म हो या नहीं, किन्तु यदि प्राप्ति स्वलक्षणकी हो जाती है तो वह ज्ञान अविसंवादी और प्रमाण माना जाता है ।

निर्विकल्पक प्रत्यक्षमें दुहरी प्रमाणता है-यह परमार्थ स्वलक्षणको विषय भी करता है तथा उससे प्राप्ति भी स्वलक्षणकी ही होती है। अनुमानका ग्राह्म विषय यद्यपि कल्पित है पर प्राप्ति स्वलक्षणकी होती है अतः वह प्रमाण है। अनुमानका बाह्य मिथ्या क्यों हैं ? इसका भी कारण यह है कि-यतः अनुमान एक विकल्प ज्ञान है। विकल्पमें शब्द संसर्ग या शब्द संसर्गकी योग्यता होती है। शब्दका अर्थके साथ कोई सम्बन्ध नहीं है और शब्द करियत सामान्यका ही वाचक होता है, अतः विकल्प अर्थका स्पर्श नहीं कर सकता। जो शब्द विद्यमान अर्थ में प्रयुक्त होते हैं वे ही अर्थके अभावमें भी प्रयुक्त होते हैं। अतः शब्दोंका अर्थके साथ कोई सम्बन्ध नहीं है। 'अर्थमें शब्द नहीं है और न अर्थ शब्दात्मक ही है जिससे अर्थके प्रतिभासित होनेपर वे अवस्य ही प्रतिभासित हों। इसील्यि परमार्थ स्वलक्षणसे उत्पन्न होनेवाले निर्विकस्पक प्रत्यक्षमें शब्दसंसर्ग नहीं हो पाता । निर्विकत्पक विकत्प ज्ञानको उत्पन्न करता है। अतः जो विकल्प निर्विकल्पक प्रत्यक्षके अनन्तर उत्पन्न होता है यानी जिस विकल्पमें निर्विकल्पकज्ञान समनन्तर-प्रत्यय होता है वह विकल्पज्ञान निर्विकस्पकसे समुत्पन्न होनेके कारण व्यवहारसाधक होता है, पर जो विकल्पज्ञान केवल विकल्पवासनासे बिना निर्विकल्पकका पृष्ठवल प्राप्त किये उत्पन्न हो जाता है वह व्यवहारसाधक नहीं हो सकता । इसीलिये प्रत्यक्षवलोत्पन्न 'यह नीला है यह पीला है' इत्यादि विकल्पोंमें निर्विकस्पककी विशदता और प्रमाणता झलक भारती है और वे व्यवहारमें प्रत्यक्षकी तरह प्रमाणरूपमें सामने आते हैं, किन्तु जो राजा नहीं है उस व्यक्तिको होनेवाला 'मैं राजा हूँ' यह विकल्प केवल शब्द-वासनासे ही शेखिचिस्लीकी कस्पनाके समान उद्भूत होनेके कारण प्रमाण कोटिमें नहीं आ सकता। चूँकि निर्विकल्पक ओर तदुरपन्न विकल्प अतिशीव्रतासे उत्पन्न होते हैं अतः स्थूल दृष्टि व्यवहारी समझता है कि मुझे विकल्पज्ञान ही उत्पन्न हुआ है या वह दोनोंको एक ही मान बैठता है। तात्पर्य यह कि जिन विकर्षोंमें केवल शब्दवासना और संकेत ही कारण है वे विकर्प कोरी कल्पनाएँ ही हैं, न तो वे प्रत्यक्ष कहे जा सकते हैं और न विशद ही।

अनुमान विकल्पकी प्रक्रिया जुदी है-सर्वप्रथम धूम स्वलक्षणसे धूमनिर्विकल्पक होता है, फिर 'धूमोऽयम्' यह धूम विकल्पज्ञान, तदनन्तर व्याप्ति स्मरण आदिका साहाय्य लेकर 'यह अग्निवाला है' यह

- (१) "भिष्मकारुं कथं प्राह्ममिति चेद् श्राह्मता विदुः। हेतुःवमेव युक्तिज्ञा ज्ञामाकारार्पणक्षमम्॥"-प्र० वा० २।२४७
- (२) ''मणिप्रदीपप्रभयोः मणिबुद्ध-याभिधावतोः । मिध्याज्ञानाविद्येषेऽपि विद्योषोऽर्यक्रियां प्रति ॥ यथा तथाऽयथार्थःवेऽप्यनुमानतदाभयोः । अर्थक्रियानुरोधेन प्रमाणस्वं व्यवस्थितम् ॥''-प्र० वा० २।५७-५८ ।
- (३) "उक्तं च-न हार्थे शब्दाः सन्ति तदाःसानो वा येन तस्मिन् प्रतिभासमाने तेऽपि प्रतिभासेरन् ।"-न्यायप्र० वृ० पृ० ३५ ।
  - (४) ''मनसोर्युगपद्दुत्तेः सविकल्पाविकल्पयोः । विमृद्धो छघुवृत्तेर्वा तयोरैक्यं ज्यवस्यति ॥''–प्र०वा० २।१३३।

अनुमान विकल्प ! इसमें चूँकि परभ्परासे अमिजन्य-धूमस्वलक्षण कारण पड़ रहा है अतः वह प्रमाण है। इसे इस प्रकार समझा जा सकता है कि—यदि अमि न होती तो धूम भी उत्पन्न नहीं हो सकता था, धूम के न होने पर धूमविषयक निर्विकल्पक नहीं हो सकता था, धूम निर्विकल्पक न होता तो धूम सविकल्पक नहीं हो सकता था, धूम निर्विकल्पक न होता तो धूम सविकल्पक नहीं हो तो तो व्याप्ति स्मरणकी सहायता लेकर होनेवाला 'अभिरत्र' यह अनुमान विकल्प भी उत्पन्न नहीं हो सकता था। अतः परम्परासे अनुमानविकल्प स्विक्ष्य सम्बद्ध-अर्थसे उत्पन्न होनेके कारण प्रमाण हैं। तात्पर्य यह कि जैसे प्रत्यक्षकी प्रमाणताका मूल आधार है-परमार्थ अर्थके अभावमें नहीं होना, यानी अर्थविनाभावी होना, तो यदि अनुमान विकल्प भी अविनाभावी अर्थसे परम्पर्या उत्पन्न होता है तो वह भी उसीकी तरह प्रमाण है।

बौद्ध शब्दका अर्थके साथ सम्बंध नहीं मानते, उसके मुख्य कारण ये हैं-

(१) वैदिक संस्कृतिमें बेदको अपीरुपेय और स्वतः प्रमाण माना गया है। वैदिक शब्द जब स्वतः प्रमाण हैं तो उन्हें प्रमाणमात्रको स्वतःप्रमाण मानना पड़ा । इनकी प्रक्रिया यह है कि शब्दमें दोष वक्ताके कारण आते हैं। अतः यदि वैदिक शब्दोंका कोई वक्ता ही न माना जाय तो दोष कहाँसे आयँगे ? इस तरह वैदिक संस्कृतिमें शब्दको स्वतःप्रमाण माना गया है।

बौद्ध बेदको प्रमाण नहीं मानना चाहते थे, अतः उन्होंने यावत् शब्दिकल्पोंको अप्रमाण कह दिया। उसका कारण उन्होंने यही दिया है कि—शब्दका अर्थके साथ कोई सम्बन्ध नहीं है, वे वस्तुस्वरूपका स्पर्श नहीं करते, वस्तुकी सामर्थ्यसे उत्पन्न नहीं होते, वक्ताकी इच्छाके अनुसार संकेताधीन उनकी प्रवृत्ति है, अतः उनमें स्वतः प्रामाण्य नहीं है। प्रमाणता तो अर्थजन्य निर्विकल्पकमें होती है। सिवकल्पकमें प्रमाणता तो उधार ली हुई है। एक बार यदि शब्दका अर्थके साथ सम्बन्ध स्वीकार कर लिया तो उसमें निर्विकल्पक की तरह अर्थसामर्थ्यजन्य प्रामाण्य मानना ही पड़ेगा और फिर पीछे यह विवेक करना कठिन हो जायगा कि किस शब्दका अर्थके साथ सम्बन्ध है किसका नहीं। अतः शब्द केवल बक्तानी उस इच्छाका खोतन करता है; जिस इच्छासे वह शब्दका प्रयोग कर रहा है। इस तरह वैदिक शब्दोंको स्वतःप्रमाण न माननेकी दृष्टिसे शब्दमात्रका या शब्दसंसर्गी विकल्पका अर्थसे साक्षात् सम्बन्ध अस्वीकृत किया गया।

(२) परमार्थ अर्थ वस्तुतः शब्दोंके अगोचर है। उसका वास्तिवक निजरूप अतिगहन है, उस तक शब्दोंका पहुँचना असम्भव है; क्योंकि शब्दका प्रयोग अन्ततः संकेताधीन ही तो है। मनुष्य वस्तुके स्वरूप को अपनी वासना और संस्कारोंके अनुसार रँगता है और उसे इच्छानुसार संशाएँ देकर विकृत करता है। उदाहरणार्थ-किसी पिंडमें जो कि परमाणुओंके देरके सिवाय कुछ नहीं है 'स्त्री' यह संशा शब्द-वासनासे ही तो रखी गई है। फिर उसके स्तन आदि अवययोंमें सौन्दर्यकी कत्यना भी शब्दोंसे ही आई है। वह वस्तुका स्वरूप तो नहीं है। फिर मनुष्य अपनी वासनाके अनुसार उस पिंड यानी परमाणुपुंजमें 'स्त्री' आदि संशाएँ रखकर उनमें अनुरक्त होता है और कर्मवन्धनमें पड़ता है। अतः वस्तुतः 'स्त्री' आदि संशाएँ रखकर उनमें अनुरक्त होता है और कर्मवन्धनमें पड़ता है। अतः वस्तुतः 'स्त्री' आदि शब्दों का उद्भव अपनी वासनासे हुआ है उनका वस्तुके साथ कोई सम्बन्ध नहीं है। इस तरह 'स्त्री' आदि अनुत्यक्कक संशाओंको अपरमार्थ कहनेके हेतुसे शब्द और विकत्यमात्रका अर्थसे सम्बन्ध तोड़ दिया गया है।

<sup>(</sup>१) "अनुमानं च लिक्ससम्बद्धं नियतमर्थं दर्शयति ।"-न्याय वि० टी० १।१।

<sup>(</sup>२) ''अत एवाइ-अर्थस्यासंभवेऽभावात् प्रत्यक्षेऽपि प्रमाणता । प्रतिबद्धस्यभावस्य तद्धेतुत्वे समं द्वयम् ॥''-प्र० वार्तिकाल० ४।११७।

<sup>(</sup>३) "शब्दे दोषोद्भवस्तावद् वक्त्रधीन इति स्थितम्। तदभावः क्रचित्तावद् गुणवद्गत्तृकत्वतः॥ तद्गुणैरपक्तष्टानां शब्दे संक्रान्त्यसंभवात्। यद्वा वक्तुरभावेन न स्युदीवा निराश्रयाः॥"-मी० श्लो० चोदनास्० श्लो० ६२-६३।

१०२ प्रस्तावना

(३) वास्तिबक अर्थ क्षणिक और परमाणु रूप है, वह अनन्त है हम जिसमें संकेत प्रहण करते हैं, वह स्ववहारकाल तक ठहरता नहीं है। अतः जब अर्थमें संकेत ग्रहण करना ही संभव नहीं है, तब अर्थको राब्दका वाच्य कैसे माना जा सकता है ! इस तरह बौद्ध परम्परामें शब्द और शब्दसंसगीं विकल्पको अवस्तुविध्यक कहकर उनमें निश्चित रूपसे अविसंवाद नहीं माना है ! कहीं यदि अविसंवाद है भी तो वह अर्थसमुद्भूत निर्विकल्पको पृथ्वलको कारण है ।

वेदान्तदर्शन निर्विकल्पकको ही प्रमाण मानता है क्योंकि वही परमार्थ सत् ब्रह्मका ग्राहक है। विकल्पज्ञान उस परमार्थसत् तक नहीं पहुँच सकते।

न्यायवैशेषिक दर्शनमें प्राचीन परम्परा निर्विकत्प दर्शनको प्रमाण मानती रही है । कारिकावळी में भ्रमिन्न हानको प्रमा कहा है और इसीलिये निर्विकत्पको प्रमा माना है। परन्तु गङ्गेश उपाध्यायने प्रमात्वको प्रकारता आदिसे घटित विशिष्टप्रतिभासरूप माननेके कारण निर्विकत्पको प्रमा और अप्रमा उभयसे शुन्य माना है।

मीमांसक<sup>र</sup> सर्व प्रथम जात्यादि योजनासे रहित एक निर्विकल्प प्रत्यक्ष मानते हैं, जो आलोचना ज्ञान रूप है।

जैन परम्परामें आत्मा चैतन्य रूप है। यही चैतन्य ज्ञान और दर्शन रूपसे परिणत होता है। 'ज्ञान और दर्शन का मेद और अमेद, ये क्रमसे होते हैं या युगपत्' इत्यादि विचारों में दिगम्बर और खेताम्बर परम्पराओं मतमेद है। विचारणीय बात यह है कि—आगमिक काल में ज्ञान और दर्शनका स्वरूप क्या था और इनके सम्यक्त्व और मिथ्यात्वके आधार क्या थे?

आयमिक कालमें ज्ञानका सम्यक्त और विपर्यय बाह्यार्थकी यथायत् प्राप्ति और अप्राप्ति पर निर्मर नहीं था किन्तु जो ज्ञान सम्यक्त्वंतसे युक्त अर्थात् सम्यम्बद्धिका ज्ञान है वह सम्यक् है और मिथ्यादृष्टिका ज्ञान विपर्यय है। सम्यम्बद्धिके संद्यायादि ज्ञान भी सम्यक् हैं और मिथ्यादृष्टिके प्रमाणभूत ज्ञान भी विपर्यय हैं। इसका कारण यही बताया है कि जो ज्ञान मोक्षमार्गमें उपयोगी हो रहे हैं उनमें सम्यक्त्व हैं और जो मोक्ष मार्गमें उपयोगी नहीं हैं वे विपर्यय कहे जाते हैं। लौकिक प्रमाणता या अप्रमाणतासे उनका कोई सम्बन्ध नहीं हैं।

## जैनपरम्पराके दुर्शनका स्वरूप-

एक ही परणामी चैतन्य जब जेयको जानता है, तब वह ज्ञान कहलाता है जब वह जेयको न जानकर स्वमग्न या स्वसंचेतन करता है तब दर्शन कहलाता है। तत्त्वार्थवार्तिक (२।८) में उपयोग का लक्षण करते हुए अकलङ्कदेवने लिखा है कि-

"बाह्याभ्यन्तरहेतुद्वयसन्निधाने यथासंभवमुपलब्धुरचैतन्यानुविधायी परिणाम उपयोगः।"

अर्थात् दो प्रकारके बाह्य और दो प्रकारके अभ्यन्तर हेतुओंका यथासंभव सिन्नधान होने पर उपलिख स्वभाववाले आत्माका चैतन्यको अनुविधान करनेवाला अवस्थाविशोध उपयोग है। इस उपयोगके लक्षणमें बताया है कि उपलिख करनेवाला आत्मा प्राप्त कारणसामग्रीके अनुसार परिणमन करता है। यह परिणमन कभी न्नेयाकार यानी ज्ञेयको जाननेवाला होता है और कभी ज्ञानाकार यानी ज्ञान उस समय मात्र अपने स्वरूपमें मग्न रहता है। इस बातका खुलासा अकल्क्कदेवने ही स्वयं इस प्रकार किया है—

- (१) ''शब्दाः सङ्केतितं प्राहुर्व्यवहाराय स स्कृतः। तदा स्वरूक्षणं नास्ति सङ्केतस्तेन तत्र न॥''–प्र० वा० ३।९१।
- (२) प्रशः कन्दः पृ० १९८। (३) कारिका १३४।
- (४) ''अस्ति ह्यालोचनाज्ञानं प्रथमं निर्विकल्पकम् । बालमूकादिविज्ञानसद्दर्भ शुद्धवस्तुजम् ॥''–मी० ३लो० प्रत्यक्षस् ० ३लो० ११२।

"अथवा चैतन्यशक्तेंद्वीं आकारो ज्ञानाकारो ह्रोयाकारस्य । अनुपयुक्तप्रतिविम्बाकारा-दर्शतलयत् ज्ञानाकारः प्रतिविम्बाकारपरिणतादर्शतलयत् ह्रोयाकारः ।"

–त∘ वा० श६।

अर्थात् चैतन्यशक्तिके दो आकार होते हैं-एक ज्ञानाकार और दूसरा ज्ञेयाकार । सप्रतिबिम्ब दर्पणकी तरह ज्ञेयाकार होता है तथा प्रतिबिम्बसून्य दर्पणकी तरह ज्ञानाकार । इस विवेचनसे इतना तो ज्ञात हो जाता है कि ज्ञानकी ऐसी अवस्था भी होती है जिसमें ज्ञेयका प्रतिभास नहीं होता ।

सिद्धान्त ग्रन्थों में दर्शनकी परिभाषा करते समय यही वात थियेष रूपसे ध्यानमें रखी गई है। धवला टीकामें दर्शनकी परिभाषा करते हुए लिखा हैं कि—सामान्यविशेषात्मक बाह्यार्थ के ग्रहणको ज्ञान कहते हैं तथा स्वरूपके ग्रहणको दर्शन कहते हैं। जब उपयोग आत्मेतर पदार्थोंको जाननेके समय जेयाकार या साकार होता है तब उसकी ज्ञानपर्याय विकसित होती है और जब बंह बाह्य पदार्थोंमें उपयुक्त न होकर मान नैतन्यरूप रहता है तब निराकार अवस्थामें दर्शन कहलाता है। दर्शन अन्तरङ्का अर्थको विषय करनेवाला होता है। नैतन्यकी प्रकाशनृत्तिको दर्शन कहते हैं। इसका स्पष्टीकरण इस प्रकार है कि—उत्तर ज्ञानोत्यत्तिके लिये आत्मा जो प्रयत्न करता है उस प्रयत्नावस्थाका संचेतन दर्शन है। यह इन्द्रिय और पदार्थके संपातसे पहिलेकी अवस्था है। जब आत्मा अमुक पदार्थके ज्ञानसे उपयोगको हटाकर दूसरे पदार्थके ज्ञाननेके लिए प्रवृत्त होता है तब वह बीचकी निराकार यानी जेयाकारश्रस्य या स्वाकारवाली दशा दर्शन है।

आ० कुन्दकुन्द नियमसार (गा० १६०) में "दिद्वी अप्पपयासया चेव" लिखकर 'दर्शन आत्म-प्रकाशक होता है' यह पूर्वपक्ष उपस्थित करते हैं। इससे ज्ञात होता है कि 'दर्शन आत्मप्रकाशक होता है' पर द्रव्यप्रकाशक नहीं' यह मत बहुत पुराना है। यह मत जैन सिद्धान्तियोंका ही है। कुन्दकुन्दाचार्थ आगेकी चरचामें नयदृष्टिसे इसी मतका समर्थन करते हुए भी अन्तमें आत्मासे अभिन्न होनेके कारण दर्शनको भी स्वपर प्रकाशक कहते हैं—

'ज्ञान परप्रकाशक, दर्शन आत्मधकाशक और आत्मा खपर प्रकाशक होता है' यदि ऐसा मानते हो तो: (गा॰ १६०)

यदि ज्ञान परप्रकाशक है तो ज्ञानसे दर्शन भिन्न हो जायगा, क्योंकि दर्शन परद्रव्यगत नहीं होता यानी परका प्रकाशक नहीं होता (गा० १६१)।

यदि आत्मा परप्रकाशक है तो आत्मासे दर्शन भिन्न हो जायगा, क्योंकि दर्शन परद्रव्यका प्रकाशक नहीं होता ।

यदि ज्ञानको परप्रकाशक व्यवहारनयसे मानते हो तो ज्ञान और दर्शन एक हैं। यदि आत्माको परप्रकाशक व्यवहारनयसे मानते हो तो आत्मा और दर्शन एक हैं। (गा॰ १६३)

<sup>(</sup>१) "ततः सामान्यिवशेषात्मकवाद्धार्थप्रहणं ज्ञानं तदात्मकस्वरूपप्रहणं दर्शनमिति सिद्धम् ।" भावानां बाह्यार्थानामाकारं प्रतिकर्मन्यवस्थामकृत्वा यद् ग्रहणं तद् दर्शनम्" (ए० १४९) प्रकाशवृत्तिर्वा दर्शनम् । अस्य गमनिका प्रकाशो ज्ञानम्, तद्यंमात्मनो वृत्तिः प्रकाशवृत्तिः दर्शनम् , विषयविषयिसम्पानतात् पूर्वावस्था इत्यर्थः । (ए० १४९) नैते दोषाः दर्शनमादीकन्ते तस्य अन्तरङ्गार्थविषयत्वात् ।" – ५० दी० सत्यरू० प्रथमपुस्तक ।

<sup>(</sup>२) "उत्तरज्ञाभोत्पत्तिनिमित्तं यस्प्रयश्नं तद्रूषं यत् स्वस्यात्मनः परिच्छेदनमवलोकनं तद्दर्शनं भण्यते । तद्दनन्तरं यद् बिहिविषयिवकृत्परूपेण पदार्थग्रहणं तण्ज्ञानिमिति वार्तिकम् । यथा कोऽपि पुरुषो घटविषयिवकृत्पं कुर्वन्नास्ते, पश्चात् पटपरिज्ञानार्थं चित्तं जाते सति घटविकल्पाद् न्यानृस्य यत् स्वरूपे प्रथममवलोकनं परिच्छेदनं करोति तद्दर्शनिमिति । तद्दनन्तरं पटोऽयमिति निश्चयं यद् बहिविषयरूपेण पदार्थन् प्रहणविकल्पं करोति तज्ज्ञानं भण्यते ।"—वृहदु वृज्यसं० टी० गा० ४३।

<sup>(</sup>३) ''ण हबदि परदब्दगयं दंसणिमदि विष्णदं तम्हा।''-नियमसा० गा० १६९।

१०४ प्रस्तावना

ज्ञान निश्चयनयसे आत्मप्रकाशक है तो यह दर्शन ही है। आत्मा निश्चयनयसे आत्मप्रकाशक है तो वह दर्शन ही है। (गा० १६४)

आत्माके विना ज्ञान नहीं और ज्ञानके विना आत्मा नहीं, इसमें कोई सन्देह नहीं है। अतः जैसे ज्ञान स्वपरप्रकाशक होता है इसी तरह दर्शन भी। (गा०१७०)

इस वर्णनसे हम इस निष्कर्षपर पहुँच सकते हैं कि-आ॰ कुन्दकुन्दका अभिप्राय 'दर्शन आत्म-प्रकाशक है' इस मतके खण्डनका नहीं है, किन्तु नयदृष्टिसे उसका समर्थन करते हुए परप्रकाशक ज्ञानसे अभिन्न आत्मासे अभेद रखनेके कारण दर्शनको भी ज्ञानकी तरह स्वपरप्रकाशक कहने का है।

आ। शिद्धसेन दिवाकरने सन्मतितर्क (२।१) में दर्शनका लक्षण करते हुए लिखा है-

#### "जं सामण्णग्यहणं दंणमेयं विसेसियं णाणं।"

अर्थात् सामान्यग्रहणको दर्शन कहते हैं और विशेषप्रहणको ज्ञान । बृहद्दृद्धय संग्रह<sup>र</sup>, कर्मप्रकृति<sup>र</sup>, पंचसंग्रह<sup>र</sup> तथा गोम्मटसार जीवकांड<sup>र</sup>में इस गाथाका यह रूप है--

#### "जं सामण्णगाहणं भावाणं णेव कहुमायारं। अविसेसिद्ण अद्वेदंसणमिदि भण्णए समए॥""

अर्थात् पदार्थोंके आकारका ग्रहण नहीं करके साधारण रूपसे जो सामान्यग्रहण है वह दर्शन है। इन लक्षणोंमें स्पष्टतया दर्शन 'आत्मदर्शन'की सीमासे निकलकर 'पदार्थके सामान्यग्रहण' तक जा पहुँचा है।

धवला टीका में जो दांका-समाधान दिया गया है उसमें इस गाथापर भी चर्चा की गई है और उसके 'सामान्यब्रहण' का भी 'आत्मब्रहण' ही अर्थ किया गया है। अस्तु इससे इतना स्पष्ट हो जाता है कि आगमिक युगमें भी 'दर्शन' के सम्बन्धमें दो स्पष्ट मत थे। और पुराना मत 'आत्मदर्शन' के ही माननेका था। इसका प्रमाण यह है कि मति श्रुत और अविध ये तीन ज्ञान मिथ्यात्मके साहचर्यसे विपर्ययं मी होते हैं पर इनके पहिले होनेवाले चक्षुदर्शन अच्छादर्शन और अविधदर्शनमें यह विपरीतता नहीं आती। इतना ही नहीं किन्तु 'लोकप्रसिद्ध संग्रय विपर्यय और अनध्यवसाय आदि अप्रमाणज्ञानों के पहिले भी चक्षुदर्शन अचक्षुदर्शन ही होते हैं उनमें विपरीतता नहीं मानी जाती। यदि दर्शनका सम्बन्ध बाह्य पदार्थके सामान्यावलोकनसे होता तो संश्यादिज्ञानों के पूर्व होनेवाले दर्शनों में संशयत्व विपर्ययत्व और अनध्यवसायत्व अवश्य दिखाया जाता और दर्शनके भी 'ज्ञान अज्ञान'की तरह 'दर्शन अदर्शन' मेद किये जाते। 'स्तास्मदर्शन' रूप परिभाषाके रहनेसे तो यह असंगति इसल्ये नहीं आती कि स्वात्मदर्शन या स्वात्मवलोकन तो चाहे सम्यग्ज्ञान हो या मिथ्याज्ञान प्रमाणज्ञान हो या अप्रमाणज्ञान, सभीके पहिले निर्वाधरूपसे होता है, पहिले ही नहीं उन ज्ञानोंके कालमें भी होता है। मिथ्याज्ञानोंका स्वसंवेदन भी सम्यक् होता है; क्योंकि स्वसंवेदनकी दृष्टिमें प्रमाण और अप्रमाण विभाग ही नहीं हैं। यह विभाग तो बाह्यार्थकी दृष्टिसे होता है।

इस तरह 'दर्शन' आगमिक युगमें प्रमाण और प्रमाणाभासकी परिधिसे ऊपर था। यह सर्वत्र व्याप्त स्वात्मावलोकनरूप था। निराकार इसलिये था कि उस कालमें आत्मा सेयको नहीं जानता था। सानकालका स्वसंवेदन तो सानकी तरह साकार ही होता है। क्योंकि साकारज्ञानकी परिणतिके समय तदूप आत्माका संवेदन निराकार नहीं रह सकता। उस समय यह स्वसंवेदन उसी ज्ञानपर्यायका धर्म है जो उस समय हो रही है। परन्तु ज्ञानकी प्रमाणता और तदाभासता इस स्वसंवेदनको भी नहीं छूती। तास्पर्य यह कि ज्ञानकी

<sup>(</sup>१) गा० ४३। (१) गा० ४३। (३) १।१३८। (४) गा० ४८१।

<sup>(</sup>५) भवला, सत्य० पु० १ पु० १४९ में यह गाथा उद्घत है।

<sup>(</sup>६) वही, पृ० १४५-१४९।

<sup>(</sup>७) ''मतिश्रुतावचयो विपर्ययश्र''-त० सू० १।३१।

<sup>(</sup>८) आक्षमी० इलो० ८३।

उत्पत्तिके लिये सचेष्ट आत्माका अवलोकन रूप स्वात्मावलोकन जो कि आगमिकयुगका दर्शन है, तथा ज्ञानकालमें होनेवाला स्वरूपसंवेदन जो कि ज्ञानका ही धर्म है, दोनोंमें प्रमाण और प्रमाणाभास व्यवहार नहीं होता। दर्शनोंके आगमिक लक्षण इस प्रकार हैं—

- १, चक्षदर्शन-चक्षरिन्द्रियजन्य ज्ञानकी उत्पत्तिके लिये सचेष्ट आत्माका निराकार अवलोकन ।
- २. अचक्षुदर्शन-चक्षुसे भिन्न इन्द्रियोंसे ज्ञानकी उत्पत्तिकै लिये सचेष्ट आत्माका निराकार अवलोकन ।
- ३. अवधिदर्शन-अवधिज्ञानकी उत्पत्ति या उपयोगके लिये सचेष्ट आत्माका निराकार अवलोकन ।

चूँिक सनःपर्यय ज्ञान ईहामतिज्ञानपूर्वक होता है अतः उसके अव्यवहितपूर्व क्षणमें निराकार अवस्था न होनेके कारण सनःपर्ययदर्शन नहीं माना गया ।

४ केवल दर्शन-केवलज्ञानके समय क्रमवित्वका कारण क्षयोपराम नहीं रहता, अतः कैवलज्ञान और कैवलदर्शन युगपत् ही होते हैं । इस समय यह विवेक करना कठिन है कि उस निरावरण उपयोगावस्था या वैतन्यावस्थाके किस अंशको दर्शन कहा जाय और किस अंशको ज्ञान । इसीलिये युगपद्वादका पर्यवसान केवलज्ञान और केवलदर्शनके अभेदमें ही होता है ।

यद्यपि सन्मतितर्क और प्रा॰ पंचसंग्रह आदिमें उपलब्ध 'जं सामण्णग्गहणं' गाथा से जात होता है कि दर्शनके बाह्यार्थके सामान्यावलोकनकी चरचा पुरानी है फिर भी उसे व्यवस्थित दार्शनिक रूप आचार्य पूज्यपादके समयसे मिला है। उन्होंने यह दर्शन-अवस्था' विषय और विपयीके सिन्नपातके अनन्तर पदार्थकी सामान्यसत्ताके प्रतिभासके रूपमें मानी है जबिक स्वात्मावलोकनरूप अवस्था विषयविषयिसन्निपातके पहिले होती है।

इतना होनेपर भी किसीने दर्शनको प्रमाण कोटिमें छानेका प्रयत्न नहीं किया। यद्यपि जैनदर्शनमें प्रमाणकी चर्चा आनेके वाद यह प्रथ स्वाभाविक था कि इसे प्रमाण माना जाय या नहीं। किन्तु सन्मितिक के टीकाकार अभयदेवसूरिने दर्शनको भी ज्ञानकी तरह प्रमाण माननेका मत व्यक्त किया है। वे छिसते हैं किनिराकार और साकार दोनों ही उपयोग अपने विषयको सुख्यरूपसे प्रतिभास करनेके कारण तथा इतर विषयको गौण करनेके कारण प्रमाण हैं। यदि वे इतर विषयका निराकरण करते हैं तो प्रमाणता नहीं आ सकती। केवरु सामान्यप्राही या केवरु विशेषप्राही उपयोग हो ही नहीं सकता। सामान्यप्राही उपयोगमें भी यत्किचित् विशेषका प्रतिभास तथा विशेषप्राही उपयोगमें तदनुगत सामान्यका प्रतिभास है ही। सम्भवतः यह एक ही आचार्य हैं जिन्होंने दर्शनमें भी आपेक्षिक प्रमाणता घटानेका प्रयत्न किया है। माणिक्यनन्दि और तदनुगामी वादिदेवसूरिने 'दर्शन' को प्रमाणाभास इसिस्ये कहा है कि—वह स्वविध्यका उपदर्शक या स्वपरका व्ययसायक नहीं है। यथार्थतः जिस दर्शनको ये प्रमाणाभास कहना चाहते हैं वह बौद्धाभिमत निर्विकस्पक दर्शन ही है; क्योंकि इन्होंने प्रमाणकी रेखा व्ययसायस्मक ज्ञानसे खीचीं है।

प्राचीन आगम और सिद्धान्तग्रन्थोंमें केवलज्ञानके वर्णनमें "जाणादि पस्सिदि" और "जाणमाणे पासमाणे" शब्द आते हैं। इससे लगता है कि सामान्यतया ज्ञान और दर्शन इन दो गुणोंका साथ-ही-साथ वर्णन होता था। पर जब इसका दार्शनिक दृष्टिसे विक्लेषण प्रारम्म हुआ तो प्रथम यह व्याख्या प्रस्तुत हुई कि—स्वरूपका देखना और परपदार्थका ज्ञानना साथ-ही-साथ होता है। फिर यह व्याख्या आई कि—वस्तु सामान्य-विशेषात्मक है अतः सामान्यांशका देखना और विशेषांशका ज्ञानना होता

- (१) ''विषयविषयिसन्तिषाते सति दर्शनं भवति ।''-सर्वार्थसि० १।१५ ।
- (२) "निराकारसाकारोपयोगों तूपसर्जनीकृततदितराकारों स्वविषयावभासकःवेन प्रवर्तमानौ प्रमाणं न तु निरस्तेतराकारौ, तथाभूतवस्तुरूपविषयाभावेन निर्विषयतया प्रमाणःवानुपपत्तेः इतरांशविकलैकांशरूपो-पयोगसत्तानुपपत्तेश्च।"-सन्मति० टी० ५० ४५८।
  - (३) परीक्षामुख ६।१ । प्रमाणनयत० ६।२५ ।
  - (४) ''समं जाणदि पस्सदि विहरदित्ति''-प्रकृति अनु०। ''जाणमाणे एवं च णं विहरह''--आचा० श्रुत्त० २ चू० ३।

है । किन्तु इस त्याख्यासे भी सन्तोष नहीं होता था; क्योंक्रि इसमें ज्ञान और दर्शन दोनों एकाङ्की हो जाते थे । इसीका समन्वय अभयदेवसुरिने दोनोंको उभयब्राहक मानकर और दोनोंको प्रमाण मानकर किया है !

यथार्थतः जब ज्ञानको प्रमाण माननेका दार्शनिक क्रम चाल हुआ तो ज्ञानप्राग्मावी दर्शन अपने आप प्रमाण-अप्रमाणकी चरचासे बहिर्मृत हो जाता है। अकलक्कदेवने इसी तस्त्वको घ्यानमें रखकर ऐसे ज्ञानको प्रमाण कहा जो संव्यवहारोपयोगी हो। चूँिक दर्शन न तो संव्यवहारमें उपयोगी है और न किञ्चित्कर ही, अतः वह प्रमाणकोटिमें नहीं आ सकता। वे निर्णयात्मकत्व विशेषण से संशय और विपर्ययके साथ-ही-साथ अकिञ्चित्कर दर्शनका भी व्यवच्छेद कर देते हैं। वे निर्णयात्मक अविसंवादी और व्यवहारो-प्योगी ज्ञानको प्रमाण मानकर सविकल्पकज्ञानको ही प्रत्यक्ष प्रमाण कहते हैं निर्विकल्पकको नहीं।

#### प्रत्यक्षका विषय-

३०६

जैन दार्शनिकोंकी प्रमाणव्यवस्थाका सम्बन्ध प्रमेयव्यवस्थासे है । उन्होंने पदार्थका स्वरूप उत्पाद-व्ययभीव्यात्मक परिणामी मानकर उसे सर्वथा क्षणिक या नित्य पक्षसे भिन्न नित्यानित्यात्मक स्वीकार किया है । उनके द्वारा स्वीकृत छह द्रव्योंमें शुद्धजीव आकाश काल धर्म और अधर्म ये द्रव्य सांव्यवहारिक प्रत्यक्षके . विषय नहीं होते । संसारी आत्माएँ भी कायव्यापार और वचन आदिसे अनुमानके विषय होती हैं, इन्द्रिय-जन्य प्रत्यक्षके विषय नहीं होतीं। इन्द्रियजन्य प्रत्यक्षके विषय तो केवल पुद्गल द्रस्य ही होते हैं। जैनदर्शन वास्तव बहुत्ववादी है। वह प्रत्येक परमाणुको परमार्थ अखण्ड और स्वतन्त्र द्रव्य मानता है। प्रत्येक परमाणु प्रतिसमय अपने उत्पादव्ययधीव्यात्मक स्वभावके कारण अपनी पर्यायोमें अविच्छिन्न भावसे अनादिकालसे चला आ रहा है और आगे अनन्त काल तक चला जायगा । जैनके परमाणुद्रव्य और बौद्धके स्वलक्षण परमाणुकी रिथति लगभग एक जैसी है। यह जैसे प्रतिक्षण परिवर्तमान है तो यह भी प्रतिक्षण परिणामी है। प्रदन है घट पट आदि स्थूल दृश्यमान पदार्थोंका। जब इनके उपादानभृत द्रव्य परमाण्रुस्य हैं तो यह स्थिर और स्थूल दिलाई देनेवाला है क्या ? इस सम्बन्धमें बौद्धोंका कहना है कि अत्यासन किन्तु अत्यन्त असंसुष्ट परमाणुओं के पुञ्जमें हम स्थिरता और स्थूलताका अभिमान करते हैं। उन परमाणुओं में एक अतिरिक्त अवयविद्रव्य नहीं आता । वही पुंज हमें स्थूल दृष्टिसे घट पट आदि रूपसे केवल प्रतिमासित ही नहीं होता, तत्सम्बन्धी जलधारण श्रीतिनिवारण आदि अर्थित्रयाएँ भी करता है। यदि घड़ेका बुद्धिसे विक्लेषण किया जाय तो आखिर वह परमाणुपुचके सिवाय क्या वचता है ? नित-नृतन सदस पर्यायोंमें हमें स्थिरता या एकत्वका भ्रम<sup>र</sup> होता है, और होता है पुत्रमें स्थूलताका भ्रम।

बेदान्तीने एक ब्रह्मकी ही पारमार्थिक सत्ता मानी है। घट पट आदि उसी ब्रह्मके प्रातिभासिक या व्यावहारिक रूप हैं, परिणमन नहीं ! अविद्याके कारण वहीं परमार्थसद् ब्रह्म, घट पट आदि अचेनात्मक और मनुष्य पशु आदि चेतनात्मक नाना रूपोंमें प्रतिभासित होता है। एक पक्ष यह भी है कि एक ब्रह्म ही यावत् प्रतिभासमान चेतन अचेतन जगत्का उपादान कारण है। अन्ततः यह सब प्रपन्न है अविद्यामूलक ही।

सांख्यने एक ब्रह्मके ही चेतन और अचेतनरूप विरुद्ध परिणमनकी आपत्तिको हटानेके लिये अनन्त चेतनोंका स्वतन्त्र अस्तित्व तथा जड़ प्रकृतिका स्वतन्त्र अस्तित्व माना है। इनके मतसे जड़ और चेतन एक दूसरेके प्रति परिणामीकारण नहीं होते। एक ही जड़ प्रकृति पृथिबी जल आदि मूर्त तथा आकाश नामक अमूर्त मूतके रूपमें परिणमन करती है। घट पट आदि कार्य उसी सूक्ष्म प्रकृतिके परिणमन हैं। यहाँ भी लगभग वैसा ही विरोध वर्तमान है कि—कैसे एक प्रकृति एक साथ निष्क्रिय और सिक्रेस, मूर्त और अमूर्त आदि नानारूपोंमें परिणमन कर सकती है ? किर घट पट आदिमें विरुद्ध परिणमन क्यों दश्यमान होते हैं ?

न्यायवैशेषिक परम्परामें इस असंगतिको हटानेके रूपे पृथिवी आदि द्रव्य सब जुदे-जुदे स्वीकार किये

<sup>(</sup>१) ''तद्धेतुरवं पुनः सन्निकर्पादिवन्न दर्शनस्य । अञ्चान्तरवेऽपि सर्वथा निर्णयवशात् प्रामाण्यसिद्धेः ···अकिञ्चित्करसंशयविपर्ययव्यवच्छेदेन निर्णयस्मकरवं नान्यथा ।''–सिद्धिवि० १।३, पृ० १३ ।

<sup>(</sup>२) ''सदशापरोत्पत्तिविप्ररूथो वा छूनपुनर्जातनखकेशादिवत्''-प्र० वार्तिकारू० ए० १४४।

गये। मूर्त द्रव्य जुदे तथा अमूर्त द्रव्य जुदे माने गये। पृथिवी आदिके अनन्त परमाणु स्वीकार किये गये। किन्तु ये इतने आत्यिन्तिक भेद पर उतरे कि गुण क्रिया सम्बन्ध और सामान्य आदि परिणमनोंको भी स्वतन्त्र पदार्थ मानने लगे, यद्यपि गुण क्रिया सम्बन्ध और सामान्य आदिकी पृथक् उपलब्धि नहीं होती और न ये पृथक्षिद्ध ही हैं। नैयायिक वैशेषिकोंने परमाणुओंके संयोगसे द्रवणुक आदि क्रमसे यननेवाले घट आदि कार्योमें एक 'अवयविद्रव्य' पृथक् स्वीकार किया है, जो परमाणुस्य समवायिकारण तथा उनके संयोगस्य असमवायिकारण से उत्पन्न होता है। यही अवयविद्रव्य हम लोगोंके इन्द्रियज्ञानका विषय होता है। जब कभी धड़ेका एक अंश हर जाता या चटक जाता है तो शेष परमाणुओंमें फिर क्रिया होती है और उतने ही परमाणुओंसे फिर एक नया अवयविद्रव्य शेप अवयवोंमें रहनेवाला उपस्थित हो जाता है। इस तरह यह प्रक्रिया चालू रहती है। परमाणुद्रव्य नित्य हैं तथा उनके संयोग क्रिया और गुण आदि अनित्य हैं। अवयविद्रव्य अनित्य हैं और ये अपने अवयव रूपी कारणोंमें समवाय सम्बन्धसे रहते हैं।

इस तरह ऊपरके विवेचन से यह जात हुआ कि एक पक्षका कथन है कि वे घटादि स्थूलद्रव्य या सूक्ष्म परमाणुद्रव्य हैं ही नहीं, केवल प्रतिभास हैं; दूसरा पक्ष है कि परमाणुद्रव्य हैं ही नहीं, केवल प्रतिभास है; दूसरा पक्ष है कि परमाणुद्रव्य हैं, उनका परस्पर समवायसम्बन्ध है।

जैनदर्शनकी अपनी प्रक्रिया यह है कि-पुद्रल परमाणु स्वतन्त्र द्रव्य हैं। प्रत्येक द्रव्य अपने निज स्वभावके कारण नवीन पर्यायका उत्पाद, पूर्व पर्यायका नाहा और अविच्छिन्न सन्ततिरूप धौत्यकी परम्परा को कायम रखे हुए हैं। जब कुछ परमाणुओंको मिलाकर एक पिण्ड या स्कन्ध बनाया जाता है या स्वयं बनता है, तो उसमें सम्मिल्ति परमाण एक दूसरेंसे सम्बद्ध हो जाते हैं और वे सब अपनी एक जैसी पर्यायोंके उत्पादक होने लगते हैं। यह उस सम्बन्धपर निर्भर करता है कि क्या वह सम्बन्ध रासायनिक है जैसे कि हल्दी और चुनेका, जिसमें दोनों अपने रूपको बदलकर तीसरा ही रूप ले लेते हैं ; या मात्र संयोग है जैसे पाँच रंगके जुदेजुदे धार्गोसे बनी हुई पचरंगी साडीमें धार्गोका मात्र संयोग हुआ है. उनका हलदी और चूनेकी तरह रासायनिक मिश्रण नहीं हुआ है। सम्बन्धके असंख्य प्रकार हैं-कोई स्कन्धाकार परिणति कराता है, तो कोई इट कोई शिथिल कोई निविड कोई सघन आदि होता है। बात यह है कि-सभी पुरल परमाणु मूलतः एकजातीय हैं। इनमें परस्पर कोई जातिभेद नहीं है। कोई ऐसा पुदलपरिणमन किन्हीं खास परमाणुओंका निश्चित नहीं है जो साक्षात या परम्परासे दूसरे परमाणुओंका न हो सके। प्रत्येकमें पुद्रस्के अनन्त परिणमनोंकी योग्यता है। यह तो परिस्थित पर निर्भर करता है कि किन परमाणुओंका किस समय कैंसा परिणमन हो । हर परमाणुको प्रतिसमय अपने उत्पाद-व्यय-घ्रौव्य स्वभावके कारण बदलना अवश्य है। जब जिसे जहाँ जैसी सामग्री मिल जाती है वह वहाँ उसी प्रकार परिणति करता जाता है। उदाहरणार्थ आकादामें एक ऑक्सीजनका परमाण है और दूसरा हाइड्रोजनका । यदि किसी प्रयोग या संयोगवदा दोनों एक दूसरे से मिल जाते हैं तो दोनोंका पानी रूपसे परिणमन हो जाता है, अन्यथा जैसे संयोग उपलब्ध होंगे उनके अनुसार ऑक्सीजनका ऑक्सीजन रह सकता है या अन्य कोई संभव अवस्थाको पा सकता है। तात्पर्य यह कि पुद्रलकी अचिन्त्य शक्तियाँ हैं, कब किस शक्तिका किस संयोगसे कैसा विकास होगा यह विवरणके साथ जानना शक्य नहीं है, तो भी सामान्य रूपसे उसकी परिणमन प्रक्रिया और दिशा तो शात है ही।

तो जब मिट्टीके पिंड के परमाणु एक दूसरेसे मिलकर पिंड बनते हैं और पिंड से बड़ा बनते हैं तो उनमें कोई पिंड नामक अवववीद्रव्य ऊपरसे आकर नहीं बैठता किन्तु परस्पर विशिष्ट सम्बन्धके कारण सदद्य अवस्थाको प्राप्त परमाणु ही पिंड बन जाते हैं। उस समय उनका व्यक्तित्व समूहमें विलीन हो जाता है और परस्पर सम्बन्धके अनुसार उनके रूप रस गन्ध आदिका लगभग समान परिणमन होता रहता है। जब कोई आम किसी लास स्थानपर सड़ने लगता है, तो उस संघटनमें सम्मिलत परमाणुओं से समुदायसे कुछ परमाणु विद्रोह कर बैठते हैं और अपनी जुदी अवस्थाके लिये तैयार हो जाते हैं। यह सडाँद उनके पृथक् परिणमनकी स्थिति है। यह ध्यानमें रखना चाहिए कि पुद्रलके अनन्त परिणमन होते हैं। अवस्था

विशेषमें किसीमें कोई गुण उद्भूत अल्पोद्भृत या अनुद्भृत रहता है तो किसीमें कोई गुण। पर इससे उस समय उसमें उस गुणका अभाव नहीं हो जाता। यह उद्भव और अभिभव या उत्पाद और विनाशकी प्रक्रिया निरंपनाद रूपसे प्रतिक्षण चाल रहती है। इस सामुदायिक बन्धन दशामें उस पिण्डके रूप रस गन्ध और स्पर्श आदि गुण वे ही याह्य होते हैं जिनमें सम्मिल्ति परमाणुओंकी बहुमित होती है। यह भी संभव है कि घड़ेके एक भागके परमाणुओंमें लाल रूप प्रकट हो और दूसरी ओर काला या पीला। इसी तरह रस और गन्ध आदिकी भी विचिन्नता हो सकती है। और इसमें आश्चर्यकी कोई खास बात नहीं है; क्योंकि यह तो उस पुद्रलके स्वभाव-भूत परिणमनकी योग्यता और विकासकी सामग्रीके वैचिन्यपर निर्भर करता है कि कब किसका कहाँ कैसा परिणमन हो।

तात्सर्य यह कि जैनदर्शन न तो अतिरिक्त अवयवीद्रव्य मानता है और न घटादिक प्रतिभासको भ्रम मानता है किन्तु वास्तविक परमाणुओंकी वास्तविक सम्बद्ध पर्यायमें ही वास्तविक प्रतिभास और वास्तविक व्यवहार मानता है। वह सर्वतः वास्तववादी है। ऐसे पदार्थको वह शब्द से अछूता भी नहीं रखना चाहता किन्तु पदार्थमें वाच्यशक्ति और शब्दमें वाचकशक्ति मानता है और उनका वास्तविक वाच्यवाचक सम्बन्ध भी स्थीकार करता है। उसे यह डर नहीं है कि यदि शब्दका अर्थसे सम्बन्ध मान लिया तो कोई शब्द असत्य नहीं हो पायमा। जिसका वाच्यभूत अर्थ यथावत् उपलब्ध हो वह सत्य और जिसका उपलब्ध न हो वह असत्य, यह सत्यासत्यकी कसौटी खुली हुई है। जो इसमें जितना खरा उतरे उसमें उतनी ही मात्रामें सत्यता और असत्यता होगी।

इस तरह प्रमेयकी वास्तिक स्थिति होनेपर इन्द्रियजन्य ज्ञानको जो संव्यवहारप्रत्यक्ष कहा गया है उसका अपना दूसरा ही सैद्धान्तिक कारण है। जैनपरम्परामें जो ज्ञान आत्ममात्रसापेक्ष होता है, पर की अपेक्षा नहीं रखता उसे 'प्रत्यक्ष' संज्ञा दी है। इन्द्रियाँ और मन पराश्रित साधन हैं, अतः जो ज्ञान इनके अधीन है वह वस्तुतः स्वावलम्बी प्रत्यक्षकी मर्यादामें नहीं आ सकता। यह इनकी अपनी प्राचीन व्याख्या है। परन्तु लोकव्यवहारमें तो इन्द्रियजन्यज्ञान स्पष्ट और प्रायः सर्वसम्मत रूपसे प्रत्यक्ष कहा जाता है तब इस असंगतिका समाधान करनेके लिये संव्यवहार प्रत्यक्षका अवतार किया गया। यानी शास्त्रीय व्यवस्थामें इन्द्रियजन्य ज्ञान परोक्ष होकर भी लोकव्यवहारमें वैश्वद्यांशका सद्भाव होनेसे प्रत्यक्ष कहा गया। संव्यवहारका अर्थ वेदान्तीकी अविद्या या माया और विज्ञानाहैतवादीकी संवृति जैसा 'असद्भृत' नहीं है किन्तु यह तो केवल वास्तिक वर्गाकरणकी एक पद्धतिमात्र है। यहाँ इन्द्रियाँ भी सत्य है, पदार्थ भी सत्य है, उनका योग्यदेशावरिथित रूप सम्बन्ध भी सत्य है और उनसे समुत्यन्न ज्ञान भी सत्य है। प्रश्न इतना ही था कि इस ज्ञानको प्रत्यक्ष कहा जाय तो किस रूपमें कहा जाय। उसीका समाधान 'संव्यवहार प्रत्यक्ष'से किया गया है।

#### अवब्रहादि ज्ञान-

जिस अवग्रह ज्ञानसे प्रमाणकी सीमा प्रारम्भ होती है वह अपनेमें अवान्तरसामान्यसे विशिष्ट किसी विशेषांशका भी निश्चय रखता है। स्वांशके निश्चयका प्रमाणसे कोई सम्बन्ध नहीं है; क्योंकि स्वसंवेदन ज्ञान सामान्यका धर्म है, वह प्रमाण और अप्रमाण सभी ज्ञानोंमें समान भावसे पाया जाता है। कोई भी ज्ञान मले ही वह वस्तुको विषय करनेवाला ही क्यों न हो यदि अध्यवसायात्मक या व्यवसायात्मक नहीं है तो वह अनध्यवसायकी तरह अकिश्चित्कर ही होगा। अवग्रह ज्ञानमें 'पुरुषोऽयम' रूपसे पुरुषत्व ज्ञातिवाले पुरुषका साथ निर्णय हो ज्ञानेपर ही उसमें विशेषांशकी जिज्ञासा संश्चय ईहा और विशेषांशका निर्णय यह ज्ञानधारा चलती है। इनमें ईहा ज्ञान ऐसा है जो विशेषांशकी यथार्थ निर्णयमें सहायक होता है। ईहा संशयकी अवस्था को पार करके 'ऐसा होना चाहिए' इस प्रकारका निर्णयोन्मुख ज्ञान है। यह चेष्टाका पर्यायवाची नहीं है। इस अवाय ज्ञान तक चलनेवाली ज्ञानधारामें कोई ज्ञान न सर्वथा प्रमाणात्मक है और न सर्वथा प्रलासक ही। पूर्व पूर्व ज्ञान उत्तर उत्तरके प्रति साधकतम और परिणामी कारण होनेसे प्रमाण हैं और उत्तर उत्तर

ज्ञान फल रूप हैं<sup>र</sup> । घारणाके साथ अवायका भी ऐसा ही प्रमाणफलभाष है । अवायकी दृष्टतम अवस्था धारणा कहलाती है और यह प्रत्यक्ष ज्ञानका ही भेद है । अकलक्कदेव इस धारणाको ही संस्कार कहते हैं । इसका प्रबोध आगे स्मरणमें कारण होता है । इसमें इतना ही विवेक आवश्यक है कि अवायोत्तर कालमें होनेवाली धारणा जबतक इन्द्रियल्यापारका अनुविधान करती है तमीतक वह सांव्यवहारिक प्रत्यक्षमें अन्तर्भत है । आगे वही इन्द्रियल्यापार बदल जानेपर संस्कार अवस्थाको प्राप्त हो जाती है ।

इस विवेचनका फिल्तार्थ यह हुआ कि-जैन दर्शनमें कोई ज्ञान निर्विकल्पक नहीं होता । जो निर्विकल्पक हैं वह दर्शन है और उसका पर्यवसान अन्ततः स्वात्मावलोकनमें होता है, अतः वह प्रमाण विचारके वहिर्म्त है। प्रमाणव्यवहार ज्ञान अवस्था से होता है और ज्ञान सदा सविकल्पक ही होता है। उसमें निश्चयात्मकता ही सविकल्पकता है। किसी भी ज्ञानमें शब्दका संसर्ग होने या न होनेसे प्रमाणता और अप्रमाणताका कोई सम्बन्ध नहीं है। यह तर्क भी उचित नहीं है कि—जब पदार्थ स्वयं शब्दशून्य है तब उससे शब्दसंसर्गवाला सविकल्पक ज्ञान कैसे उत्पन्न हो सकता है! क्योंकि जिस प्रकार शब्दशून्य निर्विकल्पक सनके उत्पन्न होनेमें कोई वाधा नहीं है उसी तरह शब्दशून्य अर्थसे सविकल्पक ज्ञान भी उत्पन्न हो सकता है।

नैयायिक के द्वारा जो निर्विकरपक ज्ञानका वर्णन किया गया है वह तो एक प्रकारसे निश्चयात्मक ज्ञानका ही वर्णन है। घट और घटल्यका जुदा-जुदा प्रतिमास होना निर्विकरपक है और घटल्यविशिष्ट घटका विशिष्टवैशिष्ट्यावगाही प्रतिमास होना सविकरपक है। निश्चयात्मक ज्ञानोंकी ये दो सीमाएँ इसल्चिये बाँधनी पड़ीं कि नैयायिक सामान्यपदार्थ प्रथक मानता है। किन्तु जब सामान्य भी वस्तुरूप ही फलित होता है तब इस प्रकारका ज्ञानभेद मानना बहुत उपयोगी नहीं रह जाता। नैयायिककी तरह मीमांसक भी निर्विकरपक-सविकरपक दोनोंको ही प्रमाण मानता है।

### केवलज्ञानकी सिद्धि और इतिहास-

समस्त शानावरणके समूल नाश होनेपर प्रकट होनेवाला निरावरण शान केवल शान है। यह आत्म-मात्रसापेक्ष होता है। यह केवल अर्थात् असहाय~अकेला होता है। इस शान के उत्पन्न होते ही समस्त क्षायोपक्षिमक शान विलीन हो जाते हैं। यह समस्त द्रव्योंकी सर्व पर्यायों को विषय करता है, अतीन्द्रिय और सम्पूर्ण निर्मल होता है। इसकी प्राप्ति से मनुष्य सर्वज्ञ हो जाता है। ज्ञेय स्वल्प हो जाते हैं। यह शान सर्वतः अनन्त होता है।

प्राचीन कालमें भारतवर्षकी परम्पराके अनुसार सर्वजताका सम्बन्ध भी मोक्षके साथ ही था। मुमुक्कुओंमें विचारणीय विषय तो यह था कि मोक्ष तथा मोक्षके मार्गका किसीने साक्षात्कार किया है ? यह मोक्ष मार्ग
धर्म शब्दसे निर्दिष्ट होता है। अतः सीधे विवादका विषय यह रहा कि—धर्मका साक्षात्कार हो। सकता है या
नहीं। एक पक्षका, जिसके अनुगामी शबर, कुमारिल आदि मीमांसक हैं, कहना था कि—धर्म जैसी अतीदिय वस्तुएँ हम लोग प्रत्यक्षसे नहीं जान सकते। धर्म के सम्बन्धमें वेदका ही अन्तिम और निर्वाध अधिकार
है। धर्मकी परिभाषा ''चोदनालक्षणोऽर्धः धर्मः'' करके धर्ममें वेदको ही प्रमाण माना है। हस धर्ममें वेदको
ही अन्तिम प्रमाण माननेके कारण उन्हें पुरुषमें अतीन्द्रियार्थविषयक ज्ञानका अमाव मानना पड़ा। उन्होंने
पुरुषमें राग द्वेष और अज्ञान आदि दोषोंकी शंका होनेसे अतीन्द्रियधर्मप्रतिपादक वेदको पुरुषकृत न मानकर
अपीरुषेय माना है। इस अपीरुषेयत्वकी भावनासे ही पुरुषमें सर्वज्ञताका अर्थात् प्रत्यक्षसे होनेवाली धर्मज्ञताका
निषेध हुआ है। कुमारिल स्पष्ट लिखते हैं कि—सर्वज्ञत्वके निषेधसे हमारा तास्पर्य केवल धर्मज्ञत्वके निषेधसे है।
धर्मके स्वाय यदि कोई पुरुष संसारके समस्त अर्थों को जानना चाहता है तो भले ही जाने, हमें कोई

<sup>(</sup>१) "पूर्वपूर्वप्रमाणत्वं फलं स्यादुत्तरोत्तरम्"-लघी० इलो० ६।

<sup>(</sup>२) "धर्मज्ञत्वनिषेधश्च केवलोऽत्रोपयुज्यते । सर्वमन्यद्विजानंस्तु पुरुषः केन वार्यते ॥"-तत्त्वसं० का० ३१२८। (कुमारिलके नामसे उद्धत्त)।

आपत्ति नहीं है पर धर्मका ज्ञान केवल वेदके द्वारा ही होगा, प्रत्यक्षादि प्रमाणों से नहीं। इस तरह वेदकी वेदके द्वारा तथा धर्मातिरिक्त शेष पदार्थोंको यथासम्भव अनुमानादि प्रमाणोंसे जानकर यदि कोई पुरुष टोटलमें सर्वेज्ञ बनता है तब भी कोई विरोध नहीं है।

दूसरा पक्ष बौदों का है। ये बुद्रको धर्म-चतुरार्य सत्यका प्रत्यक्षज्ञाता मानते हैं। इनका कहना है कि— बुद्धने अपने भास्तर ज्ञानके द्वारा दुःख, दुःखके कारण, निरोध-मोक्ष, मार्ग-मोक्षके उपाय इस चतुरार्यसत्य धर्मका प्रत्यक्ष दर्शन किया है। अतः धर्मके विषयमें धर्मद्रष्टा सुरात ही अतिम प्रमाण है। वे करणा करके कपाय ज्वालासे झुलसे हुए संसारी जीवोंके उद्धारकी भावनासे उपदेश देते हैं। इस मतके समर्थक धर्मकीर्तिने लिखा हैं कि—हम 'संसारके समस्त पदार्थोंका कोई पुरुप साक्षात्कार करता है या नहीं' इस निर्धक बातके झगड़ में नहीं पड़ना चाहते, हम तो यह जानना चाहते हैं कि उसने इष्ट तत्त-धर्मको जाना है कि नहीं। मोक्षमार्गके अनुपयोगी दुनियाभरके कीड़े-मकोड़े आदि की संख्याके परिज्ञानका भला मोक्षमार्गसे क्या सम्बन्ध है १ धर्मकीर्ति सर्वज्ञताका सिद्धान्ततः विरोध नहीं करके उसे निर्धक अवस्य बतलाते हैं। वे सर्वज्ञताके समर्थकों कहते हैं कि मीमांसकोंके सामने सर्वज्ञता—त्रिकाल-त्रिकोकवर्ती समस्त पदार्थोंका प्रत्यक्षसे ज्ञान-पर जोर क्यों देते हो १ असली विवाद तो धर्मज्ञतामें है कि धर्मके विषयमें धर्मके साक्षात्व्रह्यको प्रमाण माना जाय या वेदको। उस धर्मके साक्षात्कारके लिए धर्मकीर्तिने आत्मा—ज्ञानप्रवाहसे दोषोंका अत्यन्तोच्छेद माना और उसके साधन नैरात्यमावना आदि बताये हैं। तात्पर्य यह कि—जहाँ कुमारिकने प्रत्यक्षसे धर्मज्ञताका निषेध करके धर्मके विषयमें वेदका ही अवाधित अधिकार स्वीकार किया है, वहाँ धर्मकीर्तिने प्रत्यक्षसे ही धर्मन मोक्षमार्गका साक्षात्कार मानकर प्रत्यक्षके द्वारा होनेवाली धर्मज्ञताका लोरोंसे समर्थन किया है।

धर्मकीर्तिके टीकाकार प्रजाकर गुतने सुगतको धर्मसके साथ ही साथ सर्व स-त्रिकालवर्ता यावसदार्थोंका ज्ञाता भी सिद्ध किया है और लिखा है कि सुगतकी तरह अन्य योगी भी सर्व हो सकते हैं, यदि वे अपनी साधक अवस्थामें रागादिनिर्मुक्तिकी तरह सर्व इताके लिए भी यत्न करें। जिनने वीतरागता प्राप्त कर ली है; वे चाहें तो थोड़े से प्रयत्न से ही सर्व बन सकते हैं। शान्तरक्षित भी इसी तरह धर्मझताके साथही साथ सर्व इता सिद्ध करते हैं और सर्व इताको वे शक्ति रूपसे सभी वीतरागों में मानते हैं। कोई भी वीतराग जब चाहे तब जिस किसी भी वस्तुका साक्षात्कार कर सकता है।

योग-दर्शन और वैशेषिक दर्शनमें यह सर्वज्ञता अणिमा आदि ऋदियों की तरह एक विभूति है जो सभी वीतरागोंके लिए अवश्य ही प्राप्तव्य नहीं है। हाँ, जो इसकी साधना करेगा उसे यह प्राप्त हो सकती है। 'जैन दार्शनिकोंने प्रारम्भसे ही त्रिकालित्रिलोकवर्त्तां यावज्ज्ञेयोंके प्रत्यक्ष दर्शनके अर्थमें सर्वज्ञता मानी

- (१) "तस्मादनुष्ठेयगतं ज्ञानमस्य विचार्यताम् । कीटसंख्यापरिज्ञानं तस्य नः कोपयुज्यते ॥३३॥ दूरं पश्यतु वा मा वा तत्त्विमष्टं तु पश्यतु । प्रमाणं दूरदर्शी चेदेत गृद्धानुपास्महे ॥३५॥"-प्रमाणवा०१।३३-३५।
- (२) ''ततोऽस्य बीतरागत्वे सर्वार्थञ्च।नसंभवः । समाहितस्य सकलं चकासीति विनिश्चितम् । सर्वेषां बीतरागाणामेतत् कस्माञ्च विद्यते ? रागादिक्षयमात्रे हि तैर्यत्नस्य प्रवर्तनात् ॥ · · · पुनः कालान्तरे तेषां सर्वज्ञगुणरागिणाम् । अल्पयत्नेन सर्वज्ञश्वसिद्धिरवारिता ॥''--प्र० वार्तिकार्ल० पृ० ३२९ ।
- (३) "यद्यदिच्छति बोद्धुं दा तत्तहेति नियोगतः । शक्तिरेवंविधा सस्य प्रहीणावरणो ससौ ॥"-तत्त्वसं० का० ३६२८ ।
- (४) "सई भगवं उप्पण्णणाणदृश्सिः" सन्वलोए सन्वजीवे :सन्वभावे सम्मं समं जाणदि पस्सिदि विद्यदित्ति"-पट्सं० पयडि० सू०७८।

है और उसका समर्थन भी किया है । यद्यपि तर्क युग से पहले "जे पने जाणह से सब्बे जाणह" [आचा० स्० ११२३] जो एकको जानता है, वह सबको जानता है, इत्यादि वाक्य जो सर्वज्ञताके मुख्य साधक नहीं हैं, पाये जाते हैं, पर तर्कयुगमें इनका जैसा चाहिये वैसा उपयोग नहीं हुआ। आचार्य कुन्दकुन्द ने नियमसारके युद्धोपयोगाधिकार (गाथा १५८) में लिखा है कि—'केवली भगवान् समस्त पदार्थोंको जानते और देखते हैं, यह कथन व्यवहार नयसे है परन्तु निश्चयसे वे अपने आत्मस्वरूपको ही देखते और जानते हैं।' इससे साष्ट्र पतिलत होता है कि केवलीकी परपदार्थज्ञता व्यावहारिक है, नैश्चयिक नहीं। व्यवहारनयको अभृतार्थ और निश्चयनयको भृतार्थ-परमार्थ स्वीकार करनेकी मान्यतासे सर्वज्ञताका पर्यवसान अन्ततः आत्मज्ञतामें ही होता है। यद्यपि उन्हीं कुन्दकुन्दानार्यके अन्य प्रन्थोंमें सर्वज्ञताके व्यावहारिक अर्थका भी वर्णन देखा जाता है, पर उनकी निश्चयदिष्ठ आत्मज्ञताकी सीमाको नहीं लाँधती।

आ० कुन्दकुन्दने प्रवचनसार में सर्वप्रथम कैवलज्ञानको त्रिकालवर्ती समस्त अर्थोंका जाननेवाला लिखकर आगे लिखा है कि जो अनन्तपर्यायवाले एक द्रव्यको नहीं जानता वह सबको कैसे जानता
है ! और जो सबको नहीं जानता वह अनन्तपर्यायवाले एक द्रव्यको पूरी तरहसे कैसे जान सकता है !
इसका तात्पर्य यह है कि—जो मनुष्य घटज्ञानके द्वारा घटको जानता है वह साथ ही साथ घटकानके स्वस्पका
भी संवेदन कर ही लेता है, क्योंकि प्रत्येक ज्ञान स्वप्रकाशी होता है ! इसी तरह जो व्यक्ति घटको जाननेकी
शक्ति रखनेवाले घटज्ञानका यथावत् स्वरूपपरिच्छेद करता है वह घटको तो अर्थात् ही जान लेता है,
क्योंकि उस शक्तिका यथावत् विश्लेषणपूर्व परिज्ञान विश्लेषणभूत घटको जाने विना हो ही नहीं सकता ।
इसी प्रकार आत्मामें अनन्त केयोंके जाननेकी शक्ति है, अतः जो संसारके अनन्त केयोंको जानता है वह
अनन्तकेयोंके जाननेकी शक्ति रखनेवाले पूर्णज्ञानस्वरूप आत्माको जान ही लेता है, और जो अनन्तकेयोंके
जाननेकी शक्तिवाले पूर्णज्ञानस्वरूप आत्माको यथावत् विश्लेषण करके जानता है वह उन शक्तियोंके उपयोगस्थानभूत अनन्त पदार्थोंको भी जान ही लेता है; क्योंकि अनन्तक्तेय तो उस ज्ञानके विश्लेषण हैं और
विश्लेषका ज्ञान होनेपर विश्लेषणका ज्ञान अवश्ल हो ही जाता है । जैसे जो व्यक्ति घटप्रतिविम्बवाले दर्पणको
जानता है वह घटको भी जानता है और जो घटको ज्ञानता है वही दर्पणमें आये हुए घटके प्रतिविभ्यका
वास्तिवक विश्लेपणपूर्वक यथावत् परिज्ञान कर सकता है । 'जो एकको ज्ञानता है वह सबको ज्ञानता है',
इसका यही रहस्य है ।

### निश्चयनय श्रीर सर्वज्ञता-

निश्चयनयकी दृष्टिसे सर्वज्ञताका जो पर्यवसान आत्मज्ञतामें किया गया है उस सम्बन्धमें यह विचार भी आवश्यक है कि निश्चयनयका वर्णन स्वाश्रित होता है। रिदर्शनके वर्णनमें यह बताया जा चुका है कि चैतन्य जब तक निराकार यानी मात्र स्वाकार रहता है तब तक वह दर्शन है और जब वह साकार अर्थात्

<sup>(</sup>१) ''से भगवं अरहं जिणे केवली सञ्चन्न सञ्चभावदरिसी'''सन्वलोए सञ्चजीवाणं सञ्चभावाहं जाणमाणे पासमाणे एवं च णं निहरह''-जाचा० २।३ ए० ४३५ ।

<sup>(</sup>२) "जाणदि पस्सदि सन्त्रं वनहारणएण केवलीभगवं । केवलणाणी जाणदि पस्सदि णियमेण अप्पाणं ॥"

<sup>(</sup>३) "जं तकालियमिद्दरं जाणदि जुगवं समंतदो सन्वं। अत्थं विचित्तविसमं तं णाणं खाइयं भणियं॥ जो ण विजाणदि जुगवं अत्थे तेकालिके तिहुवणत्थे। णादुं तस्स ण सक्कं सपज्जयं दन्वमेकं वा॥ दन्वमणंतपज्जयमेकमणंताणि दन्वजादाणि।

ण विजाणदि जदि जुगवं कघ सो संब्धाणि जाणादि ॥"-प्रवचनसार १।४७-४९।

<sup>(</sup>४) "स्वाश्रितो निश्रयः पराश्रितो व्यवहारः इति वचनात्"-नियमसार दीव गाँव १५८ ।

त्रेयाकार बनता है तब ज्ञान कहलाता है। अब प्रश्न यह है कि निश्चयनयकी दृष्टिमें ज्ञान स्वसेभिन्न किसी पर-पदार्थको जानता है क्या ? और यदि जानता है तो उसका यह परका जानना क्या पराश्चित कहा जाकर व्यवहारकी सीमामें नहीं आयगा ? इस प्रश्नके उत्तरमें हमें अपनी दार्शनिक प्रक्रियासे जगर उठकर कुन्दकुन्दकी दृष्टिसे ही विचार करना होगा। आ॰ कुन्दकुन्दकी दृष्टिमें जहाँ कहीं थोड़ा भी पर पदार्थका आश्चय आया कि वह निश्चयनयकी सीमासे बाहर हो जाता है। समयप्राभृत में तो उन्होंने ज्ञान दर्शन और चारित्रके गुणमेद तकको भी व्यवहारनयमें ही डाल दिया है—

#### "व्यवहारेणुविद्स्सिइ णाणिस्स चरित्तदंसणं णाणं। ण वि णाणं ण चरित्तं ण दंसणं जाणगो सुद्धो॥"

अर्थात् चारित्र दर्शन और ज्ञानके भेदका उपदेश व्यवहारनयसे हैं । निश्चयनयसे न ज्ञान है न चारित्र और न दर्शन ही, वह तो गुद्ध ज्ञायक हैं ।

जहाँ तक द्रव्य के परिणमनकी बात है, वह एक द्रव्यमें एक समयमें एक ही होता है। वह भी उसके अपने निज उत्पादव्ययत्रीव्यात्मक मृलस्वभाव के कारण । द्रव्य चाहे राद्ध हो या अराद्ध, इस परिणामी स्वभावके कारण वह प्रतिक्षण पूर्वपर्यायको छोड़कर नई पर्यायको धारण करता हुआ-अतीतसे वर्तमान होता हुआ आगे बहुता चला जा रहा है । आत्मद्रव्य एक अखण्ड द्रव्य है । वह भी इसी ब्रव नियमके अनुसार प्रतिक्षण परिणामी है। उसके इस एक वर्तमानकालीन परिणमनको ज्ञान दर्शन सुख और चारित्र आदि अनेक गुणमुखोंसे देखा जाता है। इन समस्त गुणों में एक चैतन्य जाग्रत रहता है। वही एक चैतन्यज्योति सभी गुणों में प्रकाश-मान है। कुन्दकुन्द उसी ज्योति को 'ग्रुद्धज्ञायक' शब्दसे कहते हैं। ज्ञान और दर्शनमें भी यही ज्ञायकज्योति प्रकाशमान है। जब यह ज्योति खरे मिन्न किसी शेयको प्रकाशित करती है तब ज्ञान कही जाती है और जब वह मात्र स्वको प्रकाशित करती है तब दर्शन कहलाती है। यानी इस ज्योति में 'ज्ञान' संज्ञा परके प्रकाशकरवसे आती है। अब विचार कीजिये कि-जो निश्चयनय अपने गुण-गुणीभेदको भी सहन नहीं करता वह 'चैतन्य'में परप्रकाशकलसे आनेवाली 'शान' इस संशाको कैसे स्वीकार कर सकता है ? दूसरे शब्दों में वह 'शायक' को 'गुद्ध शायक' मानना चाहता है। आत्मा जब तक विभावपरिणति करता रहता है तब तक उसके अनेक योग उपयोग और विकल्प होते रहते हैं किन्तु जब यह विभाव दशासे स्वभावमें पहुँचता है तब उसकी परिणति एक ही होती है और वह होती है गुद्धज्ञायक परिणति । सिद्ध होनेके प्रथम क्षणसे अनन्तकाल तक एक जैसी शुद्ध परिणति उसकी होती है। तब यह प्रश्न उठता है कि-यदि सिद्धकी अन-तकारुतक एक जैसी ग्रज्ञपर्याय बनी रहती है तो उत्पाद और न्यय माननेसे क्या लाभ ? इसका सहज समाधान यही है कि-यह तो द्रव्यका मूलभूत निज स्वभाव है कि वह प्रतिक्षण उत्पादव्ययप्रीव्यात्मक हो । विना इसके वह 'सत्' नहीं हो सकता । उसमें जो अगुरुल्युगुण है उसके कारण वह न गुरु होता है और न लयु, वह अपने निज द्रव्यत्वको बनाये रखता है। उत्पाद-व्यवका यह अर्थ कभी नहीं है कि जो प्रथम समयमें है वह द्वितीय समयमें न हो या उससे विलक्षण ही हो, किन्तु उसका अर्थ केवल इतना ही है कि पूर्वपर्याय विनष्ट हो और उत्तर पर्याय उत्पन्न हो । वह उत्तर पर्याय सहश विसहश अर्धसहश और अल्पसहश कैसी भी हो सकती है । स्वभाव हृष्टिसे तो 'हो' इतना ही विचारणीय है, 'कैसी हो' यह सामग्री पर निर्भर करता है। अनन्तकाल तक एक जैसी ग्रुद्ध अवस्था यदि रहती है; तो रहो, इसमें उनकें सिद्धत्वकी कोई क्षति नहीं है।

तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार विभाव अवस्थामें उसके विचित्र अग्रुद्ध परिणमन होते थे उस प्रकार स्वभाव अवस्थामें नहीं होते। स्वभाव एक ही होता है और ग्रुद्धता भी एक ही होती है।

तो क्या गुद्ध अवस्थामें आत्मा ज्ञानग्र्न्य हो जाता है ? इस प्रश्नका गुद्ध निश्चयनयसे यही उत्तर हो सकता है कि चैतन्य के परिणामी होते हुए भी ऐसी कोई अवस्था नहीं होनी चाहिए जिसमें परकी अपेक्षा हो ! ज्ञान, दर्शन, सुख और वीर्य आदि भेद भी गुद्ध निश्चयनपकी दृष्टिमें नहीं है । वह तो एक अखण्ड चित्पण्ड-

<sup>(</sup>२) गाथा ७।

को देखता है। 'आस्माके ज्ञान दर्शन आदि गुण हैं,' इसे वह भेदकल्पनासाक्षेप अगुद्धद्रव्यार्थिक मानता है'। तथा 'केवलज्ञानादि जीव है' इसे वह निरुपाधि गुणगुण्यभेदविषयक अगुद्ध निश्चयनय समझता है।'

सारांश यह है कि शुद्धनिश्चयनयकी दृष्टिमें किसी भी प्रकारका भेद या अशुद्धता नहीं रहती। इस दृष्टिसे जब सोचते हैं तो जिस प्रकार वर्णाद आत्मा के नहीं है उसी प्रकार रागादिभी आत्माके नहीं हैं और गुणस्थानपर्यन्त समस्त ज्ञानादि भाव भी आत्माके नहीं हैं। इसी दृष्टिसे यदि 'जाणदि परस्सदि' का व्याख्यान करना हो तो प्रथम तो 'ज्ञान और दर्शन' ये भेद ही नहीं होंगे, कदाचित स्वीकार करके चलें भी, तो इनका क्षेत्र 'स्वस्वरूप' ही हो सकता है 'स्व' के बाहर नहीं। परका स्पर्श करते ही वह पराश्रित व्यवहारकी मर्यादामें जा पहुँचेगा। यह नय ज्ञानका पर पदार्थको ज्ञानना व्यवहार समझता है। निश्चयतः वह स्वरूपव्योति है और स्वनिमग्न है, उसका पराश्चितत्व व्यवहारकी सीमामें है।

जैनदर्शनकी नयप्रक्रिया अत्यन्त दुंह्ह और जटिल है। इसका अन्यथा प्रयोग वस्तुतत्त्वका विपर्यास करा सकता है। अतः जिस प्रकरणमें जिस विवक्षासे जिस नयका प्रयोग किया गया है उस प्रकरणमें उसी विवक्षासे समस्त परिभाषाओंको देखना और लगाना चादिए। किसी एक परिभाषाको शुद्धनिश्चय नयकी दृष्टिसे लगाकर तथा अन्य परिभाषाओंको व्यवहारकी दृष्टिसे पकड़कर घोलघाल करनेमें जैन शासनका यथार्थ निरूपण नहीं हो सकता किन्तु विपर्यास ही हाथ लगता है।

#### समन्तभद्रादि आचार्यों का मत-

समन्तभद्र आदि आचार्योंने सूक्ष्म अन्तरित और दूरवर्ती पदार्थोंका प्रत्यक्षत्व अनुमेयत्व हेतुसे सिद्ध किया है। बीद्धोंकी तरह किसी भी जैनग्रन्थमें धर्मज्ञता और सर्वज्ञता विभाजन कर उनमें गौणमुख्यभाव नहीं बताया है। सभी जैन तार्किकोंने एक स्वरसे त्रिकाल त्रिलोकवर्ती समस्त पदार्थोंके पूर्ण परिज्ञानके अर्थमें सर्वज्ञताका समर्थन किया है। धर्मज्ञता तो उक्त पूर्ण सर्वज्ञताका समर्थन किया है। धर्मज्ञता तो उक्त पूर्ण सर्वज्ञताको गर्भमें ही निहित मान ली गई है।

आचार्य वीरसेन स्वामीने जयध्यकाटीकामें केवलग्रानकी सिद्धिके लिये एक नवीन ही युक्ति दी है। वे लिखते हैं कि-केवलग्रान ही आत्मा का स्वरूप है। यह केवलग्रान ग्रानावरण कमेंसे आवृत होता है और आवरणके क्षयोपदामके अनुसार मित्रग्रान आदिके रूपमें प्रकट होता है। तो जब हम अंग्रमूत मित्रग्रान आदिका स्वसंवेदन करते हैं तब उस रूपसे अंग्री केवलग्रानका भी अंग्रतः स्वसंवेदन हो जाता है। जैसे पर्वतके एक अंग्रको देखनेपर भी पर्वतका व्यवहारतः प्रत्यक्ष माना जाता है उसी तरह मित्रग्रानादि अवयवीं को देखकर अवयवीरूप केवलग्रान यानी ज्ञानसामान्यका प्रत्यक्ष भी स्वसंवेदनसे ही हो जाता है। यहाँ अग्राचार्यने केवलग्रानको ग्रानसामान्यरूप माना है।

"अकलंकदेयने सर्व जताका समर्थन करते हुए लिखा है कि-आत्मामें समस्त पदार्थों के जाननेकी पूर्ण सामर्थ्य है। संसारी अवस्थामें ज्ञानावरणसे आवृत होनेके कारण उसका पूर्ण प्रकाश नहीं हो पाता, पर जब चैतन्यके प्रतिबन्धक कर्मोंका पूर्ण क्षय हो जाता है, तब उस अपाप्यकारी ज्ञानको समस्त अथोंके जाननेमें क्या बाधा है ? यदि अतीन्द्रिय पदार्थोंका ज्ञान न हो सके तो सूर्य चन्द्र आदि ज्योतिर्प्रहोंकी

–आलापप० पृ० १६८ ।

-आलापप० प्र० १७७ ।

<sup>(</sup>१) "भेदकल्पनासापेक्षोऽगुद्धद्वन्यार्थिको यथा आत्मनो दर्शनज्ञानादयो गुणाः।"

<sup>(</sup>२) "तत्र निरुपाधिगुणगुण्यभेदविषयकोऽशुद्धनिश्चयः यथा केंवलज्ञानादयो जीव इति ।"

<sup>(</sup>३) "सुक्ष्मान्तरितःदूरार्थाः प्रत्यक्षाः कस्यचिष्यथा । अनुमेयस्वतोऽजन्यादिरिति सर्वज्ञसंस्थितिः ॥"-आसमी० रुखो० ५ ।

<sup>(</sup>४) देखो न्यायवि० श्लो० ४६५।

<sup>(</sup>५) ''धीरत्यन्तपरोक्षेऽर्थे न चेत्युंसां कृतः पुनः । ज्योतिक्वांनाविसंवादः श्रुताश्चेत्साधनान्तरम् ॥'' -सिद्धिवि०, ठी० पृ० ४१३। न्यायवि० श्लो० ४१४ ।

ग्रहण आदि भविष्यत् दशाओंका उपदेश कैसे हो सकेगा ? ज्योतिर्ज्ञानोपदेश अविसंवादी और यथार्थ देखा जाता है अतः यह मानना ही चाहिये कि उसका यथार्थ उपदेश अतीन्द्रियार्थदर्शनके बिना नहीं हो सकता । जैसे सत्यस्वप्रदर्शन इन्द्रियादिकी सहायताके विना ही भावी राज्यलाम आदिका यथार्थ स्पष्ट ज्ञान कराता है तथा विशद है, उसी तरह सर्वज्ञका ज्ञान भी भावी पदार्थोंमें संवादक और स्पष्ट होता है। जैसे प्रश्नविद्या या 'ईक्षणिकादि विद्या अतीन्द्रिय पदार्थोंका स्पष्ट भान करा देती है। उसी तरह अतीन्द्रिय श्रान स्पष्टभासक होता है।

जिस प्रकार परिमाण अणुपरिमाणसे बढ़ता-बढ़ता आकाशमें परममहापरिमाण या विभुत्वको प्राप्त होता है क्योंकि उसके प्रकर्षका तारतम्य देखा जाता है, उसी तरह ज्ञानके प्रकर्षमें भी तारतम्य देखा जाता है, अतः जहाँ वह ज्ञान निरतिशयर अर्थात् सम्पूर्ण अवस्थाको प्राप्त हो जाय वहीं सर्वज्ञता आ जाती है।

ैमाणिक्य आदिसे मलको हटाते-हटाते जैसे वह अत्यन्त निर्मल हो जाता है और मल समूल नष्ट हो जाता है उसी तरह ज्ञान भी आवरणके सम्पूर्णस्पसे हटनेपर निर्मल हो जाता है। यदि ज्ञानकी परम प्रकर्प दशाकी संभावना न हो तो वेदके द्वारा भी अतीन्द्रियायोंका बोध कैसे हो सकता है ? 'संसारमें कोई सर्वश्च नहीं है' इस प्रकार जगत्की सर्वज्ञरहितताका परिज्ञान भी सर्वज्ञको हो हो सकता है असर्वज्ञको नहीं।

इस तरह अनेक साधक प्रमाणोंको बताकर उन्होंने जिस एक महत्त्वपूर्ण हेतुका प्रयोग किया है', वह है 'सुनिश्चिताऽसंभवद्वाधकप्रमाणत्व' अर्थात् बाधक प्रमाणोंकी असंभवताका पूर्ण निश्चय होना। किसी भी वस्तुकी सत्ता सिद्ध करनेके लिए 'बाधकाऽभाव' स्वयं एक बलवान् साधक प्रमाण है। जैसे 'मैं सुखी हूँ' यहाँ सुखका साधक प्रमाण यही हो सकता है कि मेरे सुखी होनेमें कोई बाधक प्रमाण नहीं है। चूँकि सर्वज्ञकी सत्तामें कोई बाधक प्रमाण नहीं है। चूँकि सर्वज्ञकी सत्तामें कोई बाधक प्रमाण नहीं है।

भगवान् महावीरके समयमें स्वयं उनकी प्रसिद्ध सर्वज्ञके रूपमें थी । उनके शिष्य उन्हें सोते, जागते, हर हालतमें ज्ञानदर्शनवाला सर्वज्ञ वताते थे । पाली पटिकों में उनकी सर्वज्ञताकी परीक्षाके एक दो प्रकरण हैं, जिनमें सर्वज्ञताका एक प्रकारसे उपहास ही किया है । "त्यायिवन्दु नामक प्रत्थमें धर्मकीतिने हष्टान्ताभासों के उदाहरणमें ऋपभ और वर्धमानकी सर्वज्ञताका उल्लेख किया है । इस तरह प्रसिद्धि और युक्ति दोनों क्षेत्रों में बौद्ध-प्रत्थ वर्धमानकी सर्वज्ञताके एक तरहसे विरोधी ही रहे हैं । इसका कारण यही मालूम होता है कि बुद्धने अपनेको केवल चार आर्य सत्योंका ज्ञाता ही यताया था, यिवक बुद्धने स्वयं अपनेको सर्वज्ञ कहनेसे इनकार किया था । वे केवल अपनेको धर्मज्ञ या मार्गज्ञ मानते थे और इसीलिए उन्होंने आत्मा मरणोत्तर जीवन और लोककी सान्तता और अनन्तता आदिके प्रश्नोंको अन्याकृत—न कहने लायक-कहकर इन महत्त्वपूर्ण प्रश्नोंमें मौन ही रखा, जब कि महावीरने इन सभी प्रश्नोंको अनेकान्तदृष्टिसे उत्तर दिये और शिष्योंकी जिज्ञासाका समाधान किया । तात्पर्य यह है कि बुद्ध केवल धर्मज्ञ थे और महावीर सर्वज्ञ । यही कारण है कि वौद्ध-प्रत्थों में मुख्य सर्वज्ञता सिद्ध करनेका जोरदार प्रयत्न नहीं देखा जाता, जब कि जैनप्रत्थों में पारम्भसे ही इसका प्रवल समर्थन मिल्ता है । आत्माको ज्ञानस्यभाव माननेके बाद निरावरण दशामें अनन्तज्ञान या सर्वज्ञताका प्रकट होना स्वाभाविक ही है । सर्वज्ञताका व्यावहारिक रूप कुछ भी हो, पर ज्ञानकी ग्रुद्धता और परिपूर्णता असम्भव नहीं है ।

<sup>(</sup>१) देखो न्यायवि० स्ठो० ४०७ । न्यायवि० वि० द्वि० भाग प्रस्तावना पृ० २६ ।

<sup>(</sup>२) "तत्र निरतिशयं सर्वज्ञबीजम्"-योगस्० ११२५ । ब्यासभा० ११२५ । सिद्धिवि० ८१८ ।

<sup>(</sup>३) सिद्धिवि० ८।९-१५।

<sup>(</sup>४) "अस्ति सर्वज्ञः सुनिश्चितासम्भवद्बाधकप्रमाणत्वात् सुस्तादिवत् "-सिद्धिवि० दृ० ८।६। 'जैनदर्शन' पृ० ३०९।

<sup>(</sup>५) "यः सर्वज्ञः आसो वा स ज्योतिक्ञांनादिकमुपदिष्टवान् तद्यथा ऋषभवर्धमानादिस्ति । तत्रासर्वज्ञतानासतयोः साध्यधर्मवोः संदिग्धो व्यतिरेकः ।"-न्यायिष ३।१२० ।

#### परोक्षप्रमाण-

'अकल्ङ्कन्याय' के प्रकरणमें स्मृति प्रत्यभिज्ञान तर्क अनुमृत् और आगमके प्रामाण्यके सम्बन्धमें कहा जा चुका है। अकल्ब्रदेवकी एक ही दृष्टि है कि जो भी ज्ञान अविसंवादी हों उन्हें प्रमाण मानना चाहिए । स्मृति प्रत्यभिज्ञान और तर्क अपनी उत्पत्तिमें भले ही ज्ञानान्तरींकी अपेक्षा रखते हो पर उत्पत्तिके अनन्तर स्वविषयप्रकाशन और स्वविषय-सम्बन्धी अविसंवाद तो उनमें बरांबर है ही, अतः उन्हें प्रमाणतासे विचित नहीं किया जा सकता । समस्त जीवनव्यवहार स्मृति और प्रत्यभिज्ञानसे ही चलता है। बन्धमोक्षादिन्यवस्था और कर्तकर्मफलमाव आदिका ग्रहण प्रत्यभिज्ञानके बिना असंमव है। स्मृति और गत्यभिज्ञानके विना अविनाभाव ग्रहणकी संभावना नहीं की जा सकती। संकेतस्मरण और संकेतग्रहण भी स्पृति और प्रत्यभिज्ञानके विना असंभव हैं, अतः अनुमानप्रमाण और आगमप्रमाणकी सामग्रीके रूपमें भी इनकी सार्थकता है। व्याप्तिस्मरणके बिना अनुमान की और संकेतस्मरणके बिना आगमप्रमाणकी उत्पत्ति ही असंभव है। स्मृति प्रत्यभिज्ञान तर्क और अनुमानमें पूर्व पूर्व उत्तर में कारण होते हैं। स्मरण प्रत्यभिज्ञानमें, स्मरण और प्रत्यभिज्ञान तर्कमें, तथा स्मरण प्रत्यभिज्ञान और तर्क अनुमानमें कारण होते हैं। जब अनुमानके बिना प्रत्यक्षकी प्रमाणताका निश्चय करना अशक्य है, दसरेकी बुद्धिकी प्रतिपत्ति तथा परलोकादिका निषेध भी जब अनुमान के बिना संभव नहीं है तब अनुमान प्रमाण तो प्रामाणिक पद्धतिमें स्वीकार करना ही पडता है। किसी भी बादीका लोकव्यवहार स्मरण प्रत्यभिज्ञान तर्क और अनुमानके विना चल नहीं सकता। वे इनसे व्यवहार चलाना तो चाहते हैं, पर इनकी प्रमाणता स्वीकार करने में हिचकिचाते हैं। किसी स्मरण प्रत्यभिज्ञान तर्क या अनुमानको व्यभिचारी देखकर सभीको व्यभिचारी या अप्रमाण नहीं कहा जा सकता. अन्यथा किसी तैमिरिक रोगीका प्रत्यक्ष भी व्यभिचारी देखा जाता है तो प्रत्यक्षमात्रको भी व्यभिचारी मानना पड़ेगा । यह तो प्रमाताका अपराध है, जो वह उचित रीतिसे उनका प्रयोग नहीं करता या जुक जाता है, इसमें प्रमाणींका कोई दोव नहीं है।

### हेत विचार-

अनुमानकी प्रमाणता स्थापित हो जानेके बाद उसके अवयवोंके विवेचन करनेका प्रसङ्ग क्रमप्राप्त है। अकलङ्कदेवने धर्मी साध्य और साधन आदिके लक्षण न्यायिविनश्चयके अनुमान प्रस्तावमें विस्तारसे किये हैं। यहाँ अनुमानकी उत्पत्तिमें सबसे महत्त्वपूर्ण स्थान जिस हेतुका है और जिसकी ज्याप्तिके बलसे ही अनुमानका उदय होता है उस हेतुसम्बन्धी विचार ही विशेष रूपसे प्रस्तुत किये जाते हैं।

जैनाचारोंने पारम्भने ही साधनका एकमात्र लक्षण माना है अन्यथानुपपन्नले या अधिनामायं। अन्यथा-साध्यके अभावमें अनुपपन्नल-नहीं होना, यही अन्यथानुपपन्नले हैं जो अविनामाधका पर्याय है। वौद्धपरम्परामें यद्यपि अविनामाधको हेतुका स्वरूप कहा है पर वे उसकी परिसमाप्ति त्रैरूप्य में मानते हैं। पक्षधमील सपक्षसत्त्व और विपक्षस्याद्यति हेतुके ये तीन रूप असिद्ध विरुद्ध और व्यभिचार इन तीनों दोपोंका वारण करनेके लिये माने गये हैं। त्रैरूप्यका विवरण करते हुए अचार्य धर्मकीर्तिने न्यायिन्दु (रा५-७) में लिखा है कि-(१) लिङ्ककी अनुमेयमें सत्ता ही होनी चाहिए (२) सपक्षमें ही सत्ता और (३) विपक्षमें असत्ता ही होनी चाहिए । अकलङ्कदेवका यही ध्येय रहा है कि लक्षणमें उतने ही पद रखना चाहिए जो अत्यन्त आवश्यक हों तथा सर्वसंग्राहक हों। 'अविनामाव' यह सामान्यलक्षण तो सही है पर इसके स्वरूपके लिये केवल 'विपक्षक्यावृत्ति' ही अनिवार्य है पक्षधर्मत्व और सपक्षसत्त्व नहीं। 'एक' मुहूर्तके बाद रोहिणी नक्षणका उदय

<sup>(</sup>१) प्र०६३-६४।

<sup>(</sup>२) न्यायावता० ऋो० ५। (३) बही छो० २२।

<sup>(</sup>४) ''अविनाभावनियमात्'' -प्र० वा० ३।११। (५) ''हेतुस्वरूपः''-न्यायप्र० पृ० १।

<sup>(</sup>६) प्र० वा० ३।१४। (७) सिद्धिवि० ६।१७। क्वी० श्लो० १३-१४।

११६ प्रस्तावना

होगा क्योंकि अभी कृत्तिकाका उदय है' इस पूर्वचर अनुमानमें कृत्तिकोदय हेतु रोहिणी नामक पक्षमें नहीं रहता, अतः पक्षधमीत्व न रहनेपर भी मात्र अविनाभावके कारण यह सद्धेतु है। 'सर्वे क्षणिकं सत्त्वात्' बौद्धोंके इस प्रसिद्ध अनुमानमें सबको पक्ष कर लेनेके कारण सपश्चका अभाव होनेसे 'सपक्षसत्त्य' नहीं है फिर भी उनके मतमें यह सद्धेतु माना ही जाता है। अतः अविनामाचको ऐसे नियमोंमें नहीं जकड़ना चाहिए जिससे उसका स्वरूप अव्यास अतिव्यास या असम्भव बन जाय।

नैयायिक उपर्युक्त त्रेरूप्यके साथ अयाधितविषयत्व और असःप्रतिपक्षत्वको भी हेतुका आवश्यक अंग मानकर अविनाभावकी परिसमाप्ति पंचरूपमें मानते हैं। किन्तु जब पक्षके लक्षणमें प्रत्यक्षाद्यनिराकृत या अवाधित विशेषण विद्यमान है तो फिर हेतुके लक्षणमें इस रूपकी आवश्यकता नहीं रह जाती। अविनाभावी हेतुमें किसी प्रकारकी वाधाकी सम्भावना भी नहीं है, क्योंकि बाधा और अविनाभावमें विरोध हैं। प्रमाणप्रसिद्ध अविनाभाववाले हेतुका समानवलशाली कोई प्रतिपक्षी भी संभव नहीं है, अतः असत्प्रतिपक्षत्व रूप भी निर्यक है।

हेतुबिन्दुटीका (१०२०५) में ज्ञातत्व और विवक्षितैकसं स्थान नामके दो अन्य रूपोंका भी पूर्वपक्षमें उल्लेख किया गया है। इनमें 'ज्ञातत्व'का पृथक् कहना इसल्ये अज्ञावस्थक है कि हेतु ज्ञात ही नहीं अविनाभानी रूपसे 'निरिच्चत' होकर ही साध्यका अनुमापक होता है। यह तो हेतुके लिए आवश्यक और प्राथमिक शर्त है। इसी तरह विवक्षितैकसंख्यत्वका कथन भी स्त्यतिपक्षकी तरह अनावस्थक है क्योंकि अविनाभावी हेतुके प्रतिपक्षी किसी द्वितीय हेतुकी सम्भावना ही नहीं है जो इस हेतुकी विवक्षित एकसंख्याका विघटन कर सके।

धर्मकीर्तिके टीकाकार कर्णकगोिम ने रोहिणीके उदयका अनुमान करानेवाले कृत्तिकोदय हेतुमें काल या आकाशको धर्मी बनाकर पक्षधर्मत्व घटानेका प्रयास किया हैं। किन्तु इस तरह परम्पराश्रित प्रयास करनेसे तो प्रथिवीको धर्मी मानकर महानसगत धूम हेतु समुद्रमें भी अग्नि सिद्ध करनेमें पक्षधर्मत्वरहित नहीं होगा। व्यभिवारी हेतुओं में भी काल आकाश और पृथिवी आदिकी अपेक्षा पक्षधर्मत्व घटाया जा सकेगा।

अतः अविनामाव या अन्यथानुपपन्नत्व ही एकमात्र रुक्षण हो सकता है। इसके रहनेपर अन्य रूप हों या न हों वह सद्धेतु होगा ही। इसी बातको रुक्ष्यमें रखकर पात्रस्थामीने त्रिरुक्षणकदर्थनमें यह प्रसिद्ध कारिका कही है—

## "अन्यथानुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम्। नान्यथानुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम्॥"

इसीका अनुकरण कर विद्यानन्दने प्रमाणपरीक्षा (१० ७२) में पंचरूपके प्रति यह कारिका कही है-

# ''अन्यशानुपपश्चत्वं यत्र किं तत्र पञ्चभिः। नास्यथानुपपश्चत्वं यत्र किं तत्र पञ्चभिः॥"

'बीद्ध अविनाभावको तादातम्य और तदुत्पत्ति से नियत मानते हैं। उनके मतसे हेतुके तीन भेद हैं—स्वभाव कार्य और अनुपल्लिष । इनमें स्वभावहेतु और कार्यहेतु विधिसाधक हैं तथा अनुपल्लिषहेतु प्रतिषेध साधक । स्वभावहेतुमें तादातम्य सम्बन्ध कार्यहेतुमें तदुत्पत्ति और अनुपल्लिषहेतुमें यथासंभव दोनों सम्बन्ध अविनाभावके साधक होते हैं।

अकल्ङ्कदेवने इसकी आलोचना करते हुए लिखा है कि-जहाँ तादात्म्य या तदुत्पत्ति सम्बन्धते हेतुमें गमकत्व देखा जाता है वहाँ अविनामाव तो रहता ही है, मले ही वहाँ वह अविनामाव तादात्म्य और तदुत्पत्तिप्रयुक्त कह लिया जाय, किन्तु अनेक ऐसे भी हेतु हैं जिनका अपने साध्यसे न तो तादात्म्य ही

<sup>(</sup>१) न्यायवा० १।१।५।

<sup>(</sup>२) "बाधाविनामावयोर्विरोधात्"-हेतुबि० पृ० ६८।

<sup>(</sup>३) प्र• वा० स्ववृ० टी० पृ० ११। (४) न्यासबि० २।२५।

है और न तदुःयसि सम्बन्ध ही, पर वे मात्र सामान्य अविनाभाव होनेसे गमक होते हैं, जैसे कि कृत्तिकोदय आदि पूर्व चर और उत्तरचर हेतु । कृत्तिकाका उदय देखकर 'भरणीका उदय हो चुका' तथा 'रोहिणीका उदय होगा' ये अनुमान बराबर होते हैं, पर न तो कृत्तिकोदयका अतीत भरण्युदय और भविष्यत् शकटोदयसे तादातम्य सम्बन्ध है और न तदुःपत्ति सम्बन्ध ही ।

हेतुके भेद-अकलङ्कने सामान्यतया हेतुके दो भेद किये हैं-एक उपलिधिरूप और दूसरा अनुपलिधरूप। दोनों ही प्रकारके हेतु विधि और प्रतिषेध दोनों प्रकारके साध्योंको सिद्ध करते हैं। इनमें उपलिधिहेतुके स्वभाव, कार्य, कारण, पूर्वचर, उत्तरचर और सहचर ये छह भेद हैं। बौद्ध इनमें स्वभाव और कार्य ये दो ही मानते हैं।

कारण हेतु-वृक्षसे छायाका ज्ञान या चन्द्रसे जलमें पड़नेवाले उसके प्रतिविम्बका ज्ञान करना कारण हेतु है। यद्यपि 'कारण अवश्य ही कार्यको उत्पन्न करे ही' यह नियम नहीं है; क्योंकि कारणोंकी सामर्थमें क्कावट तथा सामग्रीके अन्तर्गत कारणोंकी विकलता भी देखी जाती है, किन्तु ऐसे कारणसे जिसकी शक्तिमें कोई प्रतिवन्ध न हो और कारणान्तरोंकी विकलता न हो, कार्यका अनुमान करनेमें क्या बाधा है ! अनुमात्की अशक्तिसे अनुमानको सदोध नहीं कहा जा सकता।

बौद्ध रससे रूपका अनुमान करनेमें यह प्रक्रिया बताते हैं कि-रससे उसकी एक सामग्री अर्थात् पूर्व रूप और पूर्व रसका अनुमान किया जाता है। पूर्व रूप अपने सजातीय उत्तररूपको उत्पत्तन करके ही उत्तर-रसकी उत्पत्तिमें सहकारी होता है। एक सामग्रीमें रूप तभी शामिल होता है जब वह अपने सजातीय उत्तर-रूपको उत्पत्तन कर सुकता है।

किन्तु एक सामध्यन्तर्गत पूर्वरूपसे उत्तररूपका अनुमान करना कारणसे कार्यका अनुमान ही हुआ। कारणको हेतु बनानेकी यह शर्त मान्य होनी ही चाहिए कि—यदि सामध्येका प्रतिबन्ध न हो और कारणान्तरों की विकलता न हो तो ऐसा कारण अवस्य ही कार्यको उत्पन्न करेगा।

'पूर्वचर-उत्तरचर हेतु-जिन साध्य और साधनमें निश्चित क्रमभाव तो है पर न तो परस्पर कार्य-कारणमाव है और न स्वभाव-स्वभाववान् सम्बन्ध है ऐसा साधन पूर्वचर या उत्तरचर हेतु होता है। जैसे भरणी कृतिका और रोहिणी ये तीनों नक्षत्र क्रमशः एक-एक मुहूर्तके अन्तराख्ये उदयमें आते हैं। अतः 'कृतिकाके उदय होनेसे भरणीका उदय हो चुका है' यह हेतु उत्तरचर हेतु है, और 'रोहिणीका उदय होगा' यहाँ वही पूर्वचर हेतु है। ये हेतु स्वभाव कार्य या कारण किसी हेतुमें अन्तर्भृत नहीं हो सकते।

<sup>1</sup>सहचर हेतु—चन्द्रमाके इस भागको देलकर उस भागके अस्तित्वका अनुमान या तराजूके एक पलड़ेको उटा हुआ देलकर दूसरे पलड़ेके नीचे झुकनेका अनुमान सहचरहेतुजन्य है। इनमें परस्पर न तादात्म्य सम्बन्ध है और न तदुत्मित ही; क्योंकि एक अपनी स्थितिमें दूसरेकी अपेक्षा नहीं करता तथा दोनों एक साथ होते हैं, किन्तु अविनाभाव अवस्थ है।

जैन दर्शनमें इसीलिये अविनामावका नियामक कैवल सहभावनियम और क्रममावनियमको ही माना है। यह सहभावनियम कहीं तादात्म्यमूलक भी हो सकता है तथा कहीं केवल सहभाव ही होता है। इसी तरह क्रममाव नियम कहीं कार्यकारणभावमूलक भी हो पर कहीं वह मात्र क्रमभावमूलक ही होता है। अतः अविनामाव ही एकमात्र हेतुका सचा लक्षण हो सकता है।

अनुपलिश्व विचार—बीद अनुपलिश्वको केवल प्रतिरोधसाधक मानते हैं किन्तु अकलक्कु-देवने उपलिश्व और अनुपलिश्व दोनोंको ही विधिसाधक और दोनोंको ही प्रतिपेधसाधक माना है। इसी-लिये प्रमाणसंग्रह ( १० १०४-५ ) में सद्भावसाधक ९ उपलिश्वों और अमावसाधक ६ अनुपलिश्वोंको लिखकर निषेधसाधक ३ उपलिश्वोंके भी उदाहरण दिये गये हैं।

<sup>(</sup>१) ''नावश्यं कारणानि कार्यवन्ति भवन्ति"-प्र० वा० स्वतु० १।६६।

<sup>(</sup>२) सिदिवि० ६। १६।

<sup>(</sup>३) सिद्धिवि० ६।१५।

माणिक्यनन्दी आचार्यने विधिसाधक ६ उपल्लिब्याँ, प्रतिषेध-साधक ६ उपल्लिब्याँ, प्रतिषेधसाधक ७ अनुपल्लिबयाँ ओर विधिसाधक ३ अनुपल्लिबयाँ इस तरह हेतुकै २२ भेद किए हैं।

वादिदेवस्रिने विधिसाधक तीन अनुपलिधयों के स्थानमें पाँच अनुपलिधयाँ तथा निषेधसाधक ६ अनुपलिधयोंकी जगह ७ अनुपलिध्याँ बताई हैं।

आ॰ विद्यानन्दने अभूत भूतादि तीन प्रकारोंमें 'अभूत अभूतका' यह एक प्रकार और बढ़ाकर सभी विधि और निषेधसाधक उपलब्धि और अनुपलब्धियोंका इन्हींमें अन्तर्भाव किया है।

बौद्ध दृश्यानुपलव्धिते ही अभावकी सिद्धि मानते हैं। दृश्यते उनका तालर्य ऐसी बस्तुने है जो वस्तु सूक्ष्म अन्तरित और दुरवर्ती न हो तथा जो वस्तु प्रत्यक्षका विषय हो सकती हो। ऐसी वस्तु उप-लब्बिक समस्त कारण भिलने पर भी यदि उपलब्ध न हो तो समझना चाहिए कि उसका अभाव है। सूक्ष्म आदि विप्रकृष्ट पदार्थोंमें इसलोगोंके प्रत्यक्ष आदिकी निवृत्ति होनेपर भी उनका अभाव नहीं होता । प्रमाणकी प्रवृत्तिसे प्रमेयका सद्भाव तो साधा जा सकता है पर प्रमाणकी निवृत्तिसे प्रमेयका अभाव नहीं किया जा सकता । अतः विप्रकृष्ट विषयोंकी अनुपल्धि संदायहेत होनेसे अमायसाधक नहीं हो सकती। वस्तके दृश्यत्व-का सीधा अर्थ यह है कि-उसके उपलम्भ करनेवाले समस्त कारणोंकी समग्रता हो और वस्तमें एक विदोष स्वभाव हो। घट और भूतल एकज्ञानके विषय थे। जितने और जिन कारणोंसे भूतल दिखाई देता था उतने ही उन्हीं कारणोंसे ही घड़ा भी। अतः जब अकेला भूतल दिखाई दे रहा है तब यह तो मानना ही होगा कि वहाँ भूतलके उपलम्भके सभी कारण उपस्थित हैं। यदि घड़ा वहाँ होता तो वह भी भूतलकी तरह दिखाई देता । तालर्य यह कि एकज्ञानसंसर्गी पदार्थान्तरकी उपलब्धि इस बातका पक्षा प्रमाण है कि वहाँ उपलम्भकी समस्त सामग्री मौजूद है। घटमें उसी सामग्रीके द्वारा प्रत्यक्ष होनेका स्वभाव भी है: क्योंकि यदि वहाँ उसी समय घडा रूप्या जाय तो वह उस सामग्रीसे अवस्य दिख जायगा । पिशाच आदि या परमाण आदि पदार्थोंमें यह स्वभावविशेष नहीं है। अतः सामग्रीकी पूर्णता रहनेपर मी उनका प्रत्यक्ष नहीं होता । पिशाचादिमें सामग्रीकी पूर्णताका प्रमाण भी नहीं दिया जा सकता; क्योंकि उनका एकज्ञानसंसर्गी कोई पदार्थ उपलब्ध नहीं होता । इस तरह बौद्ध दृश्यानुपपलब्धिको अभावसाधक और अदृश्यानुपलब्धिको संशयहेत मानते हैं।

अकल्क्क्ट्रेयने इसकी समीक्षा करते हुए लिखा है कि दृश्यत्वका अर्थ केवल प्रत्यक्षविषयत्व ही नहीं है किन्तु उसका व्यापक अर्थ करना चाहिये प्रमाणिक्षयत्व । जो वस्तु जिस प्रमाणका विषय होती है वह वस्तु यदि उसी प्रमाणसे उपलब्ध न हो तो ही उसका अभाव मानना चाहिए । उपलब्ध या उपलम्भका अर्थ प्रमाणसामान्य ही है । मृत हारीरमें स्वभावसे अतीन्द्रिय भी चैतन्यका अभाव इमलोग श्वासोच्छ्वास उष्णता और वचनव्यापार आदिका अभाव देखकर ही करते हैं। यहाँ चैतन्यमें प्रत्यक्षविषयत्वरूप दृश्यत्व तो है नहीं; क्योंकि परचैतन्य कभी भी हमारे प्रत्यक्षका विषय नहीं होता। जिन वचनव्यापार उष्णता आकारविशेष या क्वासोच्छ्वास आदिको देखकर हम परहारीरमें उसका सद्भाव साधते हैं, उन्हींका अभाव देखकर चैतन्यका अभाव करना न्यायाप्राप्त कहा जाना चाहिए।

यदि अहश्यानुपल्थि एकान्ततः संशयहेतु मानी जाय तो मृत शरीरमें चैतन्यकी निवृत्तिका सन्देह सदा बना रहेगा। ऐसी दशामें दाहसंस्कार करनेवालोंको हिंसाका पातक लगना चाहिए। बहुतसे अपत्यक्ष रोगादिका भी कार्यामाव देखकर अभाव मान लेना सदाका व्यवहार है। यदि अहस्यानुपलम्मसे संशय ही हो तो 'मैं पिशाच नहीं हूँ' यह निश्चय स्वयंको ही नहीं हो पायेगा। यदि वर्तमान पदार्थमें किसी भी

<sup>(</sup>१) परीक्षामुख ३।६०-८४। (२) प्र० नयतत्त्वा० ३।७४-। (३) प्रमाणप० ४० ७२-७४।

<sup>(</sup>४) न्यायबि० रारार८-३०, ४६। (५) वही रा४८-४९

<sup>(</sup>६) "अदश्यालुपलम्भाद्रभावासिद्धिरित्ययुक्तं परचैतन्यनिष्टृक्तावारेकापत्तेः, संस्कर्ष्णां पातिकत्व-प्रसङ्गात्, बहुलमप्रत्यक्षस्यापि रोगादेविनिवृत्तिनिर्णयात्।"-अष्टशः०,अष्टसह० १० ५२ । सिद्धिवि० ६।३५ ।

<sup>(</sup>७) सिद्धिवि० ६।३६ । लघी० श्लो० १५ ।

प्रमाणसे अदृश्य पदार्थोंका अभाव स्वीकार न किया जाय तो दहीमें भी अदृश्य बुद्धशरीरके सद्भावकी शंका बनी रह सकती है। ऐसी दशामें बौद्धभिक्षुकी दहीके खानेमें निःशंक प्रवृत्ति नहीं होनी चाहिए। किन्तु बौद्धभिक्षुको भी दही खानेपर यह पक्षा निश्चय होता है कि मैंने दही ही खाया है बुद्धका शरीर नहीं खाया। किन्तु आपके विचारसे उसे यह तो निश्चय हो सकता है कि 'मैंने दही खाया है काँजी नहीं खाई,' क्योंकि वह दृश्य काँजीका अभाव जान सकता है पर यह निश्चय नहीं हो सकता कि—'मैंने बुद्ध शरीर नहीं खाया' क्योंकि बुद्धशरीरके अदृश्य होनेके कारण उसका अभाव करना इनके लिये कठिन है, अदृश्यानुपलिधको तो संश्यहेत माना है।

इसी तरह 'चित्र निरंश संविक्तिको यदि सर्वथा अदृश्य माना जाय, क्योंकि वह प्रत्यक्षका विषय तो होती ही नहीं; तो उसमें जब 'सत्त्व' हेतु ही सिद्ध न हो सकेगा तब क्षणिकत्वकी सिद्धि कैसे की जायगी ? अतः 'जिस प्रकार दर्शनाभावके कारणोंकी असम्भवतामें दृश्यका अभाव अनुपलिधसे किया जाता है उसी तरह अनुमानाभावके कारणोंकी असम्भवतामें अनुमेय परिचत्तादिका अमाव भी अनुपलिधसे किया जा सकता है, अन्यथा मृत-शरीरमें चैतन्याभावका निश्चय करना असम्भव हो जायगा और इस तरह अदृश्यकी आशंकासे समस्त व्यवहार उच्छित्र हो जायगे ! जिस वस्तुको हम जिस प्रमाणसे जानते हैं उस प्रभाणके कारणोंकी समग्रता होनेपर भी यदि वह वस्तु उपलब्ध न हो तो उसका भी अभाव मान लेना चाहिए ।

#### हेत्वाभास-

जो हेतुके लक्षणसे रहित होकर भी हेतुकी तरह प्रतिभासित होते हैं वे हेलाभास हैं। वस्तुतः इन्हें साधनके दोप होनेसे साधनाभास कहना चाहिए; क्योंकि निर्दुष्ट साधनमें इन दोशोंकी संभावना नहीं होती। साधन और हेतुमें वाच्यवाचकका भेद है। साधनके वचनको हेतु कहते हैं, अतः उपचारसे साधनके दोशोंको हेतुका दोष मानकर हेलाभास संज्ञा दे दी गई है।

नैयायिक हेतुके पाँच रूप मानते हैं अतः वे क्रमशः एक एक रूपके अभावमें असिद्ध, विरुद्ध, अनैकान्तिक, कालात्ययापदिष्ट और प्रकरणसम ये पाँच हेत्वाभास स्वीकार करते हैं।

बौद्धने हेतुको त्रिरूप माना है। अतः उसके मतसे पक्षधर्मत्वके अभावमें असिद्ध सपक्षसत्त्वके अभावमें विरुद्ध और विपक्षज्यादृत्तिके अभावमें अनैकान्तिक ये तीन हेत्वाभास होते हैं।

कणादस्त्र (३।१।१५) में असिद्ध विरुद्ध और सन्दिग्ध इन तीन हेत्याभासीका कथन होनेपर भी प्रशस्तपादमाध्यमें अनध्यवसित नामके चौथे हेत्याभासको भी गिनाया है।

जैन दार्शनिकों में आ॰ 'सिद्धसेनने असिद्ध विरुद्ध और अनैकान्तिक ये तीन हेलाभास गिनाये हैं। अकलक्कदेवने अन्ययानुगपन्नत्वको ही जब हेतुका एकमात्र नियामक रूप माना है तब स्वभावतः इनके मतसे अन्ययानुगपन्नत्वके अभावमें एक ही हेलाभास हो सकता है। वे स्वयं लिखते हैं' कि वस्तुतः एक 'असिद्ध' ही हेलाभास है। चूँकि अन्ययानुगपित्तिका अभाव अनेक प्रकारसे होता है, अतः विरुद्ध असिद्ध सन्दिग्ध और अकिश्चित्करके मेदसे चार हेलाभास भी हो सकते हैं। एक स्थलमें तो उन्होंने विरुद्ध आदिको अकिश्चित्करका ही विस्तार कहा है।' इस तरह इनके मतसे हेलाभासोंकी संख्याका कोई आग्रह नहीं है फिर भी उन्होंने जिन चार हेलाभासोंका निर्देश किया है, उनके लक्षण इस प्रकार हैं—

<sup>(</sup>१) "दध्यादौ न प्रवर्तेत बौद्धः तद्भुक्तये जनः।"""-सिद्धिवि० खबू० ६।३७। देखो प्र० ६६।

<sup>(</sup>२) सिद्धिवि० ६।३८ ।

<sup>(</sup>३) "यथैव दर्शन(भावकारणासंभवे दृश्याभावोऽनुपलब्धेः सिध्यति तथैव अनुमाभावकारणासंभवे अनुमेयस्य परिचत्तादेः भवत्यभावसिद्धिः; अन्यथा निश्चेतनपरशरीरप्रतिपत्तेरनुपपत्तः।"-सिद्धिवि० स्वपृ० ६।३%। (४) न्यायावतार श्लो० २३।

<sup>(</sup>५) ''अन्यथासम्भवाभावभेदात् स बहुधा मतः । विरुद्धासिद्धसन्दिग्धैरिकिञ्चित्करविस्तरैः ॥''-न्यायपि० २।१९५ ।

<sup>(</sup>६) "अकिञ्चित्कारकान् सर्वान् तान् वयं संगिरामहे।"-न्यायवि० २।३७०।

१. असिद्ध-"सर्वधाऽत्ययात्" । पक्षमें सर्वधा न पाये जानावाळा, अथवा जिसका साध्यके साथ सर्वधा अविनामाव न हो । न्यायसार (१० ८) आदिमें विशेष्यासिद्ध विशेषणासिद्ध आश्रयासिद्ध आश्रयोकदेशासिद्ध व्यर्थविशेषणासिद्ध व्यर्थविशेषणासिद्ध व्यधिकरणासिद्ध और भागासिद्ध इन आठ मेदींका वर्णन है । इनमें आदिके छह मेद तो उन-उन रूपसे सत्ताके अविद्यमान होनेके कारण स्वरूपासिद्धमें ही अन्तर्भूत हो जाते हैं । भागासिद्धमें यदि वह साध्यसे अविनामावी है तो पक्षके जितने भागमें पाया जायगा उतनेमें ही साध्यकी सत्ता सिद्ध करेगा । जैसे-'शब्द अनित्य है क्योंकि वह प्रयत्नका अविनामावी है' यह अविनामावी होनेसे सचा हेतु है । वह जितने शब्दोंमें पाया जायगा उतनेमें अनित्यत्व सिद्ध कर देगा ।

व्यिषकरणासिद्ध भी असिद्ध हेत्वाभासमें नहीं गिनाया जाना चाहिये; क्योंकि-'एक महूर्त बाद रोहिणीका उदय होगा क्योंकि इस समय कृत्तिकाका उदय हैं', 'ऊपर मेघवृष्टि हुई है, 'नीचे नदीपूर-देखा जाता है' इत्यादि हेतु भिन्नाधिकरण होकरके भी अविनाभावके कारण सन्चे हेतु हैं। गम्यगमक भावका आधार अविनाभाव है, न कि भिन्न अधिकरणता या अभिन्नाधिकरणता। 'अविद्यमानसत्ताक'का अर्थ-'पक्षमें सत्ताका न पाया जाना' नहीं है, किन्तु साध्य दृष्टान्त या दोनोंके साथ जिसकी अविनाभावनी सत्ता न पाई जाय, उसे अविद्यमानसत्ताक कहते हैं-यह है।

इसी तरह सन्दिग्विकिष्यासिद्ध आदि का सन्दिग्धासिद्धमें ही अन्तर्भाव कर लेना चाहिये। ये असिद्ध कुछ अन्यतरा-सिद्ध और कुछ उभ्यासिद्ध भी होते हैं। वादी जब तक प्रमाणके द्वारा अपने हेतुको प्रतिवादीके लिए सिद्ध नहीं कर देता, तवतक वह अन्यतरासिद्ध कहा जा सकता है।

२. विरुद्ध-''अन्यथाभावात्'' ( प्रमाणसं० रुलो० ४८) साध्याभावमें पाया जानेवाला । जैसे-'सब क्षणिक हैं, सत् होनेसे' यहाँ सन्व हेतु सर्वथा क्षणिकत्वके विपक्ष कथञ्जित् क्षणिकत्वमें पाया जाता है ।

'न्यायसार' ( पृ० ८ ) में विद्यमान सपक्षवाले चार विरुद्ध तथा अविद्यमान सपक्षवाले चार विरुद्ध हम तरह जिन आठ विरुद्धोंका वर्णन है, वे सब विपक्षमें अविनामाव पाये जानेके कारण ही विरुद्ध हैं। हेतुका सपक्षमें होना कोई आवश्यक नहीं है। अतः सपक्षसत्त्वके अभावको विरुद्धताका नियामक नहीं माना जा सकता, किन्तु विपक्षके साथ उसके अविनाभावका निश्चित होना ही विरुद्धताका आधार है।

दिङ्नाग आचार्यने विरुद्धान्यभिचारी नामका भी एक हेत्वाभास माना है। परस्पर विरोधी दो हेतुओंका एक धर्मीमें प्रयोग होनेपर प्रथम हेतु विरुद्धान्यभिचारी हो जाता है। यह संशयहेतु होने से हेत्वाभास है। धर्मकीर्तिने इसे हेत्वाभास नहीं माना है। वे लिखते हैं कि जिस हेतुका जैरूप्य प्रमाणसे प्रसिद्ध है, उसके विरोधी हेतुका अवसर ही नहीं है। अतः यह आगमाश्रित हेतुके विषयमें ही संभव हो सकता है। चूँकि शास्त्र अतीन्द्रिय पदार्थोंका प्रतिपादन करता है, अतः एक ही वस्तु परस्पर विरोधी रूपमें वर्णित हो सकती है। अकलंकदेवने इस हेत्वाभासका विरुद्धमें अन्तर्भाव किया है। जो हेतु विरुद्धका अव्यिभिचारी-विपक्षमें भी रहनेवाला है, उसे विरुद्ध हेत्वाभासकी ही सीमा में आना चाहिए।

३. अनैकान्तिक ''वयिभचारी विपक्षेऽपि'' (प्रमाण सं० क्लो० ४९) विपक्षमें भी पाया जाने-वाला । यह दो प्रकारका है-एक निश्चितानैकान्तिक और दूसरा सन्दिग्धानैकान्तिक ।

न्यायसार ( पृ॰ १० ) आदिमें जिन पक्षत्रयव्यापक, सपक्षविपक्षैकदेशवृत्ति आदि आठ भेदोंका वर्णन है, वे सब इसीमें अन्तर्भूत हैं। अकलंकदेवने इस हेत्वाभासके लिए संन्दिग्ध शब्दका प्रयोग किया है।

४. अकिञ्चित्कर निसंद्ध साध्यमें या प्रत्यक्षादिवाधित साध्यमें प्रयुक्त होनेवाला हेतु अकिञ्चित्कर है। अन्यथानुपपत्तिसे रहित जितने त्रिलक्षण हेतु हैं, वे सब अकिञ्चित्कर हैं।

<sup>(</sup>१) प्रमाणसं० श्लो० ४८।

<sup>(</sup>२) "ततु च आचार्येण विरुद्धान्यभिचार्यपि संशयक्षेतुरुक्तः, स इह नोक्तः, अनुमानविषयेऽसंभवात्" --न्यायवि० ३।११२, ११३।

<sup>(</sup>३) "सिद्धेकिञ्चित्करोऽस्थिलः।"-प्रमाणसं० श्लो० ४९ । "सिद्धे प्रत्यकादिवाधिते च साध्ये हेतुरकिञ्चित्करः।"-परीक्षामुख ६।३५ ।

अिक चित्कर हैत्वाभासका निर्देश जैन दार्शनिकों में सर्वप्रथम अकल्क्कदेवने किया है, परन्तु उनका अभिप्राय इसे स्वतन्त्र हेत्वाभास माननेके विषयमें सुदृद नहीं माल्म होता। वे एक जगह लिखते हैं कि सामान्यसे एक असिद्ध हेत्वाभास है। वही विरुद्ध, असिद्ध और सन्दिर्धके भेदसे अनेक प्रकारका होता है। ये विरुद्धादि अकिश्चित्करके विस्तार हैं। फिर लिखते हैं कि अन्यथानुपपत्तिरहित जितने त्रिलक्षण हैं, उन्हें अकिश्चित्कर कहना चाहिये। इससे माल्म होता है कि वे सामान्यसे हेत्वाभासोंकी अकिश्चित्कर या असिद्ध संज्ञा रखते हैं। इसके स्वतन्त्र हेत्वाभास माननेका उनका प्रवल आग्रह नहीं है। यही कारण है कि आचार्य माणिक्यनन्दीने अकिश्चित्कर हेत्वाभासके लक्षण और भेद कर चुकने पर भी लिखा है कि इस अकिश्चित्कर हेत्वाभासका विचार हेत्वाभासके लक्षण और भेद कर चुकने पर भी लिखा है कि इस अकिश्चित्कर हेत्वाभासका विचार हेत्वाभासके लक्षण कोर करना चाहिये। शास्त्रार्थके समय तो इसका कार्य पश्रदीपसे ही किया जा सकता है।

आचार्य विद्यानन्दने भी सामान्य रूपसे एक हेत्वाभास कहकर असिद्ध विरुद्ध और अनैकान्तिकको उसीका रूपान्तर माना है। उनने भी अकिञ्चित्कर हेत्वाभासके ऊपर भार नहीं दिया है। बादिदेवसूरि आदि भी हेत्वाभासके असिद्ध आदि तीन भेद ही मानते हैं।

### कथा विचार-

परार्थातुमानके प्रसंगमें कथाका अपना विशेष स्थान है। पक्ष और प्रतिपक्ष ग्रहणकर बादी और प्रतिवादीमें जो वचन व्यवहार स्वमतकै स्थापन पर्यन्त चलता है उसे कथा कहते हैं। न्याय परम्परामें कथाकै तीन भेद माने गये हैं-१ बाद २ जल्प और ३ वितण्डा । तत्त्विज्ञासुओंकी कथा या बीतराग कथाको वाद कहा जाता है। जय पराजयके इच्छक विजिमीपुओंकी कथा। जल्प और वितण्डा है। दोनों कथाओंमें पक्ष और प्रतिपक्षका परिग्रह आवश्यक हैं। वादमें 'स्वपक्षसाधन और परपक्षद्वणा प्रमाण और तर्कके द्वारा किये जाते हैं। इसमें सिद्धान्तसे अविरुद्ध पञ्चावयव वाक्यका प्रयोग अनिवार्य होनेसे न्यून, अधिक, अप-सिद्धान्त और पाँच हेत्वाभास इन आठ निम्नहस्थानीका प्रयोग उचित माना गया है। अन्य छल जाति आदिका प्रयोग इस बाद कथामें वर्जित है। इसका उद्देश्य तत्त्वनिर्णय करना है। जस्प और वितण्डामें छल जाति और निग्रहस्थान जैसे असत् उपायोंका अवलम्बन हेना भी न्याय्य माना गया है। इनका उद्देश्य तत्त्वसंरक्षण करना है और तत्त्वकी संरक्षा किसी भी उपायसे करनेमें इन्हें आपत्ति नहीं है। न्यायसूत्र (४।२।५०) में स्पष्ट लिखा है कि जिस तरह अंकुरकी रक्षांके लिए काँटोंकी बारी लगाई जाती है. उसी तरह तत्त्वसंरक्षणके लिए जल्प और वितण्डामें काँठेके समान छल जाति आदि असत् उपायोंका अवलम्बन लेना भी अनुचित नहीं है। जनता मूढ़ और गतानुगतिक होती है। वह दुष्टवादीके द्वारा ठगी जाकर कुमार्गमें न चली जाय इस मार्गसंरक्षणके उद्देश्यसे कारुणिक मुनिने छल आदि जैसे असत् उपायोंका भी उपदेश दिया है। वितण्डा कथामें वादी अपने पक्षके स्थापनकी चिन्ता न करके केवल प्रतिवादीके पक्षमें दूषण ही दूषण देकर उसका मुँह बन्द कर देता है, जबकि जल्म कथामें परपक्षराण्डनके साथ ही साथ स्वपक्ष स्थापन भी आवश्यक होता है। इस तरह स्वमत संरक्षणके उद्देश्यसे एक बार छल जाति जैसे असत् उपायोंके अवरूम्यनकी छूट होनेपर तत्त्व निर्णय गौण हो गया है; और शास्त्रार्थके रूए ऐसी नवीन भाषाकी सृष्टि की गई जिसके शब्दजालमें प्रतिवादी इतना उल्हा जाय कि वह अपना पक्ष सिद्ध ही न कर सके। इसी भूमिकापर केवल ज्याप्ति और हेत्वाभास आदि अनुमानके अवयर्वोधर सारे नन्य न्यायकी सृष्टि हुई । जिसका भीतरी उद्देश्य तत्त्वनिर्णयकी अपेक्षा तत्त्वसंरक्षण ही विशेष मालूम होता है । चरकके

<sup>(</sup>१) देखो-ए० ११९ टि० ५। (२) ए० ११९ टि० ६।

<sup>(</sup>३) "लक्षण एवासौ दोषः ब्युत्पन्नप्रयोगस्य पश्चदोषेणेव दुष्टत्वात्"-परीक्षामुख ६।३९।

<sup>(</sup>४) न्यायस्० १।२।१ । (५) न्यायस्० १।२।२-३ ।

<sup>(</sup>६) ''गतानुगतिको लोकः कुमार्गं तत्प्रतारितः । मागादिति छळादीनि प्राष्ट्र कारुणिको सुनिः ॥''--न्यायम० प्रमा० ए० ११ ।

विमान स्थानमें संधायसंभाषा और विम्रह्म सम्भाषा ये दो भेद उक्त वाद और जल्प वितण्डाके अर्थमें ही आये हैं। यदापि नैयायिकने छल आदिको असद् उत्तर माना है और साधारण अवस्थामें उसका निषेध किया है, परन्तु किसी भी प्रयोजनसे जब एकबार छल आदि धुस गये तो फिर जय पराजयके क्षेत्रमें उन्हीं का राज्य हो गया।

वौद्ध परम्पराके प्राचीन उपायहृदय और तर्कशास्त्र आदिमें छलादिके प्रयोगका समर्थन देखा जाता है किन्तु आचार्य धर्मकीर्तिने इसे सस्य और अहिंसाकी दृष्टि से उचित न समझकर अपने वादन्याय ग्रन्थ (१० ७१) में उनका प्रयोग सर्वथा अमान्य और अन्याय्य दृहराया है। इसका भी कारण यह है कि बौद्ध परम्परामें धर्मरक्षाके साथ संघरक्षाका भी प्रमुख स्थान है। उनके त्रिशरणमें बुद्ध और धर्मकी शरण जानेके साथ ही साथ संघकी शरणमें भी जानेकी प्रतिज्ञा की जाती है। जब कि जैन परम्परामें संघशरणका कोई स्थान नहीं है। इनके चतुःशरण में अहन्त, सिद्ध, साधु और धर्मकी शरणको ही प्राप्त होना बताया है। इसका स्पष्ट अर्थ है कि संघ रक्षा और संघ प्रभावनाके उद्देश्यसे भी छलादि असद् उपायोंका अवलम्बन करना जो प्राचीन बौद्ध तर्क ग्रंथोंमें घुस गया है, उसमें सत्य और अहिंसाकी धर्मदृष्टि गौण तो अवश्य हो गई है। धर्म कीरिने इस असंगतिको समझा, और हर हालतमें छल जाति आदि असत प्रयोगोंको वर्जनीय ही बताया है।

जैन तार्किक पहलेसे ही सत्य और अहिंसारूप धर्मकी रक्षाके लिए प्राणीकी बाजी लगानेको सदा प्रस्तुत रहे हैं। उनके संयम और त्यागकी परम्परा साध्यकी तरह साधनोंकी पवित्रतापर भी प्रथमसे ही भार देती आयी है। यही कारण है कि जैन दर्शनके प्राचीन प्रन्थोंमें कहीं पर भी किसी भी रूपमें छलादिके प्रयोगका आपवादिक समर्थन भी नहीं देखा जाता। इसके एक ही अपवाद हैं, अठारहवीं सदीके आचार्य यशोविजय। जिन्होंने बाद द्वात्रिशतिकामें प्राचीन बौद्ध तार्किकोंकी तरह शासनप्रभावनाके मोहमें पड़कर अमुक देशादिमें आपवादिक छलादिके प्रयोगको भी उचित मान लिया है।

अकलक्कदेवने सत्य और अहिंसाकी दृष्टिसे छलादिरूप असत् उत्तरोंके प्रयोगको सर्वथा अन्याय्य और परिवर्जनीय माना है। अतः उनकी दृष्टिसे बाद और जल्पमें कोई भेद नहीं रह जाता। इसिल्ये वे संक्षेपमें समर्थवन्त्रको वाद कहकर भी कहीं वादके स्थानमें जल्प शब्दका भी प्रयोग कर देते हैं। उन्होंने बताया है कि वादी और प्रतिवादियों के भध्यस्थें के समक्ष स्वपक्षसाधन और परपक्षवृत्रण रूप वचनको बाद कहते हैं। वितण्डा वादामास है, इसमें बादो अपना पक्षस्थापन नहीं करके मात्र खण्डन ही खण्डन करता है। यह सर्वथा त्याज्य है। न्यायदीपिकामें (१९६७९) तत्त्वनिर्णयके विशुद्ध प्रयोजनसे जय पराजयकी भावनासे रहित गुरु शिष्य या वीतरागी विद्वानों में तत्त्वनिर्णयतक चलनेवाले वचनव्यवहारको वीतराग कथा कहा है और वादी और प्रतिवादीमें स्वमत-स्थापनके लिये जयपराजयपर्यन्त चलनेवाले वचनव्यवहारको विजिगीषु कथा कहा है।

वीतराग कथा सभापति और सभ्योंके अभावमें भी चलती है, जबिक विजिगीषु कथामें बादी प्रतिवादी के साथ सभ्य और सभापतिका होना भी आवश्यक हैं। सभापतिके बिना जय और पराजयका निर्णय कौन

<sup>(</sup>१) "बुद्धं सरणं गच्छामि, धम्मं सरणं गच्छामि, संधं सरणं गच्छामि ।"

<sup>(</sup>२) ''चत्तारि सरणं पञ्जजामि, अरिहंते सरणं पञ्जजामि, सिद्धे सरणं पञ्जजामि, साहू सरणं पञ्जजामि, केवालिपण्णतं धम्मं सरणं पञ्जजामि''-चत्तारि दण्डक ।

<sup>(</sup>३) ''अयमेव विधेयसत्तत्त्वज्ञेन तपस्विना । देशारापेक्षयाऽन्योपि विज्ञाय गुरुलाघवम् ॥''–द्वात्रिंशद् द्वात्रिंशत्तिका यशो० ८।६ ।

<sup>(</sup>४) देखो सिद्धिविनिश्चय जल्पसिद्धि परि० ५ ।

<sup>(</sup>५) "समर्थवचनं वादः ।"-प्रमाणसं० श्लो० ५३ ।

<sup>(</sup>६) "समर्थवचनं जरूपं चतुरङ्गं विदुर्बुधाः । पक्षनिर्णयपर्यन्तं फलं मार्गप्रभावना ॥"-सिद्धिषि० ५।२ ।

<sup>(</sup>७) ''तदाभासो दितण्डादिरभ्युपेतान्यस्थितेः''—न्यायवि० २।३८४ ।

देगा और उभयपक्षवेदी सम्योंके बिना स्वमतोन्मत्त वादी और प्रतिवादियोंको सभापतिके अनुशासनमें रखने का कार्य कीन करेगा ? अतः बाद चतुरंग होता है।

#### जयपराजय व्यवस्था-

नैयायिकोंने जब जल्पे और वितण्डामें छल जाति और निग्रहस्थानका प्रयोग स्वीकार कर लिया तब उन्होंके आधारपर जय-पराजयकी व्यवस्था बनी । उन्होंने प्रतिज्ञाहानि आदि बाईस निम्रहस्थान माने हैं। सामान्यसे 'विप्रतिपत्ति-विरुद्ध या असम्बद्ध कहना और अप्रतिपत्ति-पक्ष स्थापन नहीं करना, प्रतिवादीके द्वारा स्थापितका प्रतिषेध नहीं करना तथा प्रतिषिद्ध स्वपक्षका उद्धार नहीं करना ये दो ही निग्रह स्थान'-'पराजय स्थान' होते हैं। इन्हींके विशेष भेद प्रतिज्ञाहानि आदि वाईस' हैं. जिनमें बताया है कि यदि कोई वादी अपनी प्रतिज्ञाकी हानि कर दे, दूसरा हेत बोल दे, असम्बद्ध पद बाक्य या वर्ण बोले, इस तरह बोले जिससे तीन बार कहनेपर भी प्रतिवादी और परिषद न समझ सके, हेतु दृष्टान्त आदिका क्रमभंग हो जाय, अवयव न्यून या अधिक कहे जायँ, पुनरुक्ति हो, प्रतिवादी वादीके द्वारा कहे गये पक्षका अनुवाद न सके, उत्तर न दे सके, दूषणको अर्थस्वीकार करके खण्डन करे, निग्रह्योग्यके लिए निम्नहस्थानका उद्भावन न कर सके, जो निम्नहयोग्य नहीं हैं उसे निम्नहस्थान बतावे, सिद्धान्तिकिद्ध बोले, हेत्वाभासींका प्रयोग करे तो निम्रहस्थान अर्थात् पराजय होगा । ये शास्त्रार्थके कानून हैं, जिनका थोडा-सा भी भंग होनेपर सत्यसाधनवादीके हाधमें भी पराजय आ सकता है और दृष्ट साधनवादी इन अनशासनके नियमोंको पालकर जयलाम भी कर सकता है। तात्पर्य यह है कि शास्त्रार्थके नियमोंका बारीकीसे पालन करने और न करनेका प्रदर्शन ही जय-पराजयका आधार हुआ; स्वपक्ष सिद्धि या परपक्ष-दूषण जैसे मौलिक कर्त्तव्य नहीं। इसमें इस बातका ध्यान रखा गया है कि पञ्चावयववाले अनुमान प्रयोगमें कुछ न्यूनता अधिकता और क्रमभंग यदि होता है तो उसे पराजयका कारण होना चाहिए।

धर्मकीति 'आचार्यने इन छल जाति और निम्रहस्थानों के आधारसे होनेवाली जयपराजय व्यवस्थाका खण्डन करते हुए लिखा है कि-जयपराजयकी व्यवस्थाको इस प्रकार घुटालेमें नहीं रखा जा सकता। किसी भी सच्चे साधनवादीका मात्र इसलिए निम्रह होना कि वह कुछ अधिक बोल गया या कम बोल गया या उसने अमुक कायदेका वाकायदा पालन नहीं किया, सत्य और अहिंसाकी दृष्टि उचित नहीं है। अतः वादी और प्रतिवादीके लिए क्रमशः असाधनांगवचन और अदोषोद्धावन थे दो ही निम्रहस्थान' मानने चाहिये। वादीका कर्त्तन्य है कि वह निदांध और पूर्ण साधन बोले, और प्रतिवादीका कार्य है कि वह यथार्थ दोषोंका उद्धावन करे। यदि वादी सच्चा साधन नहीं बोलता या जो साधनके अंग नहीं हैं ऐसे वचन कहता है यानी साधनांगका अवचन या असाधनांगका वचन करता है तो उसका असाधनांग वचन होनेसे पराजय होगा। इसी तरह प्रतिवादी यदि यथार्थ दोषोंका उद्धावन न कर सके या जो वस्तुतः दोष नहीं हैं उन्हें दोषकी जगह बोले तो दोषानुद्धावन और अदोषोद्धावन होनेसे उसका पराजय अवस्यम्भावी है।

इस तरह सामान्य रूक्षण करनेपर भी धर्मकीर्ति फिर उसी घपलेमें पड़ गये हैं। उन्होंने असाधनांग वचन और अदोपोद्भावनके विविध व्याख्यान करके कहा है कि—अन्वय या व्यतिरेक किसी एक दृष्टान्तसे ही साध्यकी सिद्धि जब सम्भव है तब दोनों दृष्टान्तोंका प्रयोग करना असाधनाङ्क वचन होगा। त्रिरूप हेतुका वचन ही साधनांग है। उसका कथन न करना असाधनाङ्क है। प्रतिज्ञा निगमन आदि साधनके

- (१) ''यथोक्तोपपञ्चरक्रकजातिनिमहस्थानसाधनोपालम्भो जस्यः।''-न्यायस्० १।२।२।
- (२) "विप्रतिपत्तिस्प्रतिपत्तिश्च निप्रहस्थानम्"-न्यायसु० १।२।१९ ।
- (३) न्यायस्० ५।२।१ ।
- (४) ''असाधनाङ्गवचनमदोषोद्धावनं द्वयोः । निम्रहस्थानमन्त्रतु न युक्तमिति नेष्यते ॥''-वादन्याय पृ० १ ।
- (५) देखी वादन्याय ।

अंग नहीं है, उनका कथन असाधनांग है। इसी तरह उन्होंने अदोषोद्भावनके भी विविध व्याख्यान किये हैं। यानी कुछ कम बोलना या अधिक बोलना, इनकी दृष्टिमें अपराध है। यह सब लिखकर भी अन्तमें उनने सूचित किया है कि स्वपक्षसिद्धि और परपक्ष निराकरण ही जय-पराजयकी व्यवस्थाके आधार होना चाहिये।

'आचार्य अकल्क्कदेव असाधनांगवचन तथा अदोषोद्भावनके झगड़ेको भी पसन्द नहीं करते हैं। विरुपको साधनांग माना जाय, पंचरूपको नहीं, किसको दोष माना जाय किसको नहीं, यह निर्णय स्वयं एक शास्त्रार्थका विषय हो जाता है। शास्त्रार्थ तो बौद्ध नैयायिक और जैनोंके बीच भी चलते हैं जो क्रमशः विरुपवादी पंचरूपवादी और एकरूपवादी हैं, तब हर एक दूसरेकी अपेक्षा असाधनांगवादी हो जाता है। ऐसी अवस्थामें शास्त्रार्थके नियम स्वयं ही शास्त्रार्थके विषय बन जाते हैं। अतः उन्होंने बताया कि वादीका काम है कि वह अविनामावी साधनसे स्वपक्षकी सिद्धि करे और परपक्षका निराकरण करे। प्रतिवादीका कार्य है कि वह वादीके स्थापित पक्षमें यथार्थ दूषण दे और अपने पक्षकी सिद्धि भी करे। इस तरह स्वपक्षसिद्धि और परपक्षका निराकरण ही विना किसी लागलपेटके जय-पराजयके आधार होने चाहिये, इसीमें सत्य, अहिंसा और न्यायकी सुरक्षा है। स्वपक्षसिद्धि करनेवाला यदि कुछ अधिक भी बोल जाय तो भी कोई हानि नहीं है। 'स्वपक्ष प्रसाध्य तृत्यतोऽपि दोषाऽभावात्' अर्थात् अपने पक्षको सिद्ध करके यदि नाचता भी है तो भी कोई दोष नहीं है।

प्रतियादी यदि सीधे 'विरुद्ध हेत्वाभासका उद्भावन करता है तो उसे स्वतन्त्ररूपसे पश्चसिद्धि करना आवश्यक नहीं है। क्योंकि वादीके हेतुको विरुद्ध कहनेसे प्रतिवादीका पश्च स्वतः सिद्ध हो जाता है। हाँ असिद्धादि हेत्वाभासोंके उद्भावन करनेपर प्रतिवादीको अपने पश्चकी सिद्धि करना भी अनिवार्य है। स्वपश्चसिद्धि नहीं करनेवाल्य शास्त्रार्थके नियमोंके अनुसार चलनेपर भी किसी भी हालतमें जयका भागी नहीं हो सकता।

इसका निष्कर्ष यह है कि नैयायिकके मतसे छल आदिका प्रयोग करके अपने पक्षकी सिद्धि किये बिना ही सच्चे साधन बोलनेवाले भी वादीको प्रतिवादी जीत सकता है। बौद्ध परम्परामें छलादिका प्रयोग वर्ष्य है फिर भी यदि वादी असाधनांगवचन और प्रतिवादी अदोषोद्भावन करता है तो उनका पराजय होता है । वादीको असाधनांग वचनसे पराजय तब होगा जब प्रतिवादी यह बता दे कि वादीने असाधनांग वचन किया है। इस असाधनांगमें जिस विषयको छेकर शास्त्रार्थ चला है, उससे असम्बद्ध बातोंका कथन नाटक आदिकी घोषणा आदि भी ले लिये गये हैं। एक स्थल ऐसा आ सकता है, जहाँ दुष्ट साधन बोलकर भी वादी पराजित नहीं होगा। जैसे वादीने दुष्ट साधनका प्रयोग किया। प्रतिवादीने यथार्थ दोषका उद्भावन न करके अन्य दोषाभासींका उद्भावन किया, फिर वादीने प्रतिवादीके द्वारा दिये गये दोषाभासींका परिहार कर दिया । ऐसी अवस्थामें प्रतिवादी दोषाभासका उद्भावन करनेके कारण पराजित हो जायगा । वादीको जय तो नहीं मिलेगा किन्तु वह पराजित भी नहीं माना जायगा। इसी तरह एक स्थल ऐसा है जहाँ बादी निर्दोष साधन बोलता है, प्रतिवादी अंट-संट दूषणोंको कहकर दूषणाभासका उद्भावन करता है। वादी प्रतिवादीकी दूषणाभासता नहीं बताता। ऐसी दशामें किसीकी जय या पराजय न होगी। प्रथम स्थलमें अकलङ्कदेव स्वपक्षसिद्धि और परपक्षिनिराकरणमूलक जय और पराजयकी व्यवस्थाके आधारसे यह कहते हैं कि यदि प्रतिवादीको दूषणाभास कहनेके कारण पराजय मिलती है तो वादीकी भी साधनाभास कहनेके कारण पराजय होनी चाहिए; क्योंकि यहाँ वादी स्वपक्षसिद्धि नहीं कर सका है। अकरुङ्कदेवके मतसेः एकका स्वपक्ष सिद्ध करना ही दूसरेके पक्षकी असिद्धि है। अतः जयका मूल आधार स्वपक्षसिद्धि है और पराजयका मूल कारण पक्षका निराकृत होना है। तात्पर्य यह कि जब एकके जयमें दूसरेका पराजय

<sup>(1) &</sup>quot;तदुक्तम्-स्वपक्षसिद्धिरेकस्य निप्रहोऽन्यस्य वादिनः। नासाधनाङ्गवचनं नादोषोद्धावनं हयोः॥"-अष्टसह० ए० ८७ । सिद्धिवि० ५।१० ।

<sup>(</sup>२) अकलङ्कोऽप्यभ्यधात्-विरुद्धं हेतुमुद्धाच्य वादिनं जयतीतरः । आभासान्तरमुद्धाव्य पक्षसिद्धिमपेक्षते ॥"-त० ३स्त्रो० २८० । स्ताकरावता० पृ० १९४१ ।

अवस्यंभावी हैं', ऐसा नियम है तब स्वपक्षिष्ठि और पक्षिनिराकृति ही जय-पराजयके आधार माने जाने चाहिये। बौद्ध वचनाधिक्य आदिको भी दूषणों में शामिल करके कुछ उलझ जाते हैं।

सीधी वात है कि परस्पर दो विरोधी पक्षोंको लेकर चलनेवाले वादमें जो भी अपना पक्ष सिद्ध करेगा वह जयलाभ करेगा और अर्थात् ही दूसरेके पक्षका निराकरण होनेके कारण पराजय होगा। यदि कोई भी अपनी पक्षसिद्धि नहीं कर पाता और एक वादी या प्रतिवादी वचनाधिक्य कर जाता है तो इतने मात्रसे उसका पराजय नहीं होना चाहिये। या तो दोनों का ही पराजय हो या दोनोंको ही जयाभाव रहे। अतः स्वपक्षसिद्धि और परपक्षनिराकरण-मूलक ही जय-पराजयव्यवस्था सत्य और अहिंसाके आधारसे न्याय्य है। छोटे-मोटे वचनाधिक्य आदिके कारण न्यायतुलाको नहीं विगड़ने देना चाहिये। वादी सचा साधन बोलकर अपने पक्षकी सिद्धि करनेके बाद वचनाधिक्य और नाटकादिकी घोषणा भी करे, तो भी वह जयी ही होगा। इसी तरह प्रतिवादी वादीके पक्षमें यथार्थ दूषण देकर अपने पक्षकी सिद्धि कर लेता है, तो वह भी वचनाधिक्य करनेके कारण पराजित नहीं हो सकता। इस अवस्थामें एक साथ दोनोंको जय या पराजयका प्रसंग नहीं आ सकता। एककी स्वपक्षसिद्धिमें दूसरेके पक्षका निराकरण गर्भित है ही, क्योंकि प्रतिपक्षकी असिद्धि बताये विना स्वपक्षकी सिद्धि परिपूर्ण नहीं होती। पक्षके ज्ञान और अज्ञानसे जय-पराजय व्यवस्था माननेपर पक्ष-प्रतिपक्षका परिग्रह करना ही व्यर्थ हो जाता है; क्योंकि किसी एक ही पक्ष में वादी और प्रतिवादीके ज्ञान और अज्ञानकी जाँच की जा सकती है।

#### शब्दका स्वरूप-

श्रुत या आगमके निरूपणके पहिले शन्दके स्वरूपका ज्ञान कर लेना इसलिये आवश्यक है कि — श्रुत प्रमाणका सम्बन्ध शन्दसे ही है और इसीमें संकेत ग्रहण करके अर्थवोध किया जाता है।

क्राब्द! पदल स्कन्धकी पर्याय है जैसे कि छाया और आतप। कंठ वालु आदि भौतिक कारणोंके अभिवाससे प्रथमशब्द वक्ताके मुखमें उत्पन्न होता है। उसीको निमिक्त पाकर विश्वमें सर्वत्र व्यास पुद्रल स्कन्ध अब्दायमान होकर झनझना जाते हैं। जैसे किसी जलाशयमें पत्थर फेंकनेपर पहिन्नी लहर पत्थर और जलकी क्षामुबातसे उत्पन्न होती है और आगेकी छहरें उस प्रथम छहरसे उत्पन्न होती हैं, उसी तरह वीचीतरङ्ग न्यायसे आगेके शब्दोंकी उत्पत्ति और प्रसार होता है। आजका विज्ञान शब्दको एक शक्ति मानता है जो ईथरके माध्यमसे सर्वत्र गति करती है। जहाँ उसके ग्राहक यन्त्र (Receiver) मिल जाते हैं वहाँ वह गृहीत हो जाता है। इस प्रक्रियामें जैनोंका कोई विरोध नहीं है। उनका इतना ही कहना है कि शक्ति कभी भी निराश्रय नहीं होती, वह सदा शक्तिमान्में रहती है। अतः शक्तिका गमन न मानकर शक्तिमान् सक्ष्म पहल द्रव्योंका गमन मानना चाहिए। शब्दको पौद्रलिक माननेसे रिकार्डके पदलोंमें ऐसे सक्ष्म संस्कार उत्पन्न हो जाते हैं कि जब भी सुईकी नोकका संपर्क मिलता है उनकी शब्द पर्याय प्रकट हो जाती है। पुदल्हमें अनन्त शक्तियाँ हैं। निमित्त मिलते ही वे शक्तियाँ विकसित हो जाती हैं। कुछ पर्यायें ऐसी होती हैं जो जनतक निमित्तका समिधान रहता है तभी तक रहती हैं जैसे दर्पणमें होनेवाली प्रतिविभ्य पर्याय । जन तक बिम्ब सामने रहता है तबतक उसके सिन्नधानसे दर्पणके पुद्रल स्कन्ध नियतरूपसे उसके आकारकी वर्यायको धारण करते हैं जैसे ही वह विम्व हटा तैसे ही वह पर्याय समाप्त होकर दूसरी पर्याय आ जाती है। कुछ पर्यायें ऐसी होती हैं जो निमित्तके सिन्नधानसे उत्पन्न होकर भी जबतक उसका संस्कार रहता है हीनाधिक रूपमें बनी रहती हैं। जैसे आगीके संयोगसे क्रमशः पानीमें आयी उष्णता अभिके दया लेनेपर भी जबतक उसका संस्कार रहता है, हीनाधिकरूपमें कायम रहती है, पीछे वह ठंडा हो जाता है। पुत्रस्कीशब्द पर्याय भी जनतक अभिघातका संस्कार रहता है तनतक स्थूल या सूक्ष्म रूपमें ननी रहती है। उसका संस्कार तो रिकार्डमें बहुत कालतक रहता है और जैसे ही फिर निमित्त मिलता है वह जायत होकर नया शब्द उत्पन्न कर देता है। शब्दके उपादानभूत पुद्रल स्कन्ध अनन्त हैं, अतः जिनमें जैसा स्थूल सूक्ष्म सूक्ष्मतर या

<sup>(</sup>१) ''शब्दः पुदुलपर्यायः स्कन्धः छायातपादिवत्"-सिद्धिवि० ९।२ ।

१२६ प्रस्तावना

स्थ्मतम संस्कार उत्पन्न होता है वह उतने काल तक झनझनाता या कड़कड़ाता रहता है। बीच में यदि कोई प्रतिकृत वायु आदि प्रतिबन्धक कारण आ जाते हैं तो उसकी प्रक्रिया रुक जाती है।

वैशेषिक शब्दको आकाशका गुण मानते हैं। आकाश नित्य एक और अमूर्त द्रव्य है। अतः उसमें यह विमेद करना अशक्य है कि अमुक स्थानमें ही अमुकरूप में शब्द उत्पन्न हो अमुक स्थान में या अमुक रूपमें नहीं। एकद्रव्य होनेसे सर्वत्र उसकी उत्पत्ति होनी चाहिये। आजके विशानने रेडियो आदि यन्त्रों द्वारा शब्दोंको पकड़कर और उसे हृष्ट स्थानमें भेजकर उसकी पौद्र रिकता प्रयोगसे सिद्ध कर दी है। चूँिक शब्द पुद्र रूसे प्रहण किया जाता है, पुद्र रूसे धारण किया जाता है, पुद्र रूसे रेकता है, पुद्र रूसे रोकता है, पुद्र रू को रोकता है, पुद्र रू का बादिके पर्योको पाइ देता है और पौद्र रिक बातावरणमें अनुकम्पन पैदा करता है अतः वह पौद्र गरिक है। स्कन्धों के परस्पर संयोग संघर्ष और विभागसे शब्द उत्पन्न होता है। पौद्र रूक जिह्ना ताख आदिके संयोगसे नाना प्रकारके भाषात्मक शब्दोंकी उत्पत्ति हमारे प्रत्यक्षसे ही सिद्ध है। तात्पर्य यह कि शब्द के उपादान और निभित्त दोनों ही कारण चूँिक पौद्र रिक्क हैं अतः वह पौद्र रिक ही हो सकता है।

मीमांसक राज्यको नित्य मानते हैं। उसका प्रधान कारण है वेदको नित्य और अपौरुषेय मानना। यदि शब्द नित्य और व्यापक हों; तो व्यजंक वायुसे एक जगह उसकी अभिव्यक्ति होनेपर सभी जगह सभी वर्णोंकी अभिव्यक्ति होनेसे कोलाहल मच जायगा। एक जगह 'ग' के प्रकट होते ही सर्वत्र उसकी अभिव्यक्ति होनी चाहिए आदि दूषण इस पक्षमें आते हैं। शब्दका अमुक समयतक सुनाई देना उसकी अनित्यता का खासा प्रभाण है।

शब्द जगत्में भरे हुए गतिशील पुद्रलक्किशों उत्पन्न होता है और चारों ओर वातावरणमें फैलता है यानी वातावरणको, जो कि पौद्रलिक है, शब्दायमान करता है। इसमें जो शब्द जिसके ओनको प्राप्त होता है वह उसके द्वारा सुन लिया जाता है। इसमें जिस प्रकारका संकेत ग्रहीत होता है उसी तरहसे वह या उस जैसा दूसरा शब्द अर्थवोध करा देता है। जिसमें संकेत ग्रहण किया है उसीसे अर्थवोध करनेका नियम यदि माना जाय तो जिस महानसीय धूममें अग्निकी व्याप्ति ग्रहीत हुई है उसीसे अग्निका अनुमान होना चाहिए तत्सहश पर्वतीय धूमसे नहीं। इस तरह समस्त अनुमानादि व्यवहारोंका उच्छेद ही हो जायगा।

शन्द पर्याय अनित्य होकर भी संकेतके द्वारा अपने सहश शब्दोंसे अर्थप्रतीति करा सकती है। इस तरह मूर्तिमान् पुद्रलोंसे उत्पत्ति ग्रहण अवरोध और प्रतिघात आदिको प्राप्त होनेवाला शब्द निश्चयतः पौद्रलिक है। उसका रूप गुण चूँकि अनुद्भृत है अतः पौद्रलिक होनेपर भी वह आँखसे नहीं दिखाई देता।

सांख्य राज्यका आविर्मान नित्य अमूर्त प्रकृतिमें मानता है। इसमें वेही दूषण हैं जो वैद्येषिकके नित्य आकाशमें शब्दोत्पत्ति माननेमें आते हैं। अमूर्त प्रकृतिका गुण मूर्त इन्द्रियोंसे कैसे ग्रहीत हो सकता है आदि।

### आगम-श्रुत-

मतिज्ञानके बाद जिस दूसरे ज्ञानका परोक्षरूपसे वर्णन मिलता है, वह है श्रुतज्ञान। परोक्ष-प्रमाणमें स्मृति, प्रत्यमिज्ञान, तर्क और अनुमान ये मतिज्ञानकी पर्यायें हैं जो मतिज्ञानावरण कर्मके क्षयोपदामसे प्रकट होती हैं। श्रुतज्ञानावरणके क्षयोपदामसे श्रुत प्रकट होता है। उसका वर्णन सिद्धान्त आगम प्रन्थोंमें मगवान् तीर्थक्करकी पवित्र वाणीके रूपमें पाया जाता है। तीर्थक्कर जिस अर्थको अपनी दिव्यच्विनसे प्रकाशित करते हैं, उसका द्वादशांगरूपमें प्रथन गणधरोंके द्वारा किया जाता है। यह श्रुत अंगप्रविष्ट कहा जाता है। जो श्रुत अन्य आरातीय शिष्य-प्रशिष्योंके द्वारा रचा जाता है, वह अंगवाह्य श्रुत है। अंगप्रविष्ट श्रुतके आचारांग, स्त्रकृतांग, स्थानांग, समवायांग, व्याख्याप्रज्ञित, ज्ञानुधर्मकथा, उपासकाध्ययन, अंतकृतदश, अनुत्तरी-पपादिकदश, प्रक्वत्याकरण, विपाकस्त्र और दृष्टिवाद ये वारह मेद हैं। अंगवाह्यश्रुत कालिक उत्कालिक आदिके मेदसे अनेक प्रकारका है। यह वर्णन आगमिक दृष्टिसे है। जैन परम्परामें श्रुतप्रमाणके नामसे इन्हीं द्वादशांग और द्वादशांगानुसारी अन्य शास्त्रोंको आगम या श्रुतकी मर्यादामें लिया जाता है। इसके मूलकर्त्ता तीर्थक्कर हैं और उत्तरकर्त्ता उनके साक्षात् शिष्य गणधर तथा उत्तरोत्तर कर्त्ता प्रशिष्य आदि

आचार्य परम्परा है। इस व्याख्यासे आगम प्रमाण या 'श्रुत' वैदिक परम्पराके 'श्रुति' शब्दकी तरह असक ग्रन्थों तक ही सीमित रह जाता है।

परन्तु परोक्ष आगम प्रमाणसे इतना ही अर्थ इष्ट नहीं है, किन्तु व्यवहारमें भी अविसंवादी और अव चक आप्तके वचनोंको सुनकर जो अर्थवोध होता है, वह भी आगमकी मर्यादामें आता है। इसीलिए अकल्ड्क्टरेवने आप्तका व्यापक अर्थ किया है कि जो जिस विषयमें अविसंवादक है वह उस विषयमें आप्त है। आप्ताके लिए तिद्वपयक बोध और उस विषयमें अविसंवादकता या अर्व चकताका होना ही मुख्य शर्त है। इसलिए व्यवहारमें होनेवाले शब्दजन्य अर्थवोधको भी एक हद तक आगम प्रमाणमें स्थान मिल जाता है, जैसे कोई कल्कत्तेका प्रत्यक्षद्रष्टा यात्री आकर कल्कत्तेका वर्णन करे तो उन शब्दोंको सुनकर वक्ताको प्रमाण मानकर जो ओताको ज्ञान उत्पन्त होता है वह भी आगम प्रमाणमें शामिल है।

वैशेषिक और बौद्ध इस ज्ञानको भी अनुमान प्रमाणमें अन्तर्भूत करते हैं परन्तु शब्दश्रवण और संवेतस्मरण आदि सामग्रीसे लिक्कदर्शन और व्यासिस्मरणके बिना ही होनेवाला यह ज्ञान अनुमानमें शामिल नहीं हो सकता। श्रुत या आगम ज्ञान केवल आसके शब्दोंसे ही उत्पन्न नहीं होता किन्तु हाथके इशारे आदि संकेतोंसे, ग्रंथकी लिपिको पढ़ने आदिसे भी होता है। इसमें संकेत स्मरण ही मुख्य प्रयोजक है।

श्रुतके तीन भेद-अकलंकदेवने प्रमाणसंग्रह में श्रुतके प्रत्यक्ष निमित्तक, अनुमान निमित्तक तथा आगम निमित्तक ये तीन भेद किये हैं। परोपदेशकी सहायता लेकर प्रत्यक्षसे उत्पन्न होनेवाला श्रुत प्रत्यक्षपूर्वक श्रुत है, परोपदेश सहित लिंगसे उत्पन्न होनेवाला श्रुत अनुमानपूर्वक श्रुत और केवल परोपदेशसे उत्पन्न होनेवाला श्रुत आगमिनित्तक है। जैनतक वार्त्तिककार प्रत्यक्षपूर्वकश्रुत नहीं मानकर परोपदेशज और लिङ्गनिमित्तक ये दो ही श्रुत मानते हैं।

तात्पर्य यह है कि जैन परम्पराने आगम प्रमाणमें मुख्यतया तीर्थङ्करके वाणिके आधारसे साक्षात् या परम्परा से निवद्ध प्रम्थ विशेषोंको लेकर भी उसके व्यावहारिक पक्षको नहीं छोड़ा है। व्यावहारमें प्रमाणिक वक्ताके शब्दको मुनकर या हस्तरंकेत आदिको देखकर संकेत स्मरणसे जो भी सान उत्पन्न होता है, वह आगम प्रमाणमें शामिल है। आगमवाद और हेतुवादका क्षेत्र अपना अपना निश्चित है अर्थात् आगमके बहुतसे अंश ऐसे हो सकते हैं, जहाँ कोई हेतु या युक्ति नहीं चलती ऐसे विषयोंमें युक्तिसिद्ध वच्चनोंकी एक कर्तृकतासे अयुक्तिसिद्ध वचनोंको भी प्रमाण मान लिया जाता है।

# वेदापौरुषेयत्व विचार-

भीमांसक पुरुषमें पूर्णज्ञान और वीतरागताका विकास नहीं मानता और धर्मप्रतिपादक वेद वाक्यको किसी पुरुष विशेषकी कृति न मानकर उसे अपोरुषेय या अकर्तृक मानता है। उस अपौरुषेयत्वकी सिद्धिके लिए अस्मर्यमाणकर्ज्यक्त हेतु दिया जाता है। इसका अर्थ है कि यदि वेदका कोई कर्ता होता तो उसका स्मरण होना चाहिये था, चूँकि स्मरण नहीं है, अतः वेद अनादि है और अपौरुषेय है। किन्तु कर्त्ताका स्मरण नहीं होना किसीकी अनादिताका प्रमाण नहीं हो सकता। नित्य वस्तु अकर्जुक ही होती है। कर्त्ता का स्मरण होने और न होनेसे अपौरुषेयता और पौरुषेयताका कोई सम्बन्ध नहीं है बहुतसे पुराने मकान कुएँ और खण्डहर आदि ऐसे उपलब्ध होते हैं जिनके कर्ता या बनानेवालीका स्मरण नहीं है फिर भी वे अपौरुषेय नहीं हैं।

अपौरुपेय होना प्रमाणताका साधक भी नहीं है। बहुतसे लौकिक म्लेच्छादि व्यवहार गाली गलीज आदि ऐसे चले आते हैं जिनके कक्तीका कोई स्थरण नहीं है, पर इतने मात्रसे वे प्रमाण नहीं माने जा सकते

<sup>(</sup>१) "यो यत्राविसंवादकः स तत्राप्तः, परोऽनाप्तः। तत्त्वप्रतिपादनमविसंवादः तदर्थज्ञानात्।" --अष्ट्रशः०, अष्टसहः पृ० २३६ ।

<sup>(</sup>२) "श्रुतमविष्कवं प्रत्यक्षानुमानागमनिमित्तम्"-प्रमाणसं० ५० १ ।

<sup>(</sup>३) जैनतर्कवातिक ए० ७४।

'वटे वटे वैश्रवणः' इत्यादि अनेक पद वाक्य परम्परासे कर्त्ताके स्मरणके बिना ही चले आते हैं, पर वे प्रमाण कोटिमें शामिल नहीं हैं।

पुराणोंमें वेदको ब्रह्माके मुखसे निकला हुआ बताया है और यह भी लिखा है कि प्रतिमन्वन्तरमें भिन्न-भिन्न वेदोंका विधान होता है। "यो वेदाँश्चप्रहिणोति" (स्वेता ११८) इत्यादि वाक्य वेदके कर्त्तांके प्रतिपादक हैं ही। जिस तरह याज्ञवल्क्य स्मृति और पुराण ऋषियोंके नामोंसे अंकित होनेके कारण पौरुपेय हैं, उसी उसी तरह कण्य माध्यन्दिन तैत्तिरीय आदि वेदकी शास्त्राएँ भी ऋषियोंके नामसे अंकित पाई जाती हैं। अतः उन्हें अनादि या अपीरुपेय कैसे कहा जा सकता है १ वेदोंमें न केवल ऋषियोंके ही नाम पाये जाते हैं किन्तु उनमें अनेक ऐतिहासिक राजाओं, नदियों और देशोंके नामों का पाया जाना इस बातका प्रमाण है कि वे उन परिस्थितियोंमें वने हैं।

बौद्ध वेदोंको अष्टक ऋषिकत्तृकि कहते हैं, तो जैन उन्हें कालासुरकर्त्तृक बताते हैं। अतः उनकें कर्त्तृविशेषमें विचाद हो सकता है किन्तु वे पौरुषेय हैं और उनका कोई न कोई बनानेवाला है, यह विचादकी बात नहीं है।

'वेदका अध्ययन सदा वेदाध्ययनपूर्वक ही होता है, अतः वेद अनादि है' यह दलील भी पुष्ट नहीं है; क्योंकि 'कष्य आदि ऋषियोंने काण्वादि शाखाओंकी रचना नहीं की किन्तु अपने गुरुसे पढ़कर ही उसे प्रकाशित किया' यह सिद्ध करनेवाला कोई भी प्रमाण नहीं है।

इसी तरह कालको हेतु बनाकर वर्तमानकालकी तरह अतीत और अनागत कालको वेदके कर्त्तासे झून्य कहना बहुत थिचित्र तर्क है। इस तरह तो किसी भी अनिश्चितकर्त्तृक वस्तुको अनादि अनन्त सिद्ध किया जा सकता है। इस कह सकते हैं कि महाभारतका बनानेवाला अतीत कालमें नहीं था, क्योंकि वह काल है जैसे कि वर्तमान काल आदि।

जब वैदिक शब्द लौकिक शब्दके समान ही संकेतग्रहणके अनुसार अर्थका बोध कराते हैं। बिना उचारण किये पुरुषको सुनाई नहीं देते तब ऐसी कौन-सी विशेषता है जिससे कि वैदिकशब्दोंको अपौरुषेय और लौकिक शब्दोंको पौरुषेय कहा जाय ? यदि कोई एक भी व्यक्ति अतीन्द्रियार्थद्रष्टा नहीं हो सकता तो वेदोंकी अतीन्द्रियार्थप्रतिपादकतामें विश्वास कैसे किया जाय ?

वैदिक शब्दोंकी अमुक छन्दोंमें रचना है। वह रचना विना किसी पुरुषप्रयक्षके अपने आप कैसे हो गई ? यद्यपि मेघगर्जन आदि अनेकों शब्द पुरुषप्रयक्षके विना प्राकृतिक संयोग-वियोगोंसे होते हैं परन्तु वे निश्चित अर्थके प्रतिपादक नहीं होते और न उनमें मुसंगत छन्दोंकी रचना और व्यवस्थितता ही देखी जाती है। अतः जो मनुष्यकी रचनाके समान ही एक विचित्र रचनामें आबद्ध हैं वे अपीरुपेय नहीं हो सकते।

अनादिपरम्परारूप हेतुसे वेदकी अतीन्द्रियार्थप्रतिपादकताकी सिद्धि करना उसी तरह कठिन है जिस तरह गाली-गालीज आदिकी प्रामाणिकता मानना । अन्ततः वेदके व्याख्यानके लिये भी अतीन्द्रियार्थ-दर्शी ही अन्तिम प्रमाण बन सकता है। विवादकी अवस्थामें 'यह मेरा अर्थ है यह नहीं' यह स्वयं राज्द तो बोलेंगे नहीं। यदि शब्द अर्थके मामलेमें स्वयं रोकनेवाला होता तो वेदकी व्याख्याओं में मतमेद नहीं होना चाहिये था।

शब्द मात्रको नित्य मानकर बेदके नित्यत्वका समर्थन करना प्रतीतिविरुद्ध है; क्योंकि तालु आदिके व्यापारसे पुद्रलपर्यायरूप शब्दकी उत्पत्ति ही प्रमाणसिंद्ध है, अभिव्यक्ति नहीं। संकेतके लिये शब्दको नित्य मानना भी उचित नहीं है; क्योंकि जैसे अनित्य घटादि पदार्थोंमें अमुक घड़ेके नष्ट होनेपर भी अन्य सहश घड़ोंमें साहश्यमूलक व्यवहार चल जाता है उसी तरह जिस शब्दमें संकेत ग्रहण किया है वह नष्ट

<sup>(</sup>१) "प्रतिमन्वन्तरं चैव श्रुतिरन्या विधीयते"-मत्स्यपु० १४५।५८ ।

<sup>(</sup>२) ''सजन्ममरणविंगोत्रचरणादिनामश्रुतेः, अनेकपदसंहतिप्रतिनियमसन्दर्शनात् । फलार्थिपुरुषप्रवृत्तिविनिवृत्तिहेत्वाःमनाम् , श्रुतेश्च मनुसूत्रवत् पुरुषकर्तृकैव श्रुतिः ॥'' -पात्रकेसरिस्रोत्र श्लो० १४।

मले ही हो जाय पर उसके सददा अन्य शब्दोंमें वाचकव्यवहारका होना अनुभवसिद्ध है। 'यह वही शब्द है जिसमें मैंने संकेत ग्रहण किया था' इस प्रकारका एकत्व प्रत्यमिशान भ्रान्तिके कारण होता है क्योंकि जब हम उस सरीखे दूसरे शब्दको सुनते हैं, तो दीपशिखाकी तरह भ्रमवश एकत्वभान हो जाता है।

आजका विज्ञान शब्दतरंगोंकी उसी तरह क्षणिक मानता है जिस तरह जैन बौद्धादि दर्शन। अतः अतीन्द्रिय पदार्थोंमें वेदकी अन्तिम प्रमाणता माननेके लिये यह आवश्यक है कि उसका आद्य प्रतिपादक स्वयं अतीन्द्रियदर्शी हो । अतीन्द्रिय दर्शनकी असम्भवता कहकर अन्धपरम्परा चलानेसे प्रमाणताका निर्णय नहीं हो सकता। ज्ञानस्वभाववाली आस्माका सम्पूर्ण आवरणोंके हट जानेपर पूर्ण ज्ञानी बन जाना असंभव बात नहीं है। शब्द वक्ताके भावोंको ढोनेवाला एक माध्यम है जिसकी प्रमाणता और अप्रमाणता अपनी न होकर वक्ताके गुण और दोषोंपर आश्रित है। यानी गुणवान् वक्ताके द्वारा कहा गया शब्द प्रमाण होता है और दोपवाले वक्ताके द्वारा प्रतिपादित शब्द अप्रमाण। इसीलिये कोई शब्दको धन्यवाद या गाली नहीं देता किन्तु देता है उसके बोलनेवाले वक्ताको। वक्ताका अभाव मानकर 'दोप विराध्य नहीं रहेंगे' इस युक्तिसे वेदको निर्दोष कहना तो ऐसा ही है जैसे मेघ गर्जन और विजलीकी कड़कड़ाहटको निर्दोष बताना। वह इस विधिसे निर्दोष वन ःभी जाय पर मेघ गर्जन आदिकी तरह वह निर्थक ही सिद्ध होगा, विधि और प्रतिपेध आदि प्रयोजनींका साधन नहीं वन सकेगा।

व्याकरणादिक के अभ्याससे लौकिक शब्दोंकी तरह वैदिक पदोंके अर्थकी समस्याको हल करना इसलिए असंगत है कि जब शब्दोंके अनेक अर्थ होते हैं तब अनिष्ट अर्थका परिहार करके इष्ट अर्थका नियमन करना कैसे सम्भव होगा ? प्रकरण आदि भी अनेक हो सकते हैं, अतः धर्मादि अतीन्द्रिय पदार्थोंके साक्षात् कत्तांके विना धार्मिक नियम उपनियमोंमें वेदकी निर्याधता सिद्ध नहीं हो सकती और जब एक बार अतीन्द्रियदर्शीको स्वीकार कर लिया तब वेद को अपौरुषेय मानना निर्धक ही है। कोई भी पद और बाक्य या ब्लोक आदि की छन्दरचना पुरुषकी इच्छा और बुद्धिके विना सम्भव नहीं है। ध्विन निकल सकती है पर भाषा मानवकी अपनी देन है, उसमें उसके प्रयत्न विवक्षा और ज्ञान सभी कारण होते हैं।

# शब्दकी अर्थवाचकता

बौद्ध शब्दका बाच्य अर्थको नहीं मानते। उनका कहना है कि शब्द अर्थके प्रतिपादक नहीं हो सकते; क्योंकि जो शब्द अर्थकी मौजूदगीमें उनका कथन करते हैं वे ही अतीत अनागत रूपसे अविद्यमान पदार्थोंमें भी प्रयुक्त होते हैं। अतः उनका अर्थके साथ कोई सम्यन्ध नहीं है, अन्यथा कोई मी शब्द निर्धक नहीं हो सकेगा। स्वलक्षण अनिर्देश्य है। अर्थमें शब्द नहीं है और न अर्थ शब्दात्मक ही है जिससे कि अर्थके प्रतिभासित होनेपर शब्दका बोध या शब्दके प्रतिभासित होनेपर अर्थका बोध अवस्य हो। शब्द वासना और संकेतकी इच्छाके अनुसार अन्यथा भी संकेतित किये जाते हैं। इसलिए उनका अर्थसे कोई अविनाभाव नहीं है। वे केवल बुद्धिप्रतिविध्यत अन्यापोहके वाचक होते हैं। यदि शब्दोंका अर्थसे वास्तिवक सम्यन्ध होता तो एक ही वस्तुमें परस्परविरोधी विभिन्न शब्दोंका और उन शब्दोंके आधारसे रचे हुए विभिन्न दर्शनोंकी स्तृष्टि न हुई होती। अग्नि ठंडी है या गरम इसका निर्णय और अग्नि स्वयं अपने स्वरूपसे करा देती हैं। उसी तरह कौन शब्द सत्य है कौन असत्य इसका निर्णय भी पदार्थको अपने स्वरूपसे ही करा देना चाहिये था, पर विवाद आज तक मौजूद है। अतः गौ आदि शब्दोंको सुनकर हमें एक सामान्यका बोध होता है।

<sup>(</sup>१) देखो-सिद्धिवि० ए० ५१२-१९।

<sup>(</sup>२) ''अतीताजातयोर्वाप न च स्यादनृतार्थता । वाचः कस्याश्चिदिरयेषा बौद्धार्थविषया मता ॥''-प्रमाणवा० ३।२०७ ।

<sup>(</sup>३) ''परमार्थैकतानत्वे शब्दानामनिवन्धना । न स्यात्प्रवृत्तिरर्थेषु समयान्तरभेदिषु ॥''-प्रमाणवा० ३।२०६ ।

यह सामान्य वास्तविक नहीं है, विभिन्न भी ध्यक्तियों में पाई जानेवाली अगोव्याद्यत्ति या अगोपोहके द्वारा भी भी गी इस सामान्य व्यवहारकी सृष्टि होती है। यह सामान्य उन्हीं व्यक्तियोंको
प्रतिभासित होता है जिनने अपनी बुद्धिमें इस प्रकारका अभेदभान कर लिया है। अनेक गायों में अनुस्यूत
एक नित्य और निरंश गोत्व असत् है, क्योंकि विभिन्न देशवती व्यक्तियों में एक साथ एक गोत्वका पाया
जाना अनुभवविकद्ध तो है ही साथ साथ व्यक्तिके अंतरालमें उसकी उपलब्धि न होनेसे बाधित भी है। जिस
प्रकार छात्रमण्डल छात्रव्यक्तियोंको छोड़कर अपना कोई पृथक अस्तित्व नहीं रखता, वह एक प्रकारकी
भावना है जो सम्बन्धित व्यक्तियोंकी बुद्धितक ही सीमित है, उसी तरह गोत्व मनुष्यत्वादि सामान्य भी
काल्पनिक हैं, बाह्यसत् वस्तु नहीं। सभी गायं गौके कारणोंसे उत्पन्न हुई हैं और गौके कारोंको करती
हैं, उनमें अगोकारणव्यावृत्ति और अगोकार्यव्यावृत्ति अर्थात् अत्तत्कार्यकारणव्यावृत्तिसे सामान्य व्यवहार होने लगता है। परमार्थसत् गो वस्तु अणिक है, अतः उसमें संकेतग्रहण नहीं किया जा सकता और
जिस गोव्यक्तिमें संकेत ग्रहण किया जाता है वह गौ व्यक्ति जब दितीय क्षणमें नष्ट हो जाती है तब वह संकेत
व्यर्थ हो जाता है; क्योंकि अगले क्षणमें जिन गौव्यक्तियों और शब्दोंसे व्यवहार करना है उन व्यक्तियोंमें
तो संकेत हो ग्रहण नहीं किया है, वे तो असंकेतित ही हैं। अतः शब्द बक्ताकी विवक्षाको सूचित करता
हआ बुद्धिकिष्यत अन्यव्यावृत्ति या अन्यापीहका ही बाचक होता है अर्थका नहीं।

इन्द्रियप्राह्म पदार्थ भिन्न होता है और शब्दगोचर अर्थ भिन्न । शब्दसे अन्धा भी अर्थबोध कर सकता है पर वह अर्थको प्रत्यक्ष नहीं जान सकता । दाह शब्दके द्वारा जिस दाह अर्थका बोध होता है और अग्निको छूकर जिस दाहकी प्रतीति होती है, वे दोनों दाह जुदे-जुदे हैं इसे समझानेकी आवश्यकता नहीं है । अतः शब्द केवल किपतसामान्यका वाचक है ।

यदि शब्द अर्थका बाचक होता तो शब्दबुद्धिका प्रतिभास इन्द्रियबुद्धिकी तरह विशद होना चाहिए था। अर्थव्यक्तियाँ अनन्त और क्षणिक हैं, इसिलए जब उनका प्रहण ही सम्भव नहीं है तब पहले तो संकेत ही नहीं हो सकता, कदाचित् ग्रहीत हो भी जाय तो व्यवहारकाल तक उसकी अनुवृक्ति नहीं होती, अतः उससे अर्थवीध होना असम्भव है। कोई भी प्रत्यक्ष ऐसा नहीं है, जो शब्द और अर्थ दोनोंको विषय करता हो। अतः संकेत होनां ही कठिन है। स्मरण निर्विषय और ग्रहीतग्राही होनेसे प्रमाण ही नहीं है।

सामान्य विशेषात्मक अर्थ वास्य है-किन्तु बौद्धकी यह मान्यता उचित नहीं है'। पदार्थमें कुछ धर्म सहश होते हैं और कुछ विसहश। इन सहश धर्मोंको ही सामान्य कहते हैं। यह अनेकानुगत न होकर व्यक्तिनिष्ठ है। यह सहश्यको वस्तुगत धर्म न माना जाय तो अगोनिवृत्ति 'अमुक गौ व्यक्तियोंमें ही पायी जाती है, अश्वादि व्यक्तियोंमें नहीं' यह नियम कैसे किया जा सकेगा ? जिस तरह भाव-स्वास्तित्व वस्तुका धर्म है, उसी तरह अभाव परनास्तित्व भी वस्तुका ही धर्म है। उसे तुच्छ या निःस्वभाव कहकर उड़ाया नहीं जा सकता। साहश्यका बोध और व्यवहार हम चाहे अगोनिवृत्ति आदि निषेधमुखसे करें या सास्तादिमस्व आदि समानधर्मरूप गोत्व आदिको देखकर करें पर इससे उसके परमार्थसत् वस्तुत्वमें कोई बाधा नहीं आती। जिस तरह प्रत्यक्षादि प्रमाणोंका विषय सामान्यविशेषात्मक पदार्थ होता है, उसी तरह शब्दसंकित भी सामान्यविशेषात्मक पदार्थमें ही किया जाता है। केवल सामान्यमें यदि संकेत प्रहण किया जाय तो उससे विशेष व्यक्तियोंमें प्रवृत्ति नहीं हो सकेगी। अनन्त विशेष व्यक्तियों तत्-तत् रूपमें इमलोगोंके शानका जब विषय ही नहीं वन सकतीं तब उनमें संकेतप्रहणकी बात तो अत्यन्त असम्भव है। सहश्वभाँकी अपेक्षा शब्दका अर्थमें संकेत प्रहण किया जाता है। जिस शब्दव्यक्ति और अर्थव्यक्तिमें संकेत प्रहण किया जाता है। जिस शब्दव्यक्ति और अर्थव्यक्तिमें संकेत प्रहण किया जाता है। जिस शब्दव्यक्ति और अर्थव्यक्तिमें संकेत प्रहण किया जाता है। जिस शब्दव्यक्ति और अर्थव्यक्तिमें संकेत प्रहण किया जाता है। जिस शब्दव्यक्ति और अर्थव्यक्तिमें संकेत प्रहण किया जाता है। जिस शब्दव्यक्ति और अर्थव्यक्तिमें संकेत प्रहण विया जाता है। जिस शब्दव्यक्ति और अर्थव्यक्तिमें संकेत प्रहण विया जाता है। जिस शब्दव्यक्ति और अर्थव्यक्तिमें संकेत प्रहण विया जाता है। जिस शब्दव्यक्ति संकेत प्रहण करनेपर भी तत्त्वहर व्यवहारकाल तक न जाय पर तत्त्वस्व श्रूषर शब्दसे तत्त्वस्व प्रवृत्व यावत् पर

<sup>(</sup>१) "तम्र स्वस्रक्षणं तावन्न शब्दैः प्रतिपाद्यते । सङ्केतस्यवहाराष्ठकारूव्याप्तिविरोधतः ॥"–तत्त्वसं०पृ० २०७ ।

<sup>(</sup>२) देखो-सिद्धिवि० द्यी० पृ० ३२०-३०; ४४९-५२; ६३३-४६ । न्यायकुमुद्बन्द्र पृ० ५५७।

शब्दोंकी प्रवृत्ति होती ही है। संकेत ग्रहणके बाद शब्दार्थका स्मरण करके व्यवहार किया जाता है। जिस प्रकार प्रत्यक्षबुद्धि अतीत अर्थको जानकर भी प्रमाण है, उसी तरह स्मृति भी प्रमाण ही है। न केवल प्रमाण ही किन्तु सविषयक भी है। जब अविसंवादप्रयुक्त प्रमाणता स्मृतिमें है तब शब्द सुनकर तद्वाच्य अर्थका स्मरण करके तथा अर्थको देखकर तद्वाचक शब्दका स्मरण करके व्यवहार अच्छी तरह चलता है।

एक सामान्य-विशेषास्मक अर्थको विषय करनेपर भी इन्द्रियज्ञान स्पष्ट और शब्दज्ञान अस्पष्ट होता है जैसे कि एक ही वृक्षको विषय करनेवाले दूरवर्ती और समीपवर्ती पुरुषोंके ज्ञान अस्पष्ट और स्पष्ट होते हैं। रैस्पष्टता और अस्पष्टता विषयभेदके कारण नहीं आती किन्तु आवरणके क्षयोपश्चमसे आती है। फिर शब्दसे होनेवाले अर्थका बोध मानस है और इन्द्रियसे होनेवाला पदार्थका ज्ञान ऐन्द्रियक। जिस तरह अविनामाव सम्यन्धये अर्थका बोध करानेवाला अनुमान अस्पष्ट होकर भी अविसंवादी होनेसे प्रमाण है, उसी तरह वाच्यवाचक सम्यन्धके बलपर अर्थवोध करानेवाला शब्दशान भी अविसंवादी होनेसे प्रमाण ही होना चाहिये। हाँ जिस शब्दमें विसंवाद या संशयादि पाये जाँय वह अनुमानाभास और प्रत्यक्षाभासकी तरह शब्दाभास हो सकता है। पर इतने मात्रसे सभी शब्दोंको अप्रमाणकोटिमें नहीं डाला जा सकता। कुछ शब्दोंको अप्रमाण नहीं उहराया जा सकता।

यदि शब्द बाह्यार्थमें प्रमाण न हो तो क्षणिकत्व आदिके प्रतिपादक शब्द भी प्रमाण नहीं हो सकेंगे। और तब बौद स्वयं अह प्र नदी देश पर्वतादिका अविसंवादी शान शब्दों से कैसे कर सकेंगें। यदि हेतुवाद रूप (परार्थानुमान) शब्दके द्वारा अर्थका निश्चय न हो तो साधन और साधनाभासकी व्यवस्था कैसे होगी! इसी तरह आप्तके वचनके द्वारा यदि अर्थवोध न हो तो आप्त और अनाप्तका भेद कैसे सिद्ध होगा! यदि पुरुषोंकें अभिप्रायोंमें विचित्रता होनेके कारण सभी शब्द अर्थव्यभिचारी करार किये जाँय तो सुगतके सर्वशास्त्रत्वमें कैसे विश्वास किया जा सकेगा! यदि अर्थव्यभिचार होनेके कारण शब्द अर्थमें प्रमाण नहीं है तो अन्य शब्दकी विवक्षामें अन्य अर्थका प्रयोग देखा जानेसे विवक्षाव्यभिचार मी होता है, तो उसे विवक्षामें भी प्रमाण कैसे कहा जा सकता है! जिस तरह सुविवेचित व्याप्य और कार्य अपने व्यापक और कारणका उल्लंबन नहीं करते उसी तरह सुविवेचित शब्द भी अर्थ का व्यभिचारी नहीं हो सकता! फिर शब्दका विवक्षाके साथ कोई अविनाभाव भी नहीं है; क्योंकि 'शब्द वर्ण या पद कहीं अवांछित अर्थको भी कहते हैं और कहीं वांछितको भी नहीं कहते।

यदि शब्द विवक्षामात्रके बाचक हों तो शब्दों में सत्यत्व और मिध्यात्वकी व्यवस्था न हो सकेगी। क्योंकि दोनों ही प्रकारके शब्द अपनी-अपनी विवक्षाका अनुमान तो कराते ही हैं। शब्द में सत्य और असत्य व्यवस्थाका मूल आधार अर्थप्राप्त और अपाित ही बन सकता है। जिस शब्दका अर्थ प्राप्त हो वह सत्य और जिसका अर्थ प्राप्त न हो वह मिध्या होता है। जिन शब्दोंका बाह्य अर्थ प्राप्त नहीं होता उन्हें ही हम विसंवादी कहकर मिथ्या उहराते हैं। प्रत्येक दर्शनकार अपने द्वारा प्रतिपादित शब्दोंका वस्तु-सम्बन्ध ही तो बतानेका प्रयास करता है और वह उसकी काल्पनिकताका परिहार भी जोरोंसे करता है। अविसंवादका आधार अर्थधातिको छोड़कर दूसरा कोई बन ही नहीं सकता।

\*

<sup>(</sup>१) देखो-सिद्धिवि० ९।२९ । न्यायकुमुदचन्द्र ए० ५६५ ।

<sup>(</sup>२) सिद्धिवि० वि० पाप । लघी० श्लोक २७ ।

<sup>(</sup>३) खबी० श्लोक २६।

<sup>(</sup>४) सिद्धिवि॰ ५।५ । "आसोक्तेहेंतुवादाच बहिरर्थाविनिश्चये । सत्येतरञ्यवस्था का साधनेतरता कुतः ॥"--ल्रघी॰ का॰ २८ ।

<sup>(</sup>५) सिद्धिवि० ७।४। लघी० रुखे० २९।

<sup>(</sup>६) ''वाक्यानामविशेषेण वक्त्रभिष्रेतवाचिनाम् । सत्यानृतन्यवस्था स्यात्तस्वमिथ्यादर्शनात् ॥''-सिद्धवि० ९।२८ । स्वरी० श्लो० ६४,६५ ।

### २ प्रमेयमीमांसा

जैन दर्शन वास्तवबहुत्ववादी है। वह अनन्त आत्माएँ, अनन्त पुद्रस्र परमाणु, एक धर्म, एक अधर्म, एक आकाश और असंख्य कालाणु द्रव्य मानता है। यह विश्व जिसे वह 'लोक' कहता है इन्हीं द्रव्योंका समुदाय है। ये छह द्रव्य जहाँ पाये जाँय वह लोक है। वह अनादि अनन्त है किसीने उसे बनाया नहीं है, वह अकृतिम है। जैनी द्रव्य-व्यवस्थाका मूल सिद्धान्त यह है—

"भावस्स णित्थ णासो णित्थि अभावस्स चेव उप्वादो । गुणपज्जपसु भावो उप्पायवर्ष पशुद्ध्वंति ॥" -पंचा० गा० १५ ।

अर्थात् किसी मात्र यानी सत्का विनाश नहीं होता और अभाव अर्थात् असत्का उत्पाद नहीं होता । सभी पदार्थ अपने गुण और पर्यायों में उपजते और विनशते रहते हैं । लोकमें जितने सत् हैं वे त्रैकालिक सत् हैं । उनकी संख्यामें कभी भी हेर-फेर नहीं होता । न कोई नया सत् कभी उत्पन्न हुआ था न होता है और न होगा । इसी तरह किसी विद्यमान सत्का न कभी नाश हुआ था होता है या होगा । समस्त सत् गिने हुए हैं । प्रत्येक सत् अपनेमें परिपूर्ण स्वतन्त्र और मौलिक है ।

'सत्'का रुक्षण<sup>र</sup> है उत्पाद व्यय और ध्रीन्यसे युक्त होना। प्रत्येक सत् प्रतिक्षण अपनी वर्तमान पर्यायको छोड़कर नवीन पर्यायको धारण करता हुआ वर्तमानको भूत तथा भविष्यत्को वर्तमान बनाता हुआ आगे चला जा रहा है। चेतन हो या अचेतन प्रत्येक सत् इस परिणामचन्नपर चढ़ा हुआ है। यह उसका निज स्वभाव है कि वह प्रतिसमय पूर्वको छोड़कर अपूर्वको ग्रहण करे । यह पर्यायपरम्परा अनादि कालसे चल रही है। कभी भी यह न रुकी थी और न रुकेगी। इस पर्यायधाराका अपनी धारामें अनन्त कालतक बहते जाना, न तो कभी रुकना और न सजातीय या विजातीय किसी द्रव्यका धारामें विस्तीन होना या मिलना यही उसका ध्रौब्य है। अनन्त प्रयत्न करनेपर भी विश्वके रंगमंचसे किसी एक परमाणुका समूल विनाश नहीं किया जा सकता और न किसी एक द्रव्यका अस्तित्व दूसरेमें विस्त्रीन ही किया जा सकता है। यह जो प्रत्येक द्रव्यकी 'तद्द्रध्यता' है वही धौव्य है । जिसके कारण प्रतिक्षण क्रमशः अनन्त परिणमन करनेपर भी उस द्रव्यका एक भी गुण धर्म या प्रदेश छीजेगा नहीं, कम नहीं होगा और न उसमें ऐसा कोई गुण धर्म या प्रदेश नया बढ़ेगा ही जिसकी शक्ति उसमें न हो । प्रत्येक द्रव्य अपनी उपादानभूत शक्तियोंके अनुसार प्राप्त सामग्रीके निमित्तसे अविशाम गतिसे परिणमन करता रहता है। यह चक्र अनन्त काळतक विवध रूपोंमें चाद है। यह एक स्थूल नियम है कि-प्रत्येक द्रव्य अपने परिणमनमें थानी अपनी अगली पर्यायमें उपादान होता है, वह स्वयं अतीतका उपादेय बन कर वर्तमानमें आता है और भविष्यत्के लिये उपादान बन जाता है। जिस प्रकार आधुनिक भौतिकवादियोंने पदार्थको सतत गतिशील माना है और उसमें दो विरोधी धर्मोंका समागम मानकर उसे अविराम गतिमय कहा है ठीक वही बात जैनदर्शनके उत्पादन्ययश्रीन्यसे ध्वनित होती है। पदार्थमें उत्पाद और न्यय इन दो विरोधी शक्तियोंका समागम है. जिसके कारण पदार्थ निरन्तर उत्पाद और व्ययके चक्रपर धूम रहा है। उत्पाद शक्ति जैसे ही नूतन पर्यायको उत्पन्न करती है तो व्यय शक्ति उसी समय पूर्वका नाश कर देती है। वैसे पूर्वके विनाश और उत्तरके उत्पादमें क्षणमेद नहीं है, दोनोंका कारण एक ही है और वह है उत्पादविनाशस्त्रभाव। इस अनिवार्य परिवर्तनके बावजूद भी कभी द्रव्यका अत्यन्त विनाश नहीं होता । जो द्रव्यधारा अनादि कालसे बहती चली आई है वह अनन्त कालतक बराबर बहती जायगी कहीं और कभी उसका विराम नहीं होगा। इसी तरह वह धारा कभी भी दूसरी द्रव्यधारामें विलीन नहीं होगी। किसी एक भी धाराका अस्तित्व समाप्त नहीं होगा इसी असांकर्य और अनन्त अविच्छिन्नत्वका नियामक श्रीव्य होता है।

<sup>(</sup>१) तुल्लना-"नासतो विद्यते भावः नाभावो विद्यते सतः।"-गीता २।१६।

<sup>(</sup>२) ''उत्पादम्ययध्रीन्ययुक्तं सत्''-त० सु० ५।३० । सिद्धिवि० ३।१९ ।

भीव्य और सन्तान-यहाँ यह प्रश्न स्वाभाविक है कि जैन जिस तरह प्रतिक्षण पर्यायोंका उत्पाद और व्यय मानते हैं बौद्ध भी उसी तरह पदार्थोंको क्षणपरिवर्तनशील कहकर क्षणिक मानते हैं। जिस प्रकार जैन धौन्य मानते हैं उसी प्रकार बौद्ध सन्तान मानते हैं, तब दोनोंकी पदार्थव्यवस्थामें क्या मौलिक अन्तर है ? यह सही है कि जैनका श्रीव्य द्रत्यका कोई ऐसा अपरिवर्तिषा अंश नहीं है जो पर्यायोंके बदलनेपर भी बदलता न हो। यदि द्रव्य ऐसे दो अंशोंका समुदाय माना जाय जिनमें एक अंश परिवर्तिण्यु हो और एक अंश अपरिवर्तनशील, तो ऐसी वस्तुमें नित्यपक्षमावी और अनित्यपक्षमावी दोनों ही दोष आयँगे। द्रव्यका अपनी पर्यायोंसे कथिञ्चत्तादात्म्य मानने पर तो पर्यायोंके परिवर्तित होनेपर कोई ऐसा अपरिवर्तित अंश द्रव्यमें बच ही नहीं सकता, अन्यथा उस अपरिवर्तनशील अंशसे तादातम्य रखनेके कारण शेष अंश भी अपरिवर्तनशील ही हो जायँगे और इस तरह द्रव्य कृटस्थनित्य हो जायगा। अतः या तो वस्तु सर्वथा परिवर्तनशील मानी जाय युनी चेतन वस्त भी अचेतन या अचेतन भी चेतन रूपसे परिणमन करनेवाली या फिर सदा कुटस्थनित्य सर्वदा अपरिवर्त नशील । पर वे दोनों मत वस्तुरिथतिके विपरीत हैं । सर्वथा नित्य वस्तुमें कोई अर्थिक्रिया न होनेसे समस्त लोकव्यवहार शिक्षा-दीक्षा और संस्कार आदिके प्रयत्न निष्फल हो जाँयमें क्योंकि उनका प्रभाव द्रव्यमें तो आ ही नहीं सकेगा । और यदि छर्चथा परिशर्तनशील वस्तु मानी जाय तो पूर्वका उत्तरके साथ कोई वास्तविक सम्बन्ध न होनेसे उच्छेदवादका प्रसङ्घ आयगा । इसमें भी करेगा कोई अन्य तथा भोगेगा कोई अन्य । इस तरह कृतनाश और अकृताम्यागम दोष आते हैं । इन दोनों एकान्तोंसे बचनेका जो मार्ग है उसे ही हम श्रीव्य या द्रव्य कहते हैं। जो न विलकुल अपरिवर्तनशील है और न इतना विलक्षण परिवर्तन करनेवाला ही जिससे एक अचेतन या चेतन अपनी तद्द्रव्यत्वकी सीमाको लाँधकर दूसरा चेतन या अचेतन बन जाय। सीधे शब्दोंमें उसकी यही परिभाषा हो सकती है कि-किसी विव-क्षित एक द्रध्यके प्रतिक्षण उत्पाद और व्यय करनेपर भी जिसके कारण उसका दूसरे सजातीय या विजातीय द्रव्यरूपसे परिणमन नहीं होता उस स्वरूपास्तित्वका ही नाम द्रव्य धौव्य या गुण है। बौद्धके द्वारा सन्तान भी इसी प्रयोजनसे माना गया है कि नियत पूर्वक्षण नियत उत्तरक्षणके साथ ही कार्यकारणभाव रखे क्षणान्तरसे नहीं। तात्पर्य यह कि~इस सन्तानके कारण ही एक चेतनक्षण अपनी धाराके ही उत्तर चेतनक्षणका कारण होता है विजातीय अचेतनक्षण और सजातीय चेतनान्तरक्षणका नहीं । वे स्वयं कहते हैं १-

### "यस्मिन्नेव तु सन्ताने आहिता कर्मवासना। फलं तत्रेव सन्धत्ते कार्पासे रक्तता यथा॥"

अर्थात् जिस सन्तानमें कर्मवासना है फल भी उसी सन्तानमें होता है, जैसे जिस कपासके बीजको लाखके रंगसे सींचा जाता है उसीसे उत्पन्न कपासमें लालिमा आती है।

इस तरह तास्त्रिक दृष्टिसे सन्तान और द्रव्यके प्रयोजन उपयोग या कार्यमें कोई अनन्तर नहीं है। अन्तर है उसके स्वरूपमें।

बौद्ध जिस 'सन्तान'से प्रतिनियत कार्यकारणभाव बैठानेका गुरुतर कार्य कराते हैं उसी सन्तानको पंक्ति और सेनाकी तरह 'मृषा' भी कहते हैं । जैसे दस मनुष्योंकी एक लाइनमें तथा सैनिक बोड़े आदिके समुदायमें पंक्ति और सेना नामका कोई एक अनुस्यूत पदार्थ नहीं है फिर भी उनमें पंक्ति और सेना व्यवहार हो जाता है। उसी तरह पूर्व और उत्तरक्षणमें कार्यकारणभावकी नियामक 'सन्तान' भी मृषा याने असत्य है, केवल व्यवहारके लिये किष्पत है। किन्तु औव्य या द्रव्यकी रिथति इस प्रकारकी सन्तानसे सर्वथा मिन्न है। वह क्षणकी तरह सत्य है। जिस प्रकार 'पंक्ति' की सत्ता व्यावहारिक या सांकेतिक है उस प्रकार द्रव्य या श्रीव्यकी सत्ता मात्र व्यावहारिक या सांकेतिक नहीं है किन्तु वह परमार्थसत् है। 'तब वह है क्या ?' इस प्रकार स्पष्ट उत्तर यह है कि जिस स्वरूपास्तित्वके कारण क्रमिक पर्यायें निश्चित तद्द्रव्यकी धारामें

<sup>(</sup>१) तत्त्वसं० पं० पृ० १८२ में उद्भृत प्राचीन श्लोक।

<sup>(</sup>२) ''सन्तानः समुदायश्च पङ्क्तिसेनादिवनमृषा ।''⊸बोधिच० पृ० ३३४ ।

१२४ प्रस्तावना

असंकरमावसे अनन्त कालतक परिवर्तित होकर चलीं जा रहीं हैं वही पर्यायों से कथां आतारात्म्यको प्राप्त स्वरूपास्तित्व ब्रीव्य या द्रव्य कहलाता है। पंक्तिके अन्तर्गत कोई भी पुरुप उस पंक्तिसे पृथक होकर दूसरी पंक्तिमें शामिल हो सकता है पर कोई भी पर्याय अपने द्रव्यसे चाहनेपर भी पृथक नहीं हो सकती और न द्रव्यान्तरमें विलीन ही हो सकती है। उसकी कार्यकारणभावके अनुसार जैसी क्रमिक स्थिति है उससे वह इधर-उधर नहीं जा सकती। यही तद्द्रव्यत्वका नियामक स्वरूप ब्रीव्य या द्रव्य पदसे लक्षित होता है। ब्रीद्धामिमत सन्तानका खोखलापन तो तब समझमें आता है जब ये निर्वाणमें चित्तसन्तिका समूलोच्छेद मान लेते हैं। प्रदीपनिर्वाणकी तरह चित्तनिर्वाण यदि माना जाता है तो चित्त एक अनादिकालीन उस धाराके समान रहा जो अन्तमें कहीं जाकर विलीन हो जाती है, उसका अपना मौल्कित्व सार्वकालिक न होकर अस्थायी ही सिद्ध होता है। किन्तु इस तरह किसी स्वतन्त्र अर्थका सर्वथा उच्छेद स्वीकार करना युक्ति और अनुभवके विरुद्ध तो है ही पदार्थव्यवस्थाके प्रारम्भिक नियमके प्रतिकृत्य भी है। अतः जैनाभिमत प्रीव्य पंक्ति और सेनाकी तरह बुद्धिकल्पत सांकितिक या व्यावहारिक न होकर तद्द्रव्यत्व रूप परमार्थ सत् है। इस तरह समस्त द्रव्य उत्पाद्व्यवश्रीव्यात्मक हैं, कोई भी इसका अपवाद नहीं है। ब्रीव्यक्त द्रव्य और उत्पाद और व्यक्ते पर्याय कहते हैं अतः उत्पादव्यय ब्रीव्यात्मकका अर्थ होता है द्रव्य-पर्यायात्मक तन्त्व। अकल्क्कदेवने प्रमेयके निरूपणमें द्रव्य और पर्याय विशेषात्मक तन्त्व प्रमाणका गोचर होता है।

# सामान्यविशेषात्मक अर्थ-

जैन दृष्टिसे पदार्थ अनन्तधर्मात्मक है। उसमें कुछ धर्म सामान्यात्मक हैं और कुछ विशेषात्मक। प्रत्येक पदार्थमें दो प्रकारके अस्तित्व हैं—एक स्वरूपास्तित्व और दूसरा साहश्यास्तित्व। एक द्रव्यको सजातीय या विजातीय किसी भी द्रव्यसे असङ्कीर्ण रखनेवाला स्वरूपास्तित्व है। इसके कारण एक द्रव्यकी पर्यायें दूसरे सजातीय या विजातीय द्रव्यसे असङ्कीर्ण रहकर पृथक् अस्तित्व रखतीं हैं। यह स्वरूपास्तित्व 'जहाँ विवक्षित द्रव्यकी इतरद्रव्यों से व्यावृत्ति करता है वहाँ वह अपनी कालक्रमसे होनेवाली पर्यायों अनुगत भी रहता है। सारांश यह कि स्वरूपास्तित्वसे अपनी पर्यायों में वो अनुगत प्रत्यय होता है तथा इतरद्रव्यों और उनकी पर्यायों में व्यावृत्तप्रत्यय। इस स्वरूपास्तित्वको ऊर्ध्वता सामान्य कहते हैं। इसे ही द्रव्य कहते हैं, क्योंकि यह अपनी क्रमिक पर्यायों में द्रवित होता है अर्थात् क्रमशः प्राप्त होता है।

दूसरा साहश्यास्तित्व है जो विभिन्नसत्ताक द्रव्यों में साहश्यमूलक अनुगत व्यवहार कराता है। जैसे कि स्वतन्त्र पृथक् सत्ता रखनेनाली अनेक गायों में 'गौ गौ' यह अनुगत व्यवहार करानेवाला गोत्व। इसे तिर्यक् सामान्य कहते हैं। यह साहश्यरूप है और प्रत्येक व्यक्ति परिसमात है। काली गायकी नीली गायसे जो सास्तादिमत्व आदि रूपसे समानता है वह दोनों में परिसमात है अर्थात् कालीगायका साहश्य नीली गायमें रहता है और नीली गायका साहश्य काली गायमें। दोनों या अनेक गायों में मोतियों में सतकी तरह पिरोया हुआ कोई एकगोल नहीं है। संक्षेपमें सार यह है कि—एक द्रव्यकी दो पर्यायों में अनुगत व्यवहार करानेवाला स्वरूपास्तित्व होता है। जिसे ऊर्ध्वतासामान्य द्रव्य या श्रीव्य कहते हैं। विभिन्न अनेक द्रव्यों में अनुगत व्यवहार करानेवाला साहश्यास्तित्व होता है। इसे तिर्यक् सामान्य कहते हैं।

इसी तरह विशेष भी दो प्रकार के हैं-एक पर्याय और दूसरा व्यतिरेक । एक द्रव्यकी दो पर्यायोंमें विलक्षण या व्यावृत्त प्रत्यय पर्यायनामक विशेषसे होता है तथा विभिन्न दो द्रव्योंमें व्यावृत्तप्रत्यय व्यतिरेक विशेषसे होता है। तात्पर्य यह कि एक द्रव्यकी पर्यायोंमें व्यावृत्तप्रत्यय 'पर्याय' विशेषसे और अनुगत प्रत्यय 'ऊर्ष्वता' सामान्यसे होता है जब कि विभिन्न द्रव्योंमें अनुगत प्रत्यय 'तिर्यक्सामान्यसे' और व्यावृत्त प्रत्यय 'व्यतिरेक' विशेषसे होता है। इस तरह प्रत्येक पदार्थ सामान्यविशेषात्मकके साथ-ही-साथ द्रव्यपर्यायात्मक भी होता है। 'द्रव्य' कहनेसे 'ऊर्ध्वता सामान्य और 'पर्याय' कहनेसे 'पर्याय' विशेष के ग्रहीत हो जानेसे

<sup>(</sup>१) सिद्धिवि० वि० ३।२३ । "इन्यपर्यायसामान्यविशेषात्मार्थगोचरम्"-न्यायवि० १।३ ।

सामान्यविशेषात्मकताका ही निरूपण होता है फिर भी 'सामान्यविशेषात्मक' विशेषणको पृथक् कहनेका प्रयोजन यही है कि पदार्थमें तिर्यक् यानी साहस्य सामान्य और व्यतिरेक विशेष भी है जो उसकी सामान्य-विशेषात्मकताको परिपूर्ण करते हैं। अतः साधारणतया सामान्यविशेषात्मक कहनेसे तिर्यक्सामान्यात्मक और व्यतिरेकविशेषात्मक पदार्थका ग्रहण होता है और द्रव्यपर्यायात्मक कहनेसे ऊर्ध्वतासामान्य और पर्यायविशेषात्मक कहनेसे उर्ध्वतासामान्य और पर्यायविशेषात्मक वस्तुका दोध होता है।

यद्यपि सामान्यविशेपात्मक कहनेसे द्रव्यपर्यायात्मकत्वका वोध हो जाता है फिर भी 'द्रव्यपर्यायात्मकः' विशेषणसे यह स्चित होता है कि कोई भी पदार्थ द्रव्यपर्यायात्मकता यानी उत्पादव्यय-बीव्यात्मकता या परिणामीस्वभावके बाहर नहीं है। पदार्थ द्रव्यपर्यायात्मक न होकर भी सामान्यविशेषात्मक हो सकता है जैसे कि नैयायिक द्वारा स्वीकृत पृथिव्यादिके अणु । अतः समस्त पदार्थोमें निरपवाद परिणामिरूपता स्चित करनेके लिये द्रव्यपर्यायात्मक विशेषण पृथक् दिया गया है। सामान्यविशेषात्मक विशेषण पदार्थके धर्मोको विषय करता है जब कि द्रव्यपर्यायात्मक विशेषण पदार्थके परिणमनका निर्देश करता है। इस तरह सामान्यविशेषात्मक और द्रव्यपर्यायात्मक पदार्थ प्रमाणका प्रमेय होता है।

### प्रवेचके भेद-

जैन परम्परामें प्रमेय अर्थात् द्रव्योंके मूलतः दो भेद हैं एक चेतन और दूसरा अचेतन । चैतनद्रव्य आत्मा या जीव है और अचेतन पुदल धर्म अधर्म आकाश और कालके भेदसे पाँच प्रकारके हैं ।

१ पुद्गल-स्प, रस, गन्ध और स्पर्शवाले परमाणु पुद्गल द्रव्य हैं। ये अनन्त हैं। इनमें मूलतः पृथिवी, जल, अग्न और वायु आदि मेद नहीं है। ये भेद तो जब अनेक पुद्गल परमाणु मिलकर स्कन्ध बनते हैं तब होते हैं। पुद्रल परमाणु जब स्कन्ध बनते हैं तब उनका रासायनिक बन्ध हो जाता है। उस समय उस स्कन्धमें जितने पुद्रल परमाणु सम्बद्ध हैं सबका लगभग एक जैसा परिणमन हो जाता है। और उसी औसत परिणमन अनुसार स्कन्धमें स्पविदोष और रसविशेष आदिका व्यवहार होता है। जब किसी एक आम आदि स्कन्धमें सड़ाँद पैदा होती है तो इसका अर्थ है कि उस हिस्सेक परमाणु अब एक स्कन्ध अवस्थामें नहीं रहना चाहते, और वे धीरे-धीरे स्कन्धकी सत्ता समाप्त कर देते हैं। यह समस्त जगत् इन्हीं पुद्रल परमाणुओं वे विविध परिणमनोंका खेल है। प्रतिसमय उनका कोई न कोई परिणमन करनेका निज स्वभाव है, अतः जब जैसी सामग्री मिलती है उसके अनुसार उनके विचित्र और अचिन्त्य परिणमन होते रहते हैं। पुद्रलका अर्थ है पूरण और गलन होना। यानी जिसमें कुछ आता रहे और जाता रहे।

धर्म द्रव्य-एक लोकव्यापी अमूर्त द्रव्य जो गमनशील जीव और पुदलोंकी गतिमें सहायक होता है । यह यद्यपि गतिका प्रेरक नहीं होता पर इसके दिना गति नहीं हो सकती ।

अधर्म द्रव्य-लोकच्यापी अमूर्त द्रव्य जो स्थितिशील जीव और पुद्रलोंकी स्थितिमें सहायक होता है। यह भी प्रेरक नहीं होता पर इसके बिना स्थिति नहीं हो सकती। इन दो द्रव्योंके माननेका प्रयोजन यह है कि अनन्त आकाशमें इस लोक-विश्वका अमुक आकार या सीमा तभी बन सकती है जब उस सीमाके आगे जीव और पुद्रल नपाये जाँय। इन द्रव्योंके अमावके कारण लोककी सीमाके आगे जीवादि द्रव्य नहीं पाये जाते। यानी लोक और अलोकका विभाग इन द्रव्योंके कारण होता है। इन पाँच अजीव या अचेतन द्रव्योंके अतिरक्त अनन्त जीव-द्रव्य हैं।

आकारा द्रव्य-अनन्त अमूर्त एक द्रव्य है जिसमें समस्त द्रव्योंका अवगाह होता है। इसके दो विभाग अन्य द्रव्योंके अवस्थानकी अपेक्षा हो जाते हैं। जहाँतक अन्य द्रव्य पाये जाते हैं वह लोकाकारा है, जहाँ केवल आकारा ही आकारा है वह अलोकाकारा है।

काल द्रव्य-लोकाकाशव्यापी असंख्य कालाणु द्रव्य हैं, जो स्वयं तो परिवर्तन करते ही हैं साथ ही अन्य द्रव्योंके परिवर्तनमें निमित्त भी होते हैं। घड़ी, घण्टा, दिन आदि काल-व्यवहार इन्हींके निमित्तसे होता है। १३६ प्रस्तावना

### जीवका स्वरूप-

भारतीय दर्शन ही क्या विश्वके दर्शनों भें 'आत्मा' एक समस्या रही है। चार्याकको छोड़कर शेष सभी दर्शनोंने जड़तत्त्वसे पृथक् आत्मतत्त्व स्वीकार किया है जो परलोकगामी होता है तथा बन्धनमुक्त हो जाता है, भले ही उसे चित्तप्रवाह कहा हो या अन्य कोई संज्ञा दी हो। चार्वाक चैतन्यशक्ति तो मानता है पर उसका उद्गम पृथिवी जल आदि भूतचतुष्ट्यके विशिष्ट रासायनिक मिश्रणसे स्वीकार करता है। उसके मतसे पृथिवी जल अग्नि और वायुथे चार ही मूल तत्त्व हैं। इनके समुदायसे शरीर इन्द्रियाँ आदि उत्पन्न होती हैं और उनसे चैतन्य अभिव्यक्त या उत्पन्न होता है। शरीरके नष्ट होते ही उसका अस्तित्व समाप्त हो जाता है। इसके मतसे किसी परलोकगामी जीवकी सत्ता नहीं है।

वैदिक परम्परामें अन्त<sup>र</sup> प्राण' इन्द्रिय' मर्न' प्रज्ञा' प्रज्ञान' विज्ञान' और आनन्द' रूपमें आत्माका वर्णन मिलता है। फिर उसका चेतन "ब्रह्मके रूपमें भी निरूपण है। बृहदारण्यक उपनिपद (४।४।२०) आदिमें इसका अजर अमृत अन्यय अज शास्त्रतके रूपमें विस्तृत वर्णन आता है। इस तरह सामान्यतया उपनिषद् धारामें आत्माको स्वतन्त्र तत्त्व माननेका विचार बहुत प्राचीनकालसे चाल् था । बुद्ध स्वयं अनात्मवादी थे । किन्तु उन्होंने अपने 'अनात्मवाद'में उपनिषत्के नित्य शास्त्रवत आत्माका निपेष किया है न कि आत्माके अस्तित्वका ही। वे आत्माको जिस प्रकार नित्य या शास्वत नहीं मानना चाहते थे उसी प्रकार चर्वाकोंकी तरह उच्छित्न भी नहीं मानना चाहते थे। उन्हें जिस प्रकार शास्वतवादमें खतरा दिखाई देता था उसी तरह जच्छेदवादमें भी। इसलिये उन्होंने आत्माकै स्वरूपको पहिले तो 'अन्याकृत' ही रखा। यदि किसीने कहलवानेका प्रयक्ष भी किया तो उन्होंने इतना ही कहा कि न वह शाखत है और न उच्छिन । दो 'न' के सहारे उन्होंने आत्माको 'अशाश्वत अनुच्छिन्न' रूपसे व्यक्त किया है। बुद्ध जन्म-मरण परलोक बन्धन और निर्वाण आदि सभी मानते थे पर इनका आधार स्थायी तत्व नहीं मानना चाहते थे। उन्हें जिस प्रकार बाख्वत-आत्मवादमें आत्माके निर्विकारी या अपरिणामी रहनेसे ब्रह्मचर्य दीक्षा आदि उपायोंसे आत्मसंशोधन या निर्वाण असम्भव दिखता था उसी तरह चार्वाकके उच्छेदनादमें भी ब्रहाचर्य आदिकी निरर्थकता साफ साफ दिखाई देती थी। इसीलिये वे अपने भिक्षुओंको इन दोनों अन्तोंसे वचनेकी सलाह देते थे। उनका कहना था कि चित्त प्रवाह प्रतिक्षण परिवर्तित होता हुआ बहता चला आ रहा है, पूर्वसे उत्तर उत्पन्न होता जाता है। पूर्व नष्ट होता है तो उसी उपादानसे उत्तर उलन्त हो जाता है। जो भी संस्कार पूर्वमें प्राप्त थे वे उत्तरमें परिवर्तित होनेपर भी आते हैं। अतः ब्रह्मचर्य दीक्षा आदिसे यदि चित्तको अभिसंस्कृत किया जाता है तो उससे आगे उत्पन्न होनेवाला चित्त क्रमशः निरास्रव वन सकता है। इसमें ब्रह्मचर्य दीक्षा आदिकी निर्वेट बैराम्य निरोध और निर्वाण आदिके छिए सार्थकता है।

उपनिषद्वादी आस्माको नित्य मानकर उसे रागादिद्वन्द्वीसे रहित बीतराग बनाना चाहते थे तो । बुद्ध उसे क्षण परिवर्तित मानकर भी बीतराग बनाना चाहते थे । दोनोंका लक्ष्य एक था, पर विचार या दृष्टि-कोण जुदे-जुदे थे । जैन परम्परामें जीवका स्वरूप इस प्रकार बताया है—

> "जीवो उवओगमओ अमुत्ति कत्ता सदेहपरिमाणो। भोत्ता संसारत्थो सिद्धो सो विस्ससोहगई"॥"

- (१) ''पृथिव्यापस्तेजो वायुरिति तत्त्वानि, तत्समुद्ये शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञाः ।''-तत्त्वोप० ए० १।
- (२) "तेभ्यश्वैन्यम्"-तश्वसं० प० ए० ५२० में उद्धत ।
- (३) तैति० राशर ।
- (४) छान्दोग्य० ४।३।३ ।
- (५) बृहदा० शपा२१ ।
- (६) तैसि० २।३।
- (७) कीषीतकी ३।२ ।
- (८) ऐतरेय ३।२ ।
- (९) तैत्ति । रा४।
- (१०) तैसि० राप।
- (११) तैत्ति० शह।

(१२) द्रव्यसं० गा० २।

जीव उपयोगरूप है, अमूर्त है कर्त्ता और भोक्ता है, खदेहपरिमाण है, संसारी है और सिद्ध हो जाता है। वह स्वभावसे अर्ध्वगमनशिल है।

यह बताया जा चुका है कि चैतन्य ही जीवका स्वरूप है, वही चैतन्य ज्ञान और दर्शन अवस्थाओंमें परिणत होता है । न्यायवैशेषिक आत्मासे ज्ञानको भिन्न मानकर उसमें ज्ञानादिका समवाय मानते हैं जबकि जैन चैतन्यको स्वरूपभूत गुण ।

जीवको अमूर्त सभी जीववादी मानते हैं। पर जैन-परम्परा संसारी अवस्थामें सदा कर्मपुद्रलों से बन्धन रहनेके कारण उसे व्यवहारदृष्टिसे मूर्त मान लेती है । सांख्यका आत्मा सदा कुटस्थ नित्य है । नैयायिकके आत्मा तक किसी परिणमनकी पहुँच नहीं है, वह गुणोंतक ही सीमित है और गुण पृथक पदार्थ हैं। बौद्धके वहाँ परिणमन है पर परिणमनोंका आधार कोई नहीं है जब कि जैन परिणमन भी मानता है और उसका आधार भी। इसलिये संसारी अवस्थामें जब कि उसका वैभाविक-विकारी परिणमन होता है, आत्माको कथञ्चित् मूर्त भी माना गया है। उसे स्वयं कर्ता और भोक्ता भी माना है। सांस्यके मतमें कर्तृत्व प्रकृतिमें है और भोक्तृत्व आत्मामें है। यह भोक्तृत्व भी ऊपरी है। वह इतना ही है कि वृद्धिरूपी उभयदर्शों दर्पणमें चैतन्य भी प्रतिफलित होता है और विषय भी । दोनोंका बुद्धि-दर्पणमें एक साथ प्रतिफलित हो जाना ही भोग है। तात्पर्य यह कि सब कुछ परिणमन होता है प्रकृतिमें किन्तु पुरुषमें भोक्तल मान लिया जाता है। बौद्धने कर्तृत्व और भोक्तृत्व एक ही चित्तधारामें घटाया है। जैनका आत्मा तो उत्पाद-त्यय-श्रीत्यात्मक परिणमन करनेके कारण कर्तृत्व और भोक्तृत्व पर्यायसे स्वयं परिणत होता है। वॅथता भी वही है और मुक्त भी वही होता है। अनादिकालसे वह मूर्त कर्मपुदलोंसे बद ही चला आ रहा है। इसीलिये अनादि कालसे ही वह कथंचित मूर्त है और कर्मानुसार प्राप्त छोटे-बड़े शरीरके अनुसार संकोच और विकास करके उस शरीरके प्रमाण आकारवाला होता है। चूँकि स्वभावतः वह अमूर्त-द्रव्य है, पुद्रलसे जुदा है, और वासनाओंके कारण संसार अवस्थामें विकृत हो रहा है अतः सम्यग्दर्शन सम्यग्हान और सम्यक् चारित्र आदि प्रयत्नोंसे धीरे-धीरे शुद्ध होकर कर्म-बन्धनसे मुक्त सिद्ध हो जाता है, उस समय उसका आकार अन्तिम शरीर जैसा ही रह जाता है। कारण यह बताया गया है कि जीवके प्रदेशोंमें संकोच और विकास दोनों ही कर्म-सम्बन्धसे होते थे। जब कर्म-बन्धन छूट गया तब जीवके प्रदेशोंके फैलनेका भी कारण नहीं रह जाता, अतः वे अन्तिम शरीरसे कुछ न्यून आकारवाले रह जाते हैं।

आत्माके आकारके सम्बन्धमें उपनिषदों में अनेक मत हैं—उसे अणुपरिमाण', चावल या जबके दानों के बराबर, अंगुष्टप्रमाण और बिलस्तप्रमाण आदि रूपरे माना है। आत्माको देहपरिमाण माननेके विचार भी उपनिषदों में पाये जाते हैं । किन्तु अन्ततः उपनिषदों का झुकाब उसे सर्व मत माननेकी ओर है। चार्वाकका देहको ही आत्मा मानने और जैनका देहपरिमाण आत्मा माननेमें मूलभूत भेद यही है कि जैन आत्माको स्वतन्त्र द्रव्य मानते हैं जब कि चर्चाककी यहाँ उसकी स्वतन्त्र सत्ता नहीं है।

व्यापक आत्मवादियों के मतसे मुक्त अवस्थामें आत्मा जहाँ का तहाँ जैसा का तैसा बना रहता है। व्यापक होने के कारण उसका प्रकृति और मनसे संयोग भी बना रहता है। अन्तर इतना ही हो जाता है कि जो प्रकृति संसार अवस्थामें उसके प्रति प्रवृत्ताधिकार थी वह निवृत्ताधिकार हो जाती है। जो मन अपने संयोगसे संसारदशामें पुरुपमें बुद्धि सुख-दुःख आदि उत्पन्न करता था वह मोक्ष अवस्थामें उसके प्रति नपुंसक हो जाता है। तास्पर्य यह हुआ कि मुक्ति प्रकृति या मनकी हुई। आत्माने तो अपने नित्य सर्वगत स्वभावको न पहिले छोड़ा था और न अब नया प्राप्त ही किया है, वह तो जैसा का तैसा है।

बुद्धने निर्वाण अवस्थामें चित्तका क्या होता है इस विषयमें मीन रखा है, उसे अव्याकृत कहा है। किन्तु प्रदीप निर्वाणकी तरह आत्मनिर्वाणकी कल्पना यानी चित्तके सर्वथा उच्छिन्न होनेकी बात पदार्थ-

<sup>(</sup>१) मैत्र्यु० ६।३८ ।

<sup>(</sup>२) बृहदा० पादा ।

<sup>(</sup>३) कठोप० रारा१२ ।

<sup>(</sup>४) छान्दो० पा१८।१ ।

<sup>(</sup>५) तैत्ति ० १।२ । कौषतकी धार ।।

स्थितिके मूल दार्शनिक सिद्धान्तके विरुद्ध है। यह तो चार्वाक जैसा ही हुआ। जिस प्रकार चार्वाक चित्त या जीवका उच्छेद शरीरके साथ ही स्वीकार करता है उसी प्रकार बौद्धोंने भी उसका संसारके साथ उच्छेद मान लिया है। अन्तर यह अवश्य है कि चार्वाक उसका प्रारम्भ गर्भसे मानता है तो ये उसका 'प्रारम्भ' न मानकर उसे अनादि मानते हैं। पर आत्मा या चित्त न चार्वाकके मतमें मीलिक तस्व हुआ और न प्रदीपनिर्वाणयादी बौद्धों के यहाँ। मैं पहिले लिख आया हूँ कि बौद्धोंमें जब दार्शनिक वाद-विवादका युग आया और चारों ओरसे उनपर इस उच्छेदबादके दूषणींकी बौछार पड़ने लगी तो शान्तरक्षित और तत्पूर्ववर्ती कुछ आचायोंने मुक्तिमें भी शुद्धचित्तकी सत्ता स्वीकार करनेके मतका प्रतिपादन किया। तत्त्वसंग्रह पंजिका (१०१०) में आ० कमलशील यह प्राचीन कोक उद्धृत करते हैं—

### "चित्तमेव हि संसारो रागादिक्लेशवासितम्। तदेव तैर्विनिर्मुक्तं भवान्त इति कथ्यते॥"

अर्थात् जो चित्त रागादिक्केशसे वासित होकर संसार कहलाता है वही जब रागादिक्केशोंसे रहित हो जाता है तो भवान्त कहा जाता है। इतना ही नहीं शान्तरक्षित तो अत्यन्त स्पष्ट शब्दोंमें लिखते हैं कि— 'मुक्तिनिमेंछता धियः''-अर्थात् बुद्धिकी निमेंछता ही मुक्ति हैं। इस चित्तशुद्धिरूप मुक्तिका श्रीतपादन करनेपर ही उनकी दार्शनिक वाद-विवादमें रक्षा हो सकी है।

देहरे भिन्न आत्माकी सत्ता सिद्ध करनेके लिए 'अहम्' प्रत्यय ही सबसे बड़ा प्रमाण है, जो 'अहं सखी. अहं दःखी' आदिके रूपमें प्रत्येक प्राणीके अनुभवमें आता है। मनुष्योंके अपने अपने जन्मान्तरीय संस्कार होते हैं, जिनके अनुसार वह इस जन्ममें अपना विकास करता है। जन्मान्तरके स्मरणकी अनेकों घटनाएँ सनी गयी हैं, जिनसे यह सिद्ध होता है कि इस वर्तमान शरीरको छोड़कर आत्मा नये शरीरको धारण करता है। यह ठीक है कि इस कर्म-परतन्त्र आत्माकी स्थिति बहत कुछ शरीर और शरीरके अवयवों के अधीन हो रही है, किसी रोगरी मस्तिक के विकृत हो जानेपर समस्त अर्जित ग्रान विस्मृतिके गर्भमें चला जाता है. रक्तचापकी कमीवेसी होनेपर उसका हृदयकी गति और मनोभावोंके ऊपर गहरा प्रभाव पडता है। आधनिक भतवादियोंने मी (Thyroid and Pituitary) थाइराइड और पिचुयेटरी प्रनिथयोंसे उत्पन्न होनेवाले (Hormone) नामक द्रव्यके कम हो जानेपर ज्ञानादिगुणोंमें कमी आ जाती है, यह सिद्ध किया है। किन्त यह सब देहपरिमाणवाले स्वतन्त्र आत्मतत्त्वके माननेपर ही सम्भव हो सकता है । क्योंकि संसारीदशामें आत्मा इतना परतन्त्र है, कि उसके अपने निजी गुणोंका विकास भी इन्द्रियादिके सहारेके बिना नहीं हो पाता । ये भौतिक द्रव्य उसके सुणविकासमें उसी तरह सहारा देते हैं. जैसे कि झरोखेरे देखनेवाले पुरुषको देखनेमें झरोखा सहारा देता है। कहीं कहीं जैन प्रन्थोंमें जीवके स्वरूपका वर्णन करते समय 'पुद्रल' विशेषण भी दिया है, यह एक नई बात है। वस्तुतः वहाँ उसका तात्पर्य इतना ही है कि जीवका वर्तमान विकास और जीवन जिन आहार, शरीर, इन्द्रिय, भाषा, मन और श्वासोच्छासके सहारे होता है, वे सब पौद्रलिक हैं। इस तरह निमित्तकी दृष्टिसे उसमें पुद्रल विशेषण दिया गया है. स्वरूपकी दृष्टिसे नहीं । आत्मवादके प्रसङ्गमें जैन-दर्शनका उसे शरीररूप न मानकर पृथक तत्त्व स्वीकार करके शरीरपरिमाण मानना अपनी अनोखी सुझ है, और इससे भौतिकवादियोंके द्वारा दिये जानेवाले आक्षेपोंका निराकरण हो जाता है।

इच्छा, संकरपशक्ति और भावनाएँ केवल भौतिक मिस्तिष्ककी उपज नहीं कही जा सकतीं, क्योंकि किसी भी भौतिक यन्त्रमें स्वयं चलने, टूटनेपर अपने आपको सुधारने और अपने सजातीयको उत्पन्न करनेकी क्षमता नहीं देखी जाती। अवस्थाके अनुसार बढ़ना, घावका अपने आप भर जाना, जीर्ण हो जाना इत्यादि ऐसे धर्म हैं, जिनका समाधान केवल भौतिकतासे नहीं हो सकता। हजारों प्रकारके छोटे-बड़े यश्चोंका आविष्कार, जगत्के विभिन्न कार्य-कारणभावोंका स्थिर करना, गणितके आधारपर ज्योतिर्विद्याका विकास

<sup>(</sup>१) तत्त्वसं० पृ० १८४।

<sup>(</sup>२) "जीवो कत्ता य वता य पाणी भोत्ता य पोग्गलो ।"-अंगप० २।८६ ।

मनोरम कल्पनाओंसे साहित्याकाशको रंग-विरंगा करना आदि एक स्वयं समर्थ, स्वयं चैतन्यशाली द्रव्यका ही कार्य है। प्रश्न उसके व्यापक, अणु-परिमाण या मध्यम-परिमाणका हमारे सामने हैं। अनुभवसिद्ध कार्य-कारणभाव हमें उसे संकोच और विस्तारस्वभाववाला द्रव्य माननेको प्रेरित करता है। किसी असंयुक्त अखण्ड द्रव्यक्षे गुणोंका विकास नियत प्रदेशोंमें नहीं हो सकता।

जैन देखने और दूँधनेकी शक्ति केवल उन-उन आत्मप्रदेशोंमें नहीं मानते, अपितु सम्पूर्ण आत्मामें मानते हैं ! आतमा अपने पूर्ण दारीरमें सिक्रय रहता है। अतः वह उन-उन चक्षु, नाक आदि उपकरणोंके झरोखोंसे रूप और गन्य आदिका परिज्ञान करता है। अपनी वासनाओं और कर्मसंस्कारोंके कारण ही उसकी अनन्त शक्ति इस प्रकार छिन्न-विच्छिन्न रूपसे प्रकट होती हैं। अतः प्रतीति, अनुभव और युक्ति हमें सहज ही इस नतीजेपर पहुँचा देती है कि आत्मा केवल भतचतृष्ट्यरूप नहीं है, किन्तु उनसे मिन्न, पर उनके सहारे अपनी शक्तिको विकसित करनेवाला स्वतन्त्र, अखण्ड और अमृतिक पदार्थ है । इसकी आनन्द और सीन्दर्यानुभृति स्त्रयं इसके स्त्रतन्त्र अस्तित्वके खासे प्रमाण हैं। राग और देषका होना तथा उनके कारण हिंसा आदिके आरम्भमें जुट जाना, भौतिक यन्त्रका काम नहीं हो सकता ! कोई भी यन्त्र अपने आप चले, स्वयं विगड जाय और विगड़नेपर अपनी मरम्मत स्वयं करले, स्वयं प्रेरणा ले और समझ-बुझकर चले यह असम्भव है। चैतन्य इन्द्रियोंका धर्म भी नहीं हो सकता: क्योंकि इन्द्रियोंके बने रहनेपर भी चैतन्य नष्ट हो जाता है। चैतन्य यदि प्रत्येक इन्द्रियका धर्म माना जाता है तो एक इन्द्रियके द्वारा जाने गये पदार्थका इन्द्रियान्तरसे अनु-सन्धान नहीं होना चाहिए । पर इमली या आमकी फॉकको देखते ही जीभमें पानी आ जाता है । अतः ज्ञात होता है कि आँख और जीम आदि इन्द्रियोंका प्रयोक्ता कोई सूत्र-संचालक अवस्य है। जिस प्रकार शरीर अन्वेतन है उसी तरह इन्द्रिय भी अन्वेतन हैं। अतः अन्वेतनसे न्वेतन्यकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। यदि हो तो उसके रूप रस गन्ध और स्पर्श आदिका अन्वय चैतन्यमें उसी तरह होना चाहिए जैसे कि मित्रीके स्पादिका अन्यय मिट्टीसे उत्पन्न घड़ेमें होता है। जीवको पृथक सिद्ध करनेकी युक्तियोंका संग्रह इस प्रकार है-

# "तव्हर्जस्तनेहातो रक्षोदष्टेः भवस्मृतेः। भृतानन्वयनात् सिद्धः प्रकृतिक्षः सनातन ॥"

अर्थात् तत्काल उत्पन्न हुए बारूककी स्तनपानकी चेष्टासे, भूत राक्षस आदिके सद्भावसे, परलोकके स्तरणसे और मौतिक रूपादि गुणोंका चैतन्यमें अन्वय न होनेसे एक अनादि अनन्त आत्मा पृथक् द्रव्य सिद्ध होता है, जो सबका ज्ञाता है।

सिद्धिवि॰ (२।२५) में आत्माको पृथक् सिद्ध करनेके लिये धर्मकीर्तिकी सन्तानान्तरसिद्धिवाली युक्ति भी दी है कि—जब हम अपनी देहमें बचन व्यापार आदि चेष्टाओंकी बुद्धिपूर्वक उत्पत्ति देखते हैं और उन्हीं चेष्टाओंको दूसरोंके शरीरमें देखते हैं तब यह सहजमें कल्पना होती है कि उनमें भी बुद्धि है।

यह आत्मा स्वयं अपने कर्मोंका कर्ता और भोक्ता होता है। इसे पुण्य और पापको भोगनेके लिये स्वर्ग और नरक भेजनेवाले किसी प्रमु की सत्ता जैनपरभरा नहीं मानती। प्राकृतिक नियमोंके अनुसार समस्त स्रिधिक स्वयं चालित है।

इस प्रकार जैन-परम्परामें छह द्रव्य मौलिक माने गये हैं। सभी निरपवाद रूपसे द्रव्यपर्यायात्मक और सामान्यविशेषात्मक हैं।

\*

### ३ नयमीमांसा

अधिगमके उपायोंमें प्रमाणके साथ नयका भी निर्देश किया गया है। प्रमाण वस्तुके पूर्णरूपको ग्रहण करता है और नय प्रमाणके द्वारा एहीत वस्तुके एक अंशको जानता है। ज्ञाताका वह अभिप्राय-

<sup>(</sup>१) प्रमेयरसमाला ४।८ में उद्धत।

विशेष 'नय है जो प्रमाणके द्वारा जानी गयी वस्तुके एक देशको स्पर्ध करता है। वस्तु अनन्तधर्मवाली है। प्रमाणज्ञान उसे समग्रभावसे ग्रहण करता है, उसमें अंशविभाजन करनेकी ओर उसका रूक्ष नहीं होता। जैसे 'यह घड़ा है' इस ज्ञानमें प्रमाण घड़ेको अखंडमावसे उसके रूप रस गन्ध स्पर्ध आदि अनन्त गुणधर्मोंका विभाग न करके पूर्णरूपमें ज्ञानता है जब कि नय उसका विभाजन करके 'रूपवान् घटः' 'रसवान् घटः' आदि रूपमें उसे अपने-अपने अभिप्रायके अनुसार ज्ञानता है। एक बात घ्यानमें रखनेकी है कि प्रमाण और नय ज्ञानकी ही वृत्तियाँ हैं, ज्ञानात्मक पर्यायें हैं ! जब ज्ञातकी सकल्प्रहणकी दृष्टि होती है तब उसका ज्ञान प्रमाण होता है और जब उसी प्रमाणसे एहीत वस्तुको खंडशः ग्रहण करनेका अभिप्राय होता है तब वह अंशग्राही अभिप्राय नय कहलाता है। प्रमाणज्ञान नयकी उत्पत्तिके लिये भूमि तैयार करता है।

यद्यपि छद्मस्थोंके सभी सान वस्तुके पूर्णरूपको नहीं जान पाते फिर भी जितनेको वह जानते हैं उनमें भी उनकी यदि समग्रग्रहणकी दृष्टि है तो वे सकलग्राही ज्ञान प्रमाण हैं और अंशग्राही विकलज्ञान नय। 'रूपवान घटः' यह ज्ञान भी यदि रूपमुखेन समस्त घटका शान अखंडभावसे करता है तो प्रमाणकी ही सीमामें पहुँचता है और घटके रूप रस आदिका विभाजनकर यदि घड़ेके रूपको मुख्यतया जानता है तो वह नय कहलाता है। प्रमाणके जाननेका क्रम एक देशके द्वारा भी समग्रकी तरफ है जब कि नय समग्र वस्तुको विभाजितकर उसके अंशविशेषकी ओर झकता है। प्रमाण चक्षुके द्वारा रूपको देखकर भी उस द्वारसे पूरे घड़ेको आत्मसात् करता है और नय उस घड़ेके खण्डकर उसके रूप आदि अंशोंको जाननेकी ओर झकता है। इसीलिये प्रमाणको सकलादेशी और नयको विकलादेशी कहा है। प्रमाणके द्वारा जानी गई वस्तुको शब्दकी तरंगोंसे अभिव्यक्त करनेके लिए जो ज्ञानकी रझान होती है वह नय है।

#### नय प्रमाणका एक देश हैं~

'नय प्रमाण है या अप्रमाण ?' इस प्रश्नका समाधान 'हाँ और ना' में नहीं किया जा सकता ? जैसे कि बड़ेमें भरे हुए समुद्रके जलको न तो समुद्र कह सकते हैं और न असमुद्र ही । नय' प्रमाणसे उत्पन्न होता है अतः प्रमाणात्मक होकर भी अंशग्राही होनेके कारण पूर्ण प्रमाण नहीं कहा जा सकता और अप्रमाण तो वह हो ही नहीं सकता । अतः जैसे घड़ेका जल समुद्रेकदेश है उसी तरह नय भी प्रमाणेकदेश है अप्रमाण नहीं ! नयके द्वारा ग्रहण की जानेवाली वस्तु भी न तो पूर्ण वस्तु कही जा सकती है और न अवस्तु किन्तु वस्त्वेकदेश ही वह हो सकती है । तात्पर्थ यह कि प्रमाणसागरका वह अंश नय है जिसे ज्ञातने अपने अभिग्रायके पात्रमें भर लिया है । उसका उत्पत्तिस्थान समुद्र ही है, पर उसमें वह विशालता और समग्रता नहीं है जिससे उसमें सब समा जाता है । लोग जैसे अपने छोटे-बड़े पात्रके अनुसार ही जल ग्रहण करते हैं उसी तरह प्रमाणकी रंगशालामें नय अनेक रूपों और वेशों में अपना नाटक रचता है ।

सुनय दुर्नय-यद्यपि अनेकान्तात्मक वस्तुकै एक-एक अंदा अर्थात् धर्मोंको विषय करनेवाले अभिशायविद्योष प्रमाणकी सन्तान हैं पर इनमें यदि सुमेल, परस्परप्रीति और अपेक्षा है तो ही ये सुनय हैं अन्यथा दुर्नय । नय अनेकान्तात्मक वस्तुके अमुक अंदाको मुख्यभावसे ग्रहण करके भी अन्य अंदोंका निराकरण नहीं करता, किन्तु उनके प्रति तटस्थभाव रखता है। पिताकी जायदादमें जैसे सभी सन्तानोंका समान हक होता है और सप्त वही कहा जाता है जो अपने अन्य मांह्योंके हकको ईमानदारीते स्वीकार करता है, उनके इड्पनेकी कुचेष्टा नहीं करता किन्तु सन्दाव ही उत्पन्न करता है, उसी तरह अनन्तधर्मा वस्तुमें सभी नयोंका समान अधिकार है और सुनय वही कहा जायगा जो अपने अंदाको मुख्यरूपसे ग्रहण करके भी अन्यके

नासमुद्रः समुद्रो वा समुद्रांशो यथोच्यते ॥" --त० ३को० १।६। नयविवरण ३को० ६।

<sup>(</sup>१) ''ज्ञान् णामभिसन्धयः खलु नयाः''-सिद्धिवि० १०।१। ''नयो ज्ञानुरभिप्रायः''-ल्डघी० इस्रो० ५२। (२) सिद्धिवि० १०।३।

<sup>(</sup>३) "नायं श्रस्तु न चावस्तु वस्त्वंशः कथ्यते यतः ।

अंशोंको गौण करे पर उनका निराकरण न करे, उनकी अपेक्षा करे और उनके अस्तित्वको स्वीकार करे। जो दूसरेका निराकरण करता है और अपना ही अधिकार जमाता है वह कपूतकी तरह दुर्नय 'कहलाता है।

प्रमाणमें पूर्ण वस्तु समाती है नय एक अंशको मुख्यरूपसे अहण करके भी अन्य अंशोंको गौण करता है, उनकी अपेक्षा रखता है और तिरस्कार तो कभी नहीं करता; किन्तु दुर्नय अन्यनिरपेक्ष होकर अन्यका निराकरण करता है। प्रमाण तत् और अतत् सभीको जानता है, नयसे तत्की प्रतिपत्ति होती है पर दुर्नय अन्यका निराकरण करता है। प्रमाण 'सत्'को प्रहण करता है, नय 'स्थात्सत्' इस्तरह सापेक्ष रूपसे जानता है जबिक दुर्नय 'सदेव' ऐसा अवधारणकर अन्यका तिरस्कार करता है। सापेक्षता ही नयका प्राण है। आचार्य सिद्धसेनने अपने सन्मतिसूत्र (११२१-२५) में कहा है कि---

### ''तम्हा सन्वे वि णया मिरछादिद्वी सपक्खपडिवद्धा । अण्लोण्णणिहिस्रवा उण हवंति सम्मत्तसन्भावा ॥''-सन्मति० १।२२ ।

अर्थात् वे सभी नय भिष्यादृष्टि हैं जो अपने ही पक्षका आग्रह करते हैं—परका निपेध करते हैं। िकन्तु जब वे ही परस्पर सापेक्ष और अन्योन्याश्रित होते हैं तब सम्यक्त्वके सद्भावक होते हैं अर्थात् सम्यगृहृष्टि होते हैं। जैसे अनेक प्रकारके गुणवाली वैद्धर्य आदि भिणयाँ महामूल्यवाली होकर भी यदि एक सूत्रमें पिरोई हुई न हों, परस्पर घटक न हों तो 'रलावली' सज्ञा नहीं पा सकतीं उसी तरह अपने नियत वादोंका आग्रह रस्वनेवाले परस्परित्रोक्ष नय सम्यक्त्वको नहीं पा सकते, भले ही वे अपने अपने पक्षके लिये कितने ही महत्त्वके क्यों न हों। जिस प्रकार वे ही मिणयाँ एक सूतमें पिरोई जाकर 'रलावली-हार' वन जातीं हैं उसी तरह सभी नय परस्पर सापेक्ष होकर सम्यक्ष्यनेको प्राप्त हो जाते हैं।

"जे वयणिज्ञवियणा संजुज्ञंत्तेसु होति पपसु । सा ससमयपण्णवणा तित्थयरासायणा अण्णा ॥"-सम्मति० १।५३ ।

जो वचनविकल्परूपी नय परस्पर सम्बद्ध होकर स्वविषयका प्रतिपादन करते हैं, वह उनकी स्वसमय प्रज्ञापना है तथा अन्य निरपेक्षवृत्ति तीर्थंकर की आसादना है ।

आचार्य कुन्दुकुन्द इसी तत्वको बड़ी मार्मिक रीतिसे समझाते हैं-

"दोण्ह वि णयाण भणियं जाणइ णवरं तु समयपडिबद्धो ।

णदु णयपक्खं गिण्हदि किंचिवि णयपक्खपरिहीणो ॥"-समयसार गाथा १४३।

स्वसमयी व्यक्ति दोनों नयोंके वक्तव्यको जानते तो हैं पर अन्य नयका तिरस्कार करके किसी एक नयपक्षको ग्रहण नहीं करते । वे एक नयको द्वितीयसापेक्ष रूपसे ही ग्रहण करते हैं ।

वस्तु जब अनन्त धर्मात्मक है तब स्वभावतः एक एक धर्मके ग्रहण करनेवाले अभिप्राय भी अनन्त ही होंगे, भले ही उनके वाचक पृथक् पृथक् शब्द न मिलं पर जितने शब्द हैं उनके वाच्य धर्मोंके जाननेवाले उतने अभिप्राय तो अवस्य होते हैं। यानी अभिप्रायोंकी संख्याकी अपेक्षा हम नर्योकी सीमा न बाँध सकें पर यह तो सुनिश्चितरूपसे कह ही सकते हैं कि जितने शब्द हैं उतने तो नय अवस्य हो सकते हैं; क्योंकि कोई भी वचन अभिप्रायके बिना हो ही नहीं सकता। ऐसे अनेक अभिप्राय सम्भव हैं जिनके बाचक शब्द न मिलं पर ऐसा एक भी शब्द नहीं हो सकता जो विना अभिप्रायके प्रयुक्त होता हो। अतः सामान्यतया जितने शब्द हैं उतने नय हैं।

<sup>(</sup>१) "निरपेक्षा नया सिध्या सापेक्षा वस्तु तेऽर्धकृत्।" –आसमी० इलो० १०८। सिद्धिवि० १०।४, २७।

<sup>(</sup>२) ''धर्मान्तरादानोपेक्षाहानिलक्षणत्वात् प्रमाणनयदुर्णयानां प्रकारान्तरासंभवाश्व। प्रमाणात्तदः तत्स्वभावप्रतिपत्तेः तक्ष्रतिपत्तेः तदन्यनिराकृतेदच ।''⊶अष्टश०, अष्टसह० पृ० २९०।

<sup>(</sup>३) "सदेव सत्स्यात् सदिति त्रिधार्थो मीयेत दुर्नीतिनयप्रमाणैः ।"-अन्ययोगन्य० इछो० २८ ।

<sup>(</sup>४) ''जाबद्दया वयणपहा ताबद्द्या होंति णयवाया''-सन्मति० ३।४७।

यह विधान यह मानकर किया जाता है कि प्रत्येक शब्द वस्तुके किसी न किसी धर्मका बाचक होता है। इसीलिए तत्त्वार्थभाष्य (११३५) में 'ये नय क्या एक वस्तुके विषयमें परस्पर विरोधी तन्त्रों के मतवाद हैं या जैनाचार्यों के ही परस्पर मतभेद हैं ?' इस प्रश्नका समाधान करते हुए स्पष्ट लिखा है कि 'न तो ये तन्त्रान्तरीय मतवाद हैं और न आचार्यों के पारस्परिक मतभेद हैं किन्तु ज्ञेय अर्थके नाना अध्ययसाय हैं।' एक ही वस्तुको अपेक्षाभेदसे या अनेक दृष्टिकोणों से ग्रहण करनेवाले विकल्प हैं। ये हवाई कल्पनाएँ नहीं हैं और न शेलचिल्लीके विचार ही हैं किन्तु अर्थको नानाप्रकारसे जाननेवाले अभिप्रायविशेष हैं।

ये निर्विषय न होकर ज्ञान राज्य या अर्थ किसी-न-किसीको विषय अवस्य करते हैं। इसका विवेक करना ज्ञाताका कार्य है। जैसे एक ही लोक सत्की अपेक्षा एक, जीव और अजीवके भेदसे दो, द्रव्य गुण और पर्यायके भेदसे तीन, चार प्रकारके दर्शनका विषय होने चार, पाँच अस्तिकायोंकी अपेक्षा पाँच और छह द्रव्योंकी अपेक्षा छह प्रकारका कहा जा सकता है। ये अपेक्षाभेदसे होनेवाले विकल्प हैं मात्र मतभेद या विवाद नहीं हैं उसी तरह नयवाद भी अपेक्षाभेदसे होनेवाले वस्तुके विभिन्न अध्यवसाय-यानी निर्णय हैं।

<sup>र</sup>दो नय द्वव्यार्थिक और पर्यायार्थिक—इस तरह सामान्यतया अभिवायोंकी अनन्तता होनेपर भी इन्हें दो विभागों में बाँटा जा सकता है एक अभेदको ग्रहण करनेवाले और दूसरे भेदको ग्रहण करनेवाले 1 वस्तुमें स्वरूपतः अमेद है, वह अखण्ड है और अपनेमें एक मौलिक है। उसे अनेक गुण पर्याय और धर्मोंके द्वारा अनेकरूपमें प्रहण किया जाता है। अभेदप्राहिणी दृष्टि द्रव्यदृष्टि कही जाती है और भेदग्राहिणी दृष्टि पर्यायदृष्टि । द्रव्यको मुख्यरूपसे ग्रहण करनेवाला नय द्रव्यार्थिक द्रव्यास्तिक या अव्युच्छत्ति नय कहलाता है और पर्यायको ग्रहण करनेवाला नय पर्यायार्थिक पर्यायास्तिक या व्युच्छित्तिनय है। अभेद अर्थात् सामान्य और भेद यानी विशेष । बस्तुओं में अभेद और भेदकी कल्पनाके दो प्रकार हैं। पहिला तो एक अखण्ड मोलिक द्रव्यमें अपनी द्रव्यशक्तिके कारण विवक्षित अमेद द्रव्य या ऊर्ध्वता सामान्यरूप है। यह अपनी कालक्रमसे होनेवाली क्रमिक पर्यायोंसे ऊपरसे नीचे तक व्याप्त रहनेके कारण ऊर्ध्वता सामान्य कहलाता है। यह जिस प्रकार अपनी क्रमिक पर्यायोंको व्यास करता है उसी तरह अपने सहभावी गुण और धर्मोंको भी व्याप्त करता है। दसरी अमेद कल्पना विभिन्नसत्ताक अनेक द्रव्योंमें संग्रहकी दृष्टिसे की जाती है। यह कल्पना शब्दव्यवहारके निर्वाहके लिए सादृश्यकी अपेक्षारे की जाती है। अनेक स्वतन्त्रसत्ताक मनुष्यों में सादृश्यमूलक मनुस्यत्व जातिकी अपेक्षा मनुस्यत्व सामान्यकी कत्यना तिर्यक् सामान्य कहलाती है। यह अनेक द्रव्योंमें तिरछी चलती है। एक द्रव्यकी पर्यायोंमें होनेवाली भेदकल्पना पर्यायविशेष कहलाती है। तथा विभिन्न द्रव्योंमें प्रतीत. भेद व्यतिरेकविशेष कहा जाता है। इस प्रकार दोनों प्रकारके अभेदोंको विषय करनेवाली द्रव्य दृष्टि है और भेदोंको विषय करनेवाली पर्यायदृष्टि है।

परमार्थ और व्यवहार-परमार्थतः प्रत्येक द्रव्यगत अमेदको प्रहण करनेवाली ही दृष्टि द्रव्यार्थिक और प्रत्येक द्रव्यगत पर्यायमेदको जाननेवाली ही दृष्टि पर्यापार्थिक होती है। चूँिक अनेक द्रव्यगत अमेद औपचारिक और व्यावहारिक है अतः इनमें साह श्यमूलक अमेद भी व्यावहारिक ही है पारमार्थिक नहीं। अनेक द्रव्योंका मेद पारमार्थिक ही है। 'मनुष्यत्व' मात्र साह श्यमूलक कत्यना है। कोई एक ऐसा मनुष्यत्व नामका पदार्थ नहीं है जो अनेक मनुष्य द्रव्योंमें मोतियोंमें स्तकी तरह पिरोया गया हो। साहश्य भी अनेकिनिष्ठ धर्म नहीं है किन्तु प्रत्येक व्यक्तियोंमें रहता है। उसका व्यवहार अवश्य परसापेश्व है, किन्तु स्वरूप तो प्रत्येकिनिष्ठ ही है। अतः किन्हीं मी सजातीय या विज्ञातीय अनेक द्रव्योंका अमेदमूलक संग्रह केवल व्यायहारिक है पारमार्थिक नहीं। अनन्त पुद्रल परमाणु द्रव्योंको पुद्रलत्वेन एक कहना व्यवहारके लिये है। दो पृथक् परमाणुओंकी सत्ता कभी भी एक नहीं हो सकती। एक द्रव्यगत 'कृष्वेता सामान्यको छोड़कर जितनी भी अमेद कत्यनाएँ अवान्तर या महासामान्यके नामसे की जाती है वे सब व्यावहारिक हैं। उनका वस्तुस्थितिसे इतना ही सम्बन्ध है कि वे शब्दोंके द्वारा उन-उन पृथक् वस्तुओंका संग्रह कर रही हैं। जिस

<sup>(</sup>१) सिद्धिवि० १०।४।

प्रकार अनेक द्रव्यगत अमेद व्यावहारिक है उसी तरह एक द्रव्यमें पर्यायमेद वास्तविक होकर भी गुणमेद और धर्ममेद उस अखंड अनिर्व चनीय वस्तुको समझने समझने और कहने के लिये किये जाते हैं! जिस प्रकार हम पृथक्सिद्ध द्रव्यों का विश्लेषण कर उन्हें अलग स्वतंत्र भावसे गिना सकते हैं उस तरह एक द्रव्यके गुण और धर्मोंको नहीं! अतः परमार्थ द्रव्याधिकनय एकद्रव्यगत अमेदको विषय करता है, और परमार्थ पर्यायधिक एकद्रव्यकी क्रमिक पर्यायोंको! व्यवहारद्रव्याधिक अनेक द्रव्यगत किस्ति अमेदको जानता है और परमार्थ पर्यायाधिक दो द्रव्योंके परस्पर भेदको जानता है। व्यवहार पर्यायाधिककी मर्यादा एक द्रव्यगत गुणमेद और धर्ममेद तक है।

द्रव्यास्तिक और द्रव्याधिक त्यार्थ वार्तिक (१।३३) में द्रव्याधिक स्थानमें आनेवाला द्रव्यास्तिक और पर्यायाधिक स्थानमें आनेवाला पर्यायास्तिक शब्द इसी स्क्ष्म मेदको स्थित करता है। द्रव्यास्तिकका ताल्यर्य है कि जो एकद्रव्यक्षे परमार्थ अस्तित्वको विषय करे और तन्मूलक ही अमेदका प्रख्याप्त करे। पर्यायास्तिक एक द्रव्यकी वास्तविक क्रमिक पर्यायोंके अस्तित्वको मानकर उन्होंके आधारसे मेद व्यवहार कराता है। इस दृष्टिसे अनेक द्रव्यात परमार्थमेदको पर्यायाधिक विषय करके भी उनके मेदको किसी द्रव्यकी पर्याय नहीं मानता। यहाँ पर्याय शब्दका प्रयोग व्यवहारार्थ है। ताल्पर्य यह कि—एक द्रव्यात अमेदको द्रव्यास्तिक और परमार्थ द्रव्याधिक, एकद्रव्यगत पर्यायमेदको पर्यायास्तिक और परमार्थ पर्यायाधिक, अनेक द्रव्यों के सादश्यमूलक अमेदको त्यवहार द्रव्याधिक तथा अनेकद्रव्यगत मेदको परमार्थ पर्यायाधिक जानता है। अनेक द्रव्यगत मेदको हम प्याय शब्द व्यवहार दे व्यवहारके लिये ही कहते हैं। इस तरह मेदा मेदातमक या अनन्त धर्मात्मक श्रेयमें ज्ञाताके अभिप्रायानुसार मेद या अमेदको सुख्य और इतरको गौण करके द्रव्याधिक और पर्यायाधिक नयोंकी प्रवृत्ति होती है। कहाँ कीनसा मेद या अमेद विवक्षित है यह समझना वक्ता और श्रोताकी कुशल्यापर निर्मर करता है। तीर्थकरोंके द्वारा उपदिष्ट समस्त अर्थका संग्रह इन्हीं दो नयोंमें हो जाता है। उनका कथन या तो अमेदप्रधान होता है या मेदप्रधान।

तीन और सात नय-जब हम प्रत्येक पदार्थको अर्थ शब्द और ज्ञानके आकारोंमें बाँटते हैं तो इनके प्राहक ज्ञान भी स्वभावतः तीन श्रेणियोंमें बाँट जाते हैं—ज्ञाननय अर्थनय और शब्दनय। कुछ व्यवहार केवल ज्ञानाश्र्यी होते हैं, उनमें अर्थके तथाभृत होनेकी चिन्ता नहीं होती, वे केवल संकल्पसे चलते हैं जैसे आज महावीरजयंती है। अर्थके आधारमें चलनेवाले व्यवहारमें एक ओर नित्य एक और व्यापी रूपसे चरम अभेदकी; कल्पना की जा सकती है तो दूसरी ओर क्षणिकल परमाणुल और निर्श्यालकी दृष्टिसे अन्तिम भेदकी कल्पना। तीसरी कल्पना इन दोनों चरम कोटियोंके मध्य की है। पहिली कोटिमें सर्वथा अभेद-एकत्व स्वीकार करनेवाले ऑपनिपद् अद्वैतवादी हैं तो दूसरी ओर वस्तुकी सूक्ष्मतम वर्तमान श्रणवर्ती अर्थपर्यायके उत्तर दृष्टि रखनेवाले श्रणिक निर्श्य परमाणुवादी बौद्ध हैं। तीसरी कोटिमें पदार्थको नानारूपसे व्यवहारमें लानेवाले नेयायिक वैशेषिक आदि हैं। तीसरे प्रकारके व्यक्ति हैं भापाशास्त्री। ये एक हीं अर्थ में विभिन्न शब्दोंके प्रयोगको मानते हैं। परन्तु शब्दनय, शब्दभेदसे अर्थभेदको अनिवार्य समझता है। इन सभी प्रकारके व्यवहारोंके प्रयोगको मानते हैं। परन्तु शब्दनय, शब्दभेदसे अर्थभेदको अनिवार्य समझता है। इन सभी प्रकारके व्यवहारोंके समन्वयके लिए जैन परभ्यराने 'नय' पद्धित स्वीकार की है। नय का अर्थ है— अभिप्राय, हिं, विवक्षा या अपेक्षा है।

क्षाननय अर्थनय और शब्दनय-इनमें ज्ञानाश्रित व्यवहार का संकल्पमात्रग्राही नैगमनयमें समावेश होता है। अर्थाश्रित अमेद व्यवहारका जो "आत्मेवेदं सर्वम्", "एकस्मिन् वा विद्याते सर्व विद्यातम्" आदि उपनिषद् वाक्यों से प्रकट होता है, संग्रह नयमें अन्तर्भाव किया गया है, इससे आगे तथा एक परमाणुकी वर्तमानकालीन एक अर्थपर्यायसे पहिले होने वाले यावत् मध्यवतीं मेदोंको जिनमें न्यायवैशेषिकादि दर्शन शामिल हैं, व्यवहार नयमें शामिल किया गया है। अर्थकी आखिरी देशकोटि परमाणुक्यता तथा कालकोटि श्रणिकता को ग्रहण करनेवाली बौद्धहि ऋजुसूत्र नयमें स्थान पाती है। यहाँ तक अर्थको सामने रस्तकर मेदामेद कियत हुए हैं। अब शब्दशास्त्रियोंका नम्बर आता है। काल कारक संख्या तथा घानुके साथ लगते वाले मिन्न-मिन्न उपर्यं आदिके साथ प्रयुक्त होने वाले शब्दोंक

१४४ प्रस्तावना

वाच्य अर्थ भिन्न-भिन्न हैं इस कालकारकादिवाचक शब्दभेदसे अर्थभेद ग्रहणकरनेवाली दृष्टिका शब्दनयमें समावेश होता है। एक ही साधनमें निष्णन तथा एक कालवाचक भी अनेक पर्यायवाची शब्द होते हैं, इन पर्यायवाची शब्दों से भी अर्थभेद माननेवाली दृष्टि सम्मभिरूटमें स्थान पाती है। एवम्भृतन्य कहता है कि जिस समय जो अर्थ जिस कियामें परिणत हो उसी समय उसमें तिकयासे निष्णत शब्दका प्रयोग होना चाहिये। इसकी दृष्टि सभी शब्द कियासे निष्णत हैं। गुणवाचक शुक्र शब्द शुचिमवन रूप किया से, जातिवाचक अश्वशब्द आशुगमन रूप कियासे, कियावाचक 'चलति' शब्द चलने रूप कियासे और नामवाचक यहच्छा शब्द देवदत्त आदि भी 'देवने इसको दिया' आदि कियाओं से निष्णन होते हैं। इस तरह शान अर्थ और शब्दाअयी यावद व्यवहारोंका समन्त्रय इन नयोंमें किया गया है।

मूलनय सात-नयों के मूलभेद सात हैं -नैगम संग्रह व्यवहार ऋजुसूत्र बाब्द समिम्स्ट और एवं भूत ! आचार्य सिद्ध सेन (सम्मिति० १।४।५) अभेदग्राही नैगमका संग्रहमें तथा भेदग्राही नैगमका व्यवहार नयमें अन्तर्भाव करके नयों के छह भेद ही मानते हैं। तत्वार्थभाष्य (१।३४, ३५) में नयों के मूल भेद पाँच मानकर शब्दनयके तीन भेद करके नयों के सात भेद गिनाये हैं। नैगमनयके देशपरिक्षेपी और सर्वपरिक्षेपी भेद भी तत्वार्थभाष्य (१।३४,३५) में पाये जाते हैं। षट्खंडागममें नैगमादि शब्दान्त पाँच भेद नयों के गिनाये हैं, पर कषायपाहुडमें मूल पाँच भेद गिनाकर शब्दनयके तीन भेद कर दिये हैं और नैगमनयके संग्रहिक और असंग्रहिक दो भेद भी किये हैं। इस तरह सात नय मानना प्रायः सर्वसम्मत है।

नैगमनय — संकल्पमात्रको ग्रहण करनेवाला नैगमनय' होता है । जैसे कोई पुरुष दरवाजा बनानेके लिये लकड़ी लाने जा रहा है । पूँछनेपर वह कहता है कि दरवाजा लेने जा रहा हूँ । तो यहाँ दरवाजेके संकल्पमें ही दरवाजा व्यवहार किया गया है । संकल्प सत्में भी होता है और असत्में भी । इसी नैगमनयकी मर्यादामें अनेकों औपचारिक व्यवहार आते हैं । 'आज महावीर जयन्ती है' इत्यादि व्यवहार इसी नयकी दृष्टिसे किये जाते हैं । निगम गाँवको कहते हैं, अतः गाँवोंमें जिस ग्रकारके ग्रामीण व्यवहार चलते हैं वे सब इसी नयकी दृष्टिसे होते हैं ।

अकलंकदेवने धर्म और घर्मी दोनोंको गौण मुख्य भावसे ग्रहण करना नैगमनयका कार्म बताया है। जैसे 'जीव' कहनेसे ज्ञानादि गुण गौण होकर द्रव्य ही मुख्य विवक्षित होता है और 'ज्ञानवान जीव' कहनेसे ज्ञानगुण मुख्य हो जाता है और जीवद्रव्य गौण। यह न केवल धर्मको ही ग्रहण करता है और न केवल धर्मीको ही। विवक्षानुसार दोनों ही इसके विषय/होते हैं। मेद और अमेद दोनों ही इसके कार्यक्षेत्रमें आते हैं। दो धर्मोंमें दो धर्मियोंमें तथा धर्म और धर्मामें एक को प्रधान तथा अन्यको गौण करके ग्रहण करना नैगमनयका ही कार्य है, जबिक संग्रहनय केवल अमेदको विषय करता है और व्यवहार नय मात्र मेदको। यह किसी एकपर नियत नहीं रहता अतः (नैकं गमः') इसे नैगम कहते हैं। कार्यकारण आधार आधेय आदिकी दृष्टिसे होनेवाले सभी प्रकारके उपचारोंको भी यही विषय करता है।

नैगमाभास-अवयव अवयवी, गुण-गुणी, क्रिया-क्रियावान् सामान्य और सामान्यवान् आदिभें सर्वधा भेद मानना नैगमाभास है; क्योंकि गुणीसे पृथक् गुण अपनी सत्ता नहीं रखता और न गुणोंकी उपेक्षा करके गुणी ही अपना अस्तित्व रख सकता है। अतः इनमें कथित्वत्तादात्म्य सम्बन्ध मानना ही उचित है। इसी तरह अवयव-अवयवी, क्रिया-क्रियावान् तथा सामान्य-विशेपमें भी कथित्रित्तादान्म्य ही सम्बन्ध है। यदि गुण आदि गुणी आदिसे सर्वधा भिन्न स्वतन्त्र पदार्थ हों तो उनमें नियत सम्बन्ध न होनेके कारण गुण-गुणी भाव आदि नहीं बन सकेंगे। कथित्रित्तादात्म्यका अर्थ है कि गुण आदि गुणी आदि रूप ही हैं, उनसे भिन्न नहीं हैं। जो स्वयं ज्ञानरूप नहीं हैं वह ज्ञानके सम्वायसे भी कैसे 'त्र' बन सकता है! अतः वैशेषिकका गुण आदिका गुणी आदिसे निरोक्ष सर्वधा भेद मानना नैगमाभार है।

<sup>(</sup>१) ''अन्तिभिनेर्नृत्तार्थसंकरुपमात्रप्राही नैगमः''-सर्वार्थसि० १।३३ ।

<sup>(</sup>२) ळबी० स्व० श्लो० ३९। (३) त० श्लो० ए० २६९।

<sup>(</sup>४) धवला दी॰ सत्प्ररू॰। (५) लघी॰ स्व॰ श्लो॰ ३९। (६) सिद्धिवि॰ १०।११।

'साख्यका ज्ञान सुख आदिको आत्मासे भिन्न मानना नैगमाभास है। सांख्यका कहना है कि त्रिगुणात्मक प्रकृतिके ही मुख और ज्ञानादिक धर्म हैं, वे उसीमें आविर्भृत और तिरोहित होते रहते हैं। इसी प्रकृतिके संसर्गसे पुरुषमें ज्ञानादिकी प्रतीति होती है। प्रकृति इस ज्ञान सुखादिरूप व्यक्त-कार्यकी दृष्टिसे दृश्य है तथा अपने कारणहूप-अव्यक्त स्कर्पसे अदृश्य है। पुरुष चेतन अपरिणामी कूटस्थ नित्य है। चेतन्य बुद्धिसे भिन्न है, अतः बुद्धि-चेतनपुरुषका धर्म नहीं है। इस तरह साख्यका ज्ञान और आत्मामें सर्वथा भेद मानना नैगमाभास है; क्योंकि चेतन्य और ज्ञानादिको सर्वथा अनित्य और पुरुषको सर्वथा नित्य और ज्ञानादिको सर्वथा अनित्य और प्रश्वको सर्वथा नित्य मानना भी उचित नहीं है; क्योंकि कूटस्थ नित्य पुरुषमें प्रकृतिसंसर्गसे भी बन्ध मोक्ष और भोग आदि नहीं वन सकते। अतः पुरुषको परिणामी नित्य ही मानना होगा तभी उसमें यन्धमोक्षादि व्यवहार घट सकते हैं। तात्पर्य यह कि अभेद-निरपेक्ष सर्वथा भेद मानना नैगमाभास है।

संब्रह-संब्रहाभास-अनेक पर्यायोंको एक द्रव्यरूपसे या अनेक द्रव्यांको साहश्य-मलक एकत्व-रूपसे अभेदग्राही 'संग्रह नय होता है। इसकी दृष्टिमें विधि ही मुख्य है। द्रव्यको छोडकर पर्याय है ही नहीं। यह दो प्रकारका होता है-एक परसंग्रह और दसरा अपरसंग्रह । परसंग्रहमें सत् रूपसे समस्त पदार्थोंका संग्रह किया जाता है तथा अपरसंग्रहमें एक इत्युरूपसे समस्त पर्यायोका, इत्युरूपसे समस्त इत्योका, गणुरूपसे समस्त गुणोंका, गोत्वरूपसे समस्त गायोंका तथा मनुष्यत्वरूपसे समस्त मनुष्योंका इत्यादि संग्रह किया जाता है। यह अपरसंग्रह तबतक चलता है जबतक भेदमूलक व्यवहार अपनी चरमकोटि तक नहीं पहुँच जाता अर्थात् जय व्यवहारनय भेद करते-करते ऋजुसूत्र नयकी विषयभूत एक वर्तमानकालीन क्षणवर्ती अर्थपर्यायतक पहुँचता है यानी संग्रह करनेके लिये दो रह ही नहीं जाते तब अपरसंग्रहकी मर्यादा समाप्त हो जाती है। यहापि परसंग्रहके बाद और ऋज़ुसूत्र नयसे पहिले अपरसंग्रह और व्यवहार नयका सामान्य क्षेत्र है पर दृष्टिमें भेद है । जब अपरसंग्रहमें सादश्यमूलक या द्रव्यमूलक अभेददृष्टि मुख्य है और इसीलिये वह एकत्व लाकर संग्रह करता है तब व्यवहारनयमें भेदकी ही प्रधानता है, वह पर्याय-पर्यायीमें भी भेद ही डालता है। परसंग्रहनयकी दृष्टिमें सद्रपसे सभी पदार्थ एक हैं, उनमें किसी प्रकारका भेद नहीं है। जीव-अजीव आदि सभी सद्रपसे अभिन्न हैं। जिस प्रकार एक चित्रज्ञान अपने अनेक नीलादि आकारोंमें व्यास है उसी तरह सत्त्व सभी पदार्थों-में त्यात है, जीव अजीव आदि सभी उसके मेद हैं। कोई भी ज्ञान, सन्मात्रतत्त्वको जाने विना भेदोंको नहीं जान सकता । कोई भी भेद सन्मात्रसे बाहर अर्थात असत् नहीं है । प्रत्यक्ष चाहे चेतन-सुखादिमें प्रवृत्ति करे या बाह्य अचेतन नीलादि पदार्थों को जाने, वह सद्रपसे अभेदाशको विषय करता ही है। इतना ध्यान रखनेकी बात है कि-एकद्रव्यमूलक पर्यायोंके संग्रहके सिवाय अन्य सभी प्रकारके संग्रह साइश्यमूलक एकत्वका आरोप करके ही होते हैं और वे केवल संक्षिप शब्दव्यवहारकी सुविधाके लिये हैं। दो स्वतन्त्र द्रव्योंमें चाहे वे सजातीय हों या विजातीय वास्तविक एकत्व आ ही नहीं सकता । संग्रहनयकी इस अभेद दृष्टिसे सीधी टकर लेनेवाली बौद्धकी भेददृष्टि है, जिसमें अभेदको कल्पनात्मक कहकर उसका वस्तुमें कोई स्थान ही नहीं रहने दिया है। इस आत्यन्तिक भेददृष्टिके कारण ही बौद्ध अभेददृष्टिके विषयभूत अवयवी और स्थूल आदि पदार्थोंकी सत्ता ही नहीं मानते। नित्यांश कालिक अमेदके आधारपर स्थिर है। क्योंकि जब यही एक द्रव्य त्रिकालानुयायी हो तभी वह नित्य कहा जा सकता है। अवयवी और स्थलता दैशिक अभेदके आधारसे माने जाते हैं। जब एक वस्तु अनेक अवयवोंमें कथञ्चित्तादात्म्यरूपसे व्याप्ति रखे तभी। वह अवयवी व्यपदेश पा सकती है। स्थलतामें भी अनेकप्रदेशव्यापित्वरूप दैशिक अभेददृष्टि ही अपेक्षणीय होती है।

इस<sup>3</sup>नयकी दृष्टिसे कह सकते हैं विश्व सन्मात्ररूप है, एक है, अद्वेत है क्योंकि सद्रूपसे चेतन और अचेतनमें कोई भेद नहीं है। अद्वयब्रहाबाद संब्रहाभास' है क्योंकि इसमें भेदका "नेह नानास्ति किञ्चन"

<sup>(</sup>१) सिद्धिवि० १०।१० ।

<sup>(</sup>२) सिद्धिवि० १०।१३ । "शुद्धं दृज्यमभिग्रैति संग्रहस्तद्भेदतः।"-लघी० ३ली० ३२ ।

<sup>(</sup>३) ''सर्वमेकं सदविशेषात्''-तस्वार्धभा० १।३५। (४) सिद्धिवि० १०।१७,१८। १९

[कठीप० ४।११] कहकर सर्वधा निराकरण कर दिया है। संग्रहनयमें अभेद मुख्य होनेपर भी भेदका निराकरण नहीं किया जाता, वह गौण हो जाता है, उसके अस्तित्वसे इनकार नहीं किया जा सकता। अद्मयनस्वादमें कारक और कियाओं के प्रत्यक्षसिद्ध गेदका निराकरण हो जाता है। कमंद्रैत फलद्वैत लोकद्वैत और विद्या-अविद्याद्वैत आदि सभीका लोप इस नयमें प्राप्त होता है। अतः सांग्रहिक व्यवहारके लिये भले ही परसंग्रह नय जगतके समस्त पदा योंको 'सत्' कह ले पर इससे प्रत्येक द्रव्यके मौलिक अस्तित्वका लोप नहीं हो सकता। विज्ञानकी प्रयोगशाला प्रत्येक अणुका अपना स्वतन्त्र अस्तित्व स्वीकार करती है। अतः संग्रह नयकी उपयोगिता अभेदव्यवहारके लिये है, वस्तुस्थितिका लोप करनेके लिये नहीं।

शब्दाद्वेत भी संग्रहाभास हैं। वह इसिलये कि इसमें भेदका और द्रव्यों के उस मौलिक अस्तित्वका निराकरण कर दिया जाता है जो अस्तित्व प्रमाणसे प्रसिद्ध है।

**ढयवहार-इयवहाराभास-**संग्रहनयके द्वारा संग्रहीत अर्थमें विधिपूर्वक अविसंवादी और वस्तिन्धित-मलक भेद करनेवाला व्यवहारनय है। यह व्यवहारनय लोकप्रसिद्ध व्यवहारका अविरोधी होता है। लोक-व्यवहारविरुद्ध, विसंवादिनी और वस्तुरिथतिकी उपेक्षा करनेवाली भेदकत्पना <sup>व</sup>व्यवहाराभास है। लोकव्यवहार अर्थ शब्द और ज्ञान तीनोंसे चलता है। जीवन्यवहार जीवअर्थ जीवविषयक ज्ञान और जीवशब्द तीनोंसे संघता है । वस्तु उत्पादन्ययप्रीन्यवाली है, द्रव्य गुणपर्यायवाला है, जीव चैतन्यरूप है इत्यादि भेदक वाक्य प्रमाणाविरोधी हैं तथा लोकव्यवहारमें अविसंवादी होनेसे प्रमाण हैं। ये वस्तुगत अभेदका निराकरण न करनेके कारण पूर्वापराविरोधी होनेसे मुव्यवहारके विषय हैं। मौत्रान्तिकका जड़ या चेतन सभी पदार्थोंको सर्वथा क्षणिक निरंश परमाणुरूप मानना, योगाचारका क्षणिक अविभाग विश्वानाद्वैत मानना. माध्यमिकका निरालम्बनज्ञान या सर्वशून्यता स्वीकार करना प्रमाणविरोधी और लोकव्यवहारमें विसंवादक होनेसे व्यवहारामास हैं। जो मेद वस्तुके अपने निजी मौलिक एकत्वकी अपेक्षा रखता है वह व्यवहार है और अमेदका सर्वथा निराकरण करनेवाला व्यवहाराभास है। दो स्वतन्त्र द्रव्योंमें बास्तविक भेद है, उनमें सादृश्यके कारण अभेद आरोपित होता है जब कि एक द्रव्यगत गुण और धर्मोंमें वास्तविक अभेद है, उनमें भेद उस अखण्ड वस्तुका विश्लेषण कर समझनेके लिये कल्पित होता है। इस मूल वस्तुस्थितिको लाँघकर भेदकल्पना या अभेदकल्पना करना तदाभास होती है पारमार्थिक नहीं। विश्वके अनन्त द्रव्योंका अपना व्यक्तित्व मौलिक भेदपर ही टिका हुआ है। एक द्रव्यके गुणादिका भेद वस्तुतः भिथ्या कहा जा सकता है और उसे अविद्याकस्पित कहकर प्रत्येक द्रव्यके अद्वैत तक पहुँच सकते हैं, पर अनन्त अद्वैतों में तो क्या, दो अद्वैतों में अभेदकी कल्पना उसी तरह औपचारिक है जैसे सेना वन प्रान्त या देश आदिकी कल्पना । वैशेषिककी प्रतीतिविरुद्ध द्रव्यादिभेदकल्पना भी व्यवहाराभाममें आ सकती है।

ऋजुस्त्र-तदाभास- व्यवहारनय तक मेद और अमेदकी कत्यना मुख्यतया अनेक द्रव्यों को सामने रखकर चलती है। किन्तु एक द्रव्यमें भी कालक्षमसे पर्यायमेद होता है और वर्तमान क्षणका अतीत और अनागतसे सम्बन्ध नहीं है यह विचार ऋजुसूत्र नय प्रस्तुत करता है। यह नय वर्तमानक्षणवर्ती अर्थर्थायको ही विषय करता है। अतीत चूँकि विनष्ट है और अनागत अनुत्पन्न है, अतः उसमें पर्यायव्यवहार ही नहीं हो सकता। इसकी दृष्टि नित्य कोई वस्तु नहीं है और स्थूल भी वास्तविक नहीं है। सरल स्तकी तरह यह नय केवल वर्तमान पर्यायको स्पर्श करता है।

<sup>(</sup>१) "संप्रहृतयाश्चिमानामर्थानां विधिपूर्वकमवहरणं व्यवहारः"-सर्वार्थसि० १।३३।

<sup>(</sup>२) "कल्पनारोपितद्रव्यपर्यायप्रविभागभाक्। प्रमाणबाधितोऽन्यस्तु तद्दाभासोऽवसीयताम् ॥"-त० रुळो० पृ० २७१ ।

<sup>(</sup>३) "परचुप्पसगाही उउजुक्षुओ णयविही मुणेयब्वो।"--अनुयोग० द्वा० ४। अकलङ्कप्रन्थस्रय टि० पृ० १४६।

<sup>(</sup>४) "सूत्रपातवद् ऋजुसूत्रः"-राजवा० १।३३ ।

यह नय पच्यमान वस्तुको भी अंशतः पक्ष कहता है। क्रियमाणको भी अंशतः कृत, भुज्यमानको अंशतः भुक्त और वध्यमानको भी अंशतः बद्ध कहना इसकी सुक्ष्मदृष्टिमें शामिल है।

इस नयकी दृष्टिसे कुम्भकार व्यवहार नहीं हो सकता; क्योंकि जवतक कुम्हार शिविक छत्रक आदि पर्यायोंको कर रहा है तबतक तो कुम्हार कहा नहीं जा सकता, और जब कुम्भ पर्यायका समय आता है तब वह स्वयं अपने उपादानसे निष्पन्न हो जाती है ।

जिस समय जो आकर बैठा है वह यह नहीं कह सकता कि 'अभी ही आ रहा हूँ'। इस नयकी हि में ग्रामनिवास गृहनिवास आदि व्यवहार नहीं हो सकते क्योंकि हर व्यक्ति स्वात्मस्थित होता है।

'कीआ काला है' यह नहीं हो सकता; क्योंकि कौआ कीआ है और काला काला। यदि काला, कौआ हो; तो समस्त भौरा आदि काले पदार्थ कीआ हो जायँगे। यदि कौआ, काला हो; तो सफेद कौआ नहीं हो सकेगा। फिर कौआ तो रक्त, मांस, पित्त, हड्डी और चमड़ा आदि मिलकर पचरंगी वस्तु होती है, अतः उसे केवल काला ही कैसे कह सकते हैं।

इस नयकी दृष्टिमें पलालका दाह नहीं हो सकता; क्योंकि आगीका सुलगाना धोंकना और जलाना आदि असंख्य समयकी क्रियाएँ वर्तमान क्षणमें नहीं हो सकतीं। जिस समय दाह है उस समय पलाल नहीं और जिस समय पलाल है उस समय दाह नहीं, तब पलालदाह कैसा ? 'जो पलाल है वह जलता है' यह भी नहीं कह सकते; क्योंकि बहुत-सा पलाल बिना जला हुआ पड़ा है।

इस नयकी स्क्ष्म विश्लेषक दृष्टिमें पान-मोजन आदि अनेकसमयसध्य कोई मी क्रियाएँ नहीं बन सकतीं; क्योंकि एक क्षणमें क्रिया होती नहीं और वर्तमानका अतीत अनागतसे कोई सम्बन्ध इसे स्वीकार नहीं है। जिस द्रव्यरूपी माध्यमसे पूर्वापर पर्यायोंमें सम्बन्ध जुटता है उस माध्यमका अस्तित्व ही इसे स्वीकार्य नहीं है।

इस नयको लोकव्यवहारके विरोधकी कोई चिन्ता नहीं है। लोकव्यवहार तो यथायोग्य नैगम आदि नयोंने चलेगा ही। इतना सब क्षण-पर्यायकी दृष्टिसे विस्लेषण करनेपर भी यह नय द्रव्यका लोप नहीं करता। वह पर्यायकी मुख्यका भले ही कर ले फिर भी उसकी दृष्टिमें द्रव्यका अस्तित्व गीणरूपमें विद्यमान रहता ही है।

बौद्धका सर्वथा क्षणिकवाद ऋजुसूत्रनयाभास<sup>र</sup> है क्योंकि उसमें द्रव्यका विलोप हो जाता है। जब निर्वाण अवस्थामें चित्तसन्तित दीपककी तरह बुझ जाती है, अस्तित्वसूत्य हो जाती है तब द्रव्यका लोप स्पष्ट ही है।

क्षणिक पक्षका समन्वय ऋजुसूत्र नय तमी कर सकता है जब उसमें द्रव्यका पारमार्थिक अस्तित्व विद्यमान रहे, मले ही वह गौण हो; क्योंकि व्यवहार और स्वरूपभूत अर्थक्रियाके लिये उसकी नितान्त आवश्यकता है।

दाय्दनय और तदाभास-काल कारक लिंग तथा संख्याके भेदसे शब्दभेद होनेपर भिन्न-भिन्न अथींको प्रहण करनेवाला शब्दनय है। शब्दनयके अभिप्रायमें अतीत अनागत और वर्तमानकालीन कियाओंके साथ प्रयुक्त होनेवाला एक ही देवदत्त भिन्न हो जाता है। 'करोति कियते' आदि भिन्न साधनींमें प्रयुक्त देवदत्त भी भिन्न है। 'देवदत्त देवदत्ता' इस लिंगभेदमें प्रयुक्त होनेवाला देवदत्त भी एक नहीं है। एकवचन द्विवचन और बहुवचनमें होनेवाला देवदत्त भी भिन्न-भिन्न है। इसकी दृष्टिमें भिन्नकालीन मिन्न-कारकनिष्पन्न मिन्नलिंगक भिन्नसंख्यक शब्द एक अर्थके वाचक नहीं हो सकते। शब्दमेदसे अर्थभेद होना ही चाहिये। शब्दनय उन वैयाकरणोंके तरीकेको अन्याय्य समझता है जो शब्दभेद मानकर भी अर्थभेद नहीं मानना चाहते। अर्थात् जो एकान्तिनस्य आदिरूप पदार्थ मानते हैं उसमें पर्याय-मेद स्वीकार नहीं

<sup>(</sup>१) सिद्धिवि० १०।२५।

<sup>(</sup>२) "कालकारकलिङ्गादिमेदाच्छन्दोऽर्यभेदकृत्"-लघी० श्लो० ४४। सिद्धिवि० ११।३१ । अकलंक-मन्धन्नय टि० ए० १४६ ।

१४८ प्रस्तावना

करते। उनके मतमें कालकारकादि का भेद होनेपर भी अर्थ एकरूप बना रहता है; तब यह नय कहता है कि तुम्हारी यह मान्यता उचित नहीं है। एक ही देवदत्त कैसे विभिन्नलिंगक भिन्नसंख्याक भिन्नकालीन शब्दोंका वाच्य हो सकेगा १ अतः उसमें भिन्न शब्दोंकी वाच्य भूत पर्याय भिन्न-भिन्न स्वीकार करनी ही चाहिये अन्यथा लिंगव्यभिचार साधनव्यभिचार कालव्यभिचार आदि वने रहेंगे। व्यभिचारका यहाँ अर्थ है शब्दभेद होनेपर अर्थभेद नहीं मानना यानी एक ही अर्थका विभिन्न शब्दोंसे अनुचित सम्बन्ध रखना। अनुचित इसलिये कि हर शब्दकी वाचकशक्ति जुदा-जुदा होती है। यदि तदनुक्त पदार्थमें वाच्यशक्ति नहीं मानी जाती है तो अनौचित्य तो स्पष्ट ही है, उनका मेल कैसे बैठ सकता है १

काल स्वयं परिणमन करनेवाले वर्तनाशील पदार्थोंके परिणमनमें सांधारण निमित्त होता है। इसके भूत भविष्यत् और वर्तमान ये तीन भेद हैं। केंबल द्रस्य केंबल शक्ति तथा अनपेक्ष द्रव्य और शक्तिकों कारक नहीं कहते; किन्तु शक्तिविशिष्ट द्रव्यकों कारक कहते हैं। लिंग चिह्नकों कहते हैं। जो गर्भधारण करें वह स्त्री, जो पुत्रादिकी उत्पादक सामर्थ्य रखें वह पुरुष और जिसमें दोनों ही सामर्थ्य न हों वह नपुंसक कहलाता है। कालादिके ये लक्षण अनेकान्तात्मक अर्थमें ही बन सकते हैं। एक ही वस्तु विभिन्न सामग्रीके मिलनेपर घट्कारकी रूपसे परिणति कर सकती है। कालादिके भेदसे एक ही द्रव्यकी नाना पर्यायं हो सकती हैं। सर्वथा नित्य या सर्वथा अनित्य वस्तुमें ऐसे परिणमनकी संभावना नहीं है; क्योंकि सर्वथा नित्यमें उत्पाद और व्यय तथा सर्वथा क्षणिकमें रथैर्य नहीं है। इस तरह कारक व्यवस्था न होनेसे विभिन्न कारकोंमें निष्पन्न घट्कारकी, स्त्रीलिगादि लिंग और वचनभेद आदिकी व्यवस्था एकान्त पक्षमें संभव नहीं है।

यह शब्दनय वैयाकरणोंको शब्दार्थकी सिद्धिका दार्शनिक आधार प्रस्तुत करता है और बताता है कि सिद्धि अनेकान्तसे हो सकती है। जबतक वस्तुको अनेकान्तात्मक नहीं मानोगे तबतक एक ही वर्तमान पर्यायमें विभिन्निल्लिंगक विभिन्नसंख्याक शब्दोंका प्रयोग नहीं कर सकोगे, अन्यथा व्यभिचार दोप होगा। अतः उस एक पर्यायमें भी धर्मभेद मानना ही होगा। जो वैयाकरण ऐसा नहीं मानते उनका शब्दभेद होनेपर भी अर्थभेद न मानना शब्दनयाभास है। उनके मतमें उपसर्गभेद, उत्तमपुरुषको जगह मध्यमपुरुष आदि पुरुषभेद, भावि और वर्तमानका एक व्यक्तिसे सम्बन्ध आदि समस्त व्याकरणकी प्रक्रियाएँ निराधार और निर्विधयक हो जाँयगी। इसीलियं जैनेन्द्र व्याकरणके रचिता आचार्यवर्य पूज्यपादने अपने जैनेन्द्र व्याकरणका प्रारंभ "सिद्धिः स्याद्वादात" सूत्रसे किया है। अतः अन्य वैयाकरणोंका प्रचल्ति कम शब्दनयाभास है।

समिम्हट-तदाभास-'एककाल्याचक एकलिंगक तथा एकसंख्याक भी अनेक पर्यायवाची शब्द होते हैं। समिम्हट नय उन प्रत्येक पर्यावाची शब्दोंका अर्थभेद मानता है। इस नयके अभिप्रायसे एकलिंगन वाले इन्द्र शक्त और पुरन्दर इन तीन शब्दों में प्रवृत्तिनिमित्तकी मिन्नता होनेसे मिन्नार्थवाचकता है। शक्त शब्द शासन क्रियाकी अपेक्षासे, इन्द्र शब्द इन्दन-ऐश्वर्य क्रियाकी अपेक्षा से और पुरन्दर शब्द पूर्वारण क्रियाकी अपेक्षासे प्रवृत्त हुआ है। अतः तीनों शब्द विभिन्न अवस्थाओं वे वाचक हैं। शब्दनयमें एकलिंगवाले पर्यायवाची शब्दों में अर्थमेद नहीं था पर समिम्हट नय प्रवृत्तिनिमित्तोंकी विभिन्नता होनेसे पर्यायवाची शब्दों में भी भेद मानता है। यह नय उन कोशकारोंको दार्शनिक आधार प्रस्तुत करता है जिनने एक ही राजा या पृथ्वीके अनेक नाम-पर्यायवाची शब्द तो प्रस्तुत कर दिये थे पर उस पदार्थमें उन पर्याय शब्दोंकी वाच्यशक्ति जुदा-जुदा स्वीकार नहीं की थी। जिस प्रकार एक अर्थ अनेक शब्दोंका वाच्य नहीं हो सकता उसी प्रकार एक शब्द अनेक अर्थोंका वाचक भी नहीं हो सकता। एक गोशब्दके ग्यारह अर्थ नहीं हो सकते; उस शब्दमें ग्यारह प्रकारकी वाचकशक्ति मानना ही होगी अन्यथा यदि वह जिस शक्ति एथवीका वाचक है उसी शक्ति गायका भी वाचक हो तो एकशक्तिक शब्दसे वाच्य होनेके कारण पृथ्वि और गाय दोनों एक हो जायेंगे। अतः शब्दमें वाच्यभेदके हिसाबसे वाचकशक्तियोंकी तरह पदार्थमें भी वाचकमेदकी अपेक्षा वाच्यशक्तियाँ माननी चाहिये। प्रत्येक शब्दका व्युत्तिनिमित्त और प्रवृत्तिनिमित्त जुदे-जुदे होते हैं, उनके

<sup>(</sup>१) "अभिरूढस्तु पर्यायैः"-लघी० स्लो० ४ । सिद्धिवि० १९१३१ । अक्लङ्क प्र० टि० पृ०१४७।

अनुसार वाच्यभूत अर्थमें पर्यायभेद या शक्तिभेद मानना ही चाहिये। यदि एकरूप ही पदार्थ हो तो उसमें विभिन्न क्रियाओंसे निष्पन्न शब्दोंका प्रयोग ही नहीं हो सकेगा। इस तरह समभिरूढनय पर्यायवाची शब्दोंकी अपेक्षासे भी अर्थभेद स्वीकार करता है।

पर्यायवाची शब्दभेद भानकर भी अर्थभेद नहीं मानना समिभिक्डनयाभास है। जो मत पदार्थको एकान्तरूप मानकर भी अनेक शब्दोंका प्रयोग करते हैं उनकी यह मान्यता तदाभास है।

प्यम्मूत-तदाभास-'एवम्भूत नय पदार्थ जिस समय जिस क्रियामें परिणत हो उस समय उसी क्रियासे निष्यन्त शब्दकी प्रवृत्ति स्वीकार करता है। जिस समय शासन कर रहा हो उसी समय उसे शक कहें इन्दनिक्रयाके समय नहीं। जिस समय घटनिक्रया हो रही हो उसी समय उसे घट कहना अन्य समयमें नहीं। समिमिल्डनय उस समय क्रिया हो या नहों पर शक्तिकी अपेक्षा अन्य शब्दोंका प्रयोग भी स्वीकार कर लेता था परन्तु एवम्भूतनय ऐसा नहीं करता। क्रियाक्षणमें ही कारक कहा जाय अन्य क्षणमें नहीं। पूजा करते समय ही पुजारी कहा जाय अन्य समयमें नहीं और पूजा करते समय आय शब्द भी नहीं कहा जाय। इस तरह समिल्ड नयके द्वारा वर्तमान प्रयायमें शक्तिभेद मानकर जो अनेक पर्याय शब्दोंके प्रयोगकी स्वीकृति थी वृह इसकी दृष्टिमें नहीं है। यह तो क्रियाका धनी है। वर्तमानमें शक्तिकी अभिव्यक्ति देखता है। तिक्रयाकालमें अन्य शब्दका प्रयोग करना या उस शब्दका प्रयोग नहीं करना एवम्भूताभास है। इस नयको व्यवहारकी कोई चिन्ता नहीं है। हाँ कभी-कभी इससे व्यवहारकी अनेक गुत्थियाँ सुलक्ष जाती हैं। जैसे न्यायाधीश जब न्यायकी कुर्सीपर बैठता है तमी न्यायाधीश है, अन्यकालमें भी यदि उसके सिरपर न्यायाधीशत्व सवार हो तो ग्रहसी चलना कठिन हो जाय। अतः व्यवहारकी जो सर्वनयसाध्य कहा है वह ठीक ही कहा है।

अर्थनय शब्दनय-इन सात नयोंमें ऋजुस्त्र पर्यन्त चार नय अर्थब्राही होनेसे अर्थनय हैं। यद्यपि नैगमनय संकल्पश्राही होनेसे अर्थकी सीमासे बाहर हो जाता था पर नैगमका विषय मेद और अमेद दोनोंको ही मानकर उसे अर्थब्राही कहा गया है। शब्द आदि तीन नय पदिवद्या अर्थात् व्याकरणशास्त्र-शब्दशास्त्रकी सीमा और भूमिकाका वर्णन करते हैं अतः ये शब्दनय हैं।

द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक विभाग-नैगम संग्रह और व्यवहार तीन द्रव्यार्थिकनय हैं और ऋज् स्त्रादि चार नय पर्यायार्थिक हैं। प्रथमके तीन नयों में द्रव्यपर दृष्टि रहती है जब कि शेष चार नयों में वर्त मान-कालीन पर्यायपर ही विचार चाछ होता है। यद्यपि व्यवहारनयमें भेद प्रधान हैं और भेदकों भी कहीं कहीं पर्याय कहा है परन्तु व्यवहारनय एकद्रव्यगत ऊर्व्यता सामान्यमें कालिक पर्यायों का अन्तिम भेद नहीं करता। उसका क्षेत्र अनेक द्रव्यों में भेद करनेका मुख्यरूपसे हैं। वह एक द्रव्यकी पर्यायों में भेद करके भी अन्तिम क्षण-वर्ती पर्यायतक नहीं पहुँच पाता अतः इसे शुद्ध पर्यायाधिकमें शामिल नहीं किया है। जैसे कि नैगमनय कभी पर्यायकी और कभी द्रव्यकों विषय करनेके कारण उमयावलम्बी होनेसे द्रव्यार्थिकमें ही अन्तर्भृत है उसी तरह व्यवहारनय भी भेदप्रधान होनेपर भी चूँकि द्रव्यकों भी विषय करता है अतः वह भी द्रव्यार्थिककी ही सीमामें है। ऋजुस्त्रादि चार नय तो स्पष्ट ही एक समयवर्ती पर्यायको सामने स्वकर विचार चलाते हैं अतः पर्याया-र्थिक हैं। आ० जिनमद्रगणिक्षमाश्रमण ऋजुस्त्रकों भी द्रव्यार्थिक मानते हैं। (विशेषा० गा० ७५,७७, २२६२)

निश्चय और व्यवहार-अध्यातमशास्त्रमें नयोंके निश्चय और व्यवहार ये दो मेद प्रसिद्ध है। निश्चयनयको भूतार्थ और व्यवहारनयको अभूतार्थ भी 'वहीं बताया है। जिस प्रकार अद्वेतवादमें पारमार्थिक और व्यवहारिक दो रूपमें, सून्यवाद या विज्ञानवादमें परमार्थ और संख्त दो रूपमें या उपनिषदों में सूक्ष्म और स्थूल दो रूपों तत्वके वर्णनकी पद्धति देखी जाती है उसी तरह अध्यात्ममें भी निश्चय और व्यवहार हन दो प्रकारोंको अपनाया है। अन्तर इतना ही है कि जैन अध्यात्मका निश्चयनय वास्तविक स्थितिको

<sup>(</sup>१) "एवम्भूतनयः क्रियार्थवचनः"-सिद्धिवि० ११।३१ । अकलङ्क प्र० टि० पृ० १४७ ।

<sup>(</sup>२) ''···अर्थाभ्रयाः । चःवारोऽत्र च नैगमप्रभृतयः शेषास्त्रयं शब्दतः ॥''-सिद्धिवि० १.०।१ । स्वर्वी० इस्रो० ७२ ।

<sup>(</sup>३) समयसार गा० ११ ी

१५० प्रस्तावना

उपादानके आधारसे पकड़ता है वह अन्य पदार्थोंके अस्तित्वका निषेध नहीं करता जब कि वेदान्त या विज्ञाना-दैतका परमार्थ अन्य पदार्थोंके अस्तित्वको ही समाप्त कर देता है। बुद्धकी धर्मदेशनाको भी परमार्थसस्य और स्टोकसंवृतिसस्य इस दो रूपसे<sup>र</sup> घटानेका प्रयत्न हुआ है।

निश्चयनय परिनरपेक्ष स्वस्वभावका वर्णन करता है। जिन पर्यायों में पर निमित्त पड़ जाता है उन्हें वह स्वकीय नहीं कहता। परजन्य पर्यायोंको पर मानता है। जैसे जीवके रागादिमावों में यदापि आत्मा स्वयं उपादान होता है, वही राग-रूपसे परिणति करता है, परन्तु चूँकि ये भाव कर्मनिमित्तक हैं अतः इन्हें वह अपने आत्माके नहीं मानता। अन्य आत्माएँ और जगत्के समस्त अजीवोंको तो वह अपना मान ही नहीं सकता। जिन आत्मविकासके स्थानों में परका थोड़ा भी निमित्त होता है उन्हें भी वह 'पर' के खातें में ही बाल देता है। हसीलिए समयसारमें जब आत्मा के वर्ण रस स्पर्श आदि प्रसिद्ध पररूपोंका निषेध किया है तो उसी झोंकमें गुणस्थान आदि स्वधमोंका भी परिनिमित्तक होनेसे निषेध कर दिया हैं। दूसरे खब्दों में निश्चयनय अपने मूललक्ष्य या आदर्शका खालिस वर्णन करता है जिससे साधकको भ्रम न हो और वह मटक न जाय। इसलिए आत्माका नैश्चयिक वर्णन करते समय ग्रद्ध ग्रायक रूप ही आत्माका स्वरूप प्रकाशित किया गया है। बन्ध और रागादिको भी उसी एक 'पर' कोटिमें डाल दिया है जिसमें पुद्रल आदि प्रकट परपदार्थ पड़े हुए हैं। परसापेश्च पर्यायोंको ग्रहण करनेवाला व्यवहार नय होता है। पर द्वय तो स्वत्र है अतः उन्हें अपना कहनेका प्रस्त ही नहीं उठता।

पंचाध्यायीका नय विभाग-पंचाध्यायीकार अभेदग्राहीको द्रव्यार्थिक और निश्चय नय कहते हैं तथा किसी भी प्रकारके भेदको प्रहण करनेवाले नयको पर्यायार्थिक और व्यवहारनय कहते हैं। इनके भतसे निश्चयनयके ग्रुद्ध और अग्रुद्ध भेद करना ही गलत है। ये वस्तुके सद्भूत भेदको व्यवहारनयका ही विषय मानते हैं। अखंड वस्तुमें किसी भी प्रकारका द्रव्य क्षेत्र काल और भाव आदिकी दृष्टिसे होनेवाला भेद पर्यायार्थिक या व्यवहारनयका विषय होता है। इनकी दृष्टिमें समयसारगत परिनिभत्तक-व्यवहार ही नहीं किन्तु स्वगत भेदभी व्यवहारनयकी सीमामें ही होता है। व्यवहारनयके दो भेद हैं एक सद्भूत व्यवहारनय और दूसरा असद्भूत व्यवहारनय। वस्तुमें अपने गुणोंकी दृष्टिसे भेद करना सद्भूत व्यवहार है। अन्य द्रव्यक्षे गुणोंकी बल्पूर्वक अन्यत्र योजना करना असद्भूत व्यवहार है जैसे वर्णादिवाले मूर्त पुद्रस्त कर्मद्रव्यक्षे संयोगसे होनेवाले क्रीधादिमूर्त भावोंको जीवके कहना। यहाँ क्रोधादिमें जो पुद्रस्त्रद्भवत्त आरोप किया गया है—वह असद्भूत है और गुणगुणीका जो भेद विवक्षित है वह व्यवहार है। सद्मृत और असद्भूत व्यवहार दोनों ही उपचरित और अनुपचरितके भेदसे दो दो प्रकारके होते हैं। 'ज्ञान जीव का है' यह अमुपचरित सद्भृत व्यवहारनय है। 'अर्थविकत्यात्मक ज्ञान प्रमाण है और वही जीवका गुण है' यह उपचरित सद्भृत व्यवहारनय है। इसमें ज्ञानमें अर्थविकत्यात्मकता उपचरित है और गुण-गुणीका मेद व्यवहार है।

अनगार धर्मामृत (अध्याय १ क्लो॰ १०४\*\*\*) आदिमें 'केवल ज्ञान जीवका है' यह अनुपचरित सद्भृत व्यवहारका उदाहरण दिया है। उसमें यह दृष्टि है कि ग्रुद्धगुणका कथन अनुपचरित तथा अग्रुद्ध-गुणका कथन अपचरित है। अनुपचरित असद्भृत व्यवहारनय 'अबुद्धिपूर्वक होनेवाले क्रोधादि भावोंको जीवका कहता है और उपचरित सद्भृत व्यवहारनय उदयमें आये हुए अर्थात् प्रकट अनुभवमें आनेवाले क्रोधादि भावोंको जीवके कहता है। पहिलेमें वैभाविकी शक्तिका आत्मासे अमेद माना है। अनगार धर्मामृतमें 'श्रारीर मेरा है' यह अनुपचरित असद्भृत व्यवहार है तथा 'देश मेरा है' यह अनुपचरित असद्भृत

<sup>(</sup>१) "द्वे सत्ये समुपाश्रित्य बुद्धानां धर्मदेशना । लोकसंबृतिसत्यं च सत्यं च परमार्थतः ॥"⊶माध्यमिककारिका आर्यसत्यपरीक्षा ऋले०८।

<sup>(</sup>२) ''जेव य जीवहाणा ण गुणहाणा य अत्थि जीवस्स । जेण हु प्दे सब्बे गुग्गळदण्डस्स पञ्चाया ॥५५॥''-समयसार ।

<sup>(</sup>३) पंचाध्यायी ३१६५९-६१।

<sup>(</sup>४) वंचाध्यायी १।५२५'''।

व्यवहारनयका उदाहरण माना गया है। पंचाध्यायीकार किसी दूसरे द्रव्यके गुणको दूसरे द्रव्यमें आरोप करना नयाभास मानते हैं जैसे वर्णादिको जीवके कहना, शरीरको जीवका कहना, मूर्तकर्म द्रव्योक्ता कर्त्ता भोक्ता जीवको मानना, धनधान्य स्त्री आदिका भोक्ता और कर्त्ता जीवको मानना, द्वान और जेयमें श्रोध्यवोधक सम्बन्ध होनेसे जानको जेयगत मानना आदि । ये सत्र नयाभास हैं।

#### समयसारकी दृष्टि-

समयसारमें तो एक गुद्धद्वव्यको निश्चयनयका विषय मानकर बाकी परिनिमित्तक स्वभाव या परभाव सभीको व्यवहारके गहुमें डालकर उन्हें हेय अत एव अभृतार्थ कह दिया है। यहाँ एक बात ध्यानमें रखनेकी है कि नैगमादिनयोंका विवेचन वस्तुस्वरूपकी मीमांसा करनेकी दृष्टिसे है जबिक समयसारगत नयोंका वर्णन अध्यास भावनाको परिपुष्ट कर हेय और उपादेयके विचारसे मोक्षमार्गमें लगानेके लक्ष्यसे है।

निश्चय और व्यवहारके विचारमें सबसे बड़ा खतरा है—निश्चयको भृतार्थ और व्यवहारको अभूतार्थ कहनेकी दृष्टिको न समझकर निश्चयकी तरफ ग्रुक जाने और व्यवहारकी उपेक्षा करने का । दृसरा खतरा है किसी परिभाषाको निश्चयसे और किसीको व्यवहारसे लगाकर घोलघाल करनेका। आ॰ अमृतचन्द्रने इन्हीं खतरोंसे सावधान करनेके लिये एक प्राचीन गाया उद्धृत' की है—

# "जर् जिणमयं पवज्जह तो मा ववहारणिच्छए मुयह। एकेण विणा छिज्जर तित्थं अण्णेण उण तच्चं॥"

अर्थात् यदि जिनमतको प्राप्त हो रहे हो तो व्यवहार और निश्चयमें मोहको प्राप्त नहीं होना, किसी एकको छोड़ मत वैठना । व्यवहारके बिना तीर्थका उच्छेद हो जायगा और निश्चयके विना तत्त्वका उच्छेद होगा।

कुछ विशेष अध्यात्मप्रेमी जैनशासनकी सर्वनयसंतुलन पद्धतिको ध्यानमें न रखकर कुछ इसी प्रकारका घोलघाल कर रहे हैं। वे एक परिभाषा एक नयकी तथा दूसरी परिभाषा दूसरे नयकी लेकर ऐसा मार्ग बना रहे हैं जो न तो तत्त्वके निश्चयमें सहायक होता है और न तीर्थकी रक्षाका साधन ही सिद्ध हो रहा है। उदाहरणार्थ-निमित्त और उपादानकी व्याख्याको ही ले लें।

निश्चयनयकी दृष्टिसे एकद्रव्य दूसरे द्रव्यका कुछ नहीं करता। जो जिस रूपसे परिणत होता है वह उसका कर्ता होता है। इसकी दृष्टिसे कुम्हार घड़ेका कर्ता नहीं होता किन्तु मृत्यिण्ड ही वस्तुतः घटका कर्ता है: क्योंकि वही घटरूपसे परिणत होता है। इसकी दृष्टिमें निमित्तका कोई महत्त्वका स्थान नहीं है क्योंकि यह नय पराश्रित व्यवहार को स्वीकार ही नहीं करता । व्यवहारनय परसापेक्षता पर भी ध्यान रखता है ! वह कम्हारको घटका कर्ता इस लिये कहता है कि उसके व्यापार से मृत्यिण्ड में से वह आकार निकला है। घटमें मित्री ही उपादान है इसको व्यवहारनय मानता है। किन्तु 'कुम्भकार' व्यवहार वह 'मृत्पिण्ड'में नहीं करके कम्हारमें करता है। 'घट' नामक कार्यकी उत्पत्ति मृतिएण्ड और कुम्मकार दोनों के सन्निधानसे हुई यह ्रात्यक्षसिद्ध घटना है। किन्तु दोनों नयोंके देखनेके दृष्टिकोण जुदे-जुदे हैं। अब अध्यातमी व्यक्ति कर्तृत्वकी परिभाषा तो निश्चयनयकी पकड़ते हैं और कहते हैं कि हरएक कार्य अपने उपादानसे उत्पन्न होता है. अन्य द्रव्य अन्य द्रव्यमें कुछ नहीं कर सकता। जिस समय जो योग्यता होगी उस समय वह कार्य अपनी योग्यतासे हो जायगा । और इस प्रतिसमयकी योग्यताकी सिद्धिके लिये सर्वज्ञताकी व्यावहारिक परिभाषाकी शरण होते हैं। यह सही है कि समन्तभद्र आदि आचार्योंने और इसके पहिले भी भूतविल आचार्यने इसी त्यावहारिक सर्वज्ञताका प्रतिपादन किया है और स्वयं कुन्दकुन्दने भी प्रवचनसारमें व्यावहारिक सर्वज्ञताका वर्णन किया है किन्तु यदि इस समन्तमद्र आदिकी न्यावहारिक सर्वज्ञताकी परिभाषा छेते हैं तो कार्योत्पत्तिकी प्रक्रिया भी उन्हींके द्वारा प्रतिपादित बाह्य और अन्तरंग उभयविध कारणेंसे माननी चाहिए । और यदि हम कार्योत्पत्तिकी प्रक्रिया कुन्दकुन्दकी नैश्चियक दृष्टिसे छेते हैं तो सर्वज्ञताकी परिभाषा

<sup>(</sup>१) समयप्रा० आत्म० गा० १४ ।

भी नैश्चयिक ही माननी चाहिए । एक परिभाषा व्यवहारकी छेना और एक परिभाषा निश्चयकी पकड़कर घोलघाल करनेसे वस्तुका विपर्यास ही होता है ।

इसी तरह व्यावहारिक सर्वज्ञतासे नियतिवादको फल्टित करके उसे निश्चयनयका विषय बनाकर पुरुषार्थको रेड़ मारना तीर्थोच्छेदकी ही कक्षामें आता है। तीर्थ प्रवर्तनका फल्ट यह है कि—व्यक्ति उसका आश्चय लेकर असत्से सत्, अग्रुभसे ग्रुभ, अग्रुद्धसे ग्रुद्ध और तमसे प्रकाशकी और जावें। परन्तु इस नियतिवादमें जब अपने अगले क्षणमें परिवर्तन करनेकी शक्यता ही नहीं है तब किसलिये तीर्थ-धर्मका आश्चय लिया जाय १ दीक्षा-शिक्षा और संस्कारका आखिर प्रयोजन ही क्या रह जाता है १ इस तरह जिनवरके दुरासद नयचकको नहीं समझकर और समग्र जैनशासनकी सर्वनयमयताके परिपूर्ण स्वरूपका ध्यान नहीं करके कहीकी ईट और कहींका रोड़ा लेनेमें न वस्तुतत्त्वकी रक्षा है और न तीर्थकी प्रमावना ही।

आ० कुन्दकुन्दकी अध्यात्मभावना-आ० कुन्दकुन्दने अपने समयप्रामृतमें अध्यात्म-भावनाका वर्णन किया है। उनका कहना है कि आत्मसंशोधन और शुद्धात्मकी प्राप्ति के लिये हमें इस प्रकारकी भावना करनी चाहिए कि—निश्चयनय भृतार्थ है और त्यवहारनय अभृतार्थ है। जिस गाथा में उन्होंने व्यवहारको अभृतार्थ और निश्चयको भृतार्थकी बात कही है उसके पहिलेकी दो गाथाओं में वे आत्मभावना करनेकी बात कहते हैं । इतना ही नहीं वे निश्चयनयसे व्यवहारका निषेध करके निर्वाणकी प्राप्तिके लिये निश्चयनयमें लीन होनेका उपदेश करते हैं—

## "पवं ववहारणओ पिडसिद्धो जाण णिच्छयणयेण । णिच्छयणयसव्हीणा मुणिणो पावंति णिव्वणं ॥" -समयप्रा० गा० २९६ ।

अर्थात्-इस तरह निश्चयनयकी दृष्टिसे व्यवहारनयका प्रतिषेध समझना चाहिये। निश्चयनयमें स्त्रीन मुनिजन निर्वाण पाते हैं।

इसी तरह उन्होंने और भी मोक्षमार्गा साधकको जीवनदर्शन की तथा आत्मसंशोधनकी प्रक्रिया और भावनाएँ बताई हैं। जिनसे चित्तको भावित कर साधक शान्तिलाभ कर सकता है। परन्तु भावनासे वस्तुस्वरूपका निरूपण नहीं होता। वहीं कुन्दकुन्द जब वस्तुस्वरूपका निरूपण करने बैठते हैं तो प्रवचनसार और पंचास्तिकायका समस्त तस्ववर्णन उभयनयसमन्वित अनेकान्त दृष्टिसे होता है।

भावनाको तत्त्वज्ञानका रूप देनेसे जो विपर्यास और खतरा होता है तथा उसके जो कुपरिणाम होते हैं वे किसी भी दर्शनके इतिहासके विद्यार्थांसे छिपे नहीं हैं । बुद्धने स्त्री आदिसे विरक्तिके लिए उसमें क्षणिक परमाणुपुङ्ग स्वप्नोपम मायोपम शून्य आदिकी भावना करनेका उपदेश दिया था। पीछे उन एक एक भावनाओं को तत्त्वज्ञानका रूप देनेसे क्षणिकवाद, परमाणुपुञ्जवाद, शून्यवाद आदि वादोंकी सृष्टि हो गई और पीछे तो उन्हें दर्शनका रूप ही मिल गया। जैन परम्पराम भी मुमुक्षुओंको अनित्य अशरण अशुचि आदि भावना से चित्तको भावित करनेका उपदेश दिया गया है। इन्हें अनुप्रक्षा संज्ञा भी इसीलिए दी गई है कि इनका बार-बार चिन्तन किया जाय। अनित्य भावना में वही विचार तो हैं जो बुद्धने कहे थे कि-जगत् क्षणभंगुर है अशुचि है स्वप्नवत् है माया है मिथ्या है आदि। इसी तरह स्त्रीसे विरक्तिके लिए उसमें 'नागिन सर्पिणी करककी खान और विषवेल' आदिकी भावना करते हैं, पर इससे वह नागिन या सर्पिणी तो नहीं बम जाती

<sup>(</sup>१) ''ववहारोऽभूदत्थो भूदत्थो देसिदो हु सुद्रणओ। भूदत्थमस्सिदो खलु सम्मादिद्दी हवदि जीवो॥''-समयप्रा० गा० १३।

<sup>(</sup>२) ''णाणिह्ह भावणा खलु काद्या दंसणे चिरत्ते य । ते पुण तिण्णिवि आदा तम्हा कुण भावणं आदे ॥ जो आदभावणिमणं णिजुधजुत्तो सुणी समाचरिद । सो सञ्बदुक्लमोक्खं पावदि अचिरेण कालेण ॥''-समयप्रा० गा० ११।१२।

या नागिन और सर्पिणी तो नहीं है। जैसे इस भावनाको तत्वज्ञानका रूप देकर वस्तुविपर्यास नहीं किया जाता उसी तरह कुन्दकुन्दकी आध्यात्म भावना को हमें भावनाके रूपमें ही देखना चाहिये तत्त्वज्ञानके रूपमें नहीं। उनके तत्त्वज्ञानका ठोस निरूपण यदि प्रवचनसार और पंचास्तिकाय आदिमें देखनेको मिलता है तो आत्मशोधनकी प्रक्रिया समयसारमें।

निश्चय और व्यवहार नयोंका वर्णन वस्तुतत्त्वके खरूप निरूपणसे उतना सम्बन्ध नहीं रखता जितना हेथोपादेय-विवेचनसे । 'स्त्री किन-किन निमित्त और उपादानोंसे उत्पन्न हुई है' यह वर्णन अध्यात्म भावनाओंमें नहीं मिळता किन्तु 'स्त्रीको हम किस रूपमें देखें' जिससे विषयविरक्ति हो, यह प्रक्रिया उसमें बताई जाती है। अतः यह विवेक करनेकी पूरी-पूरी आवश्यकता है कि कहाँ वस्तुतत्त्वका निरूपण है और कहाँ भावनात्मक वर्णन है। मुझे यह स्पष्ट करनेमें कोई सङ्कोच नहीं है कि कभी-कभी असत्य भावनाओंसे भी सत्यकी प्राप्तिका मार्ग अपनाया जाता है जैसे कि स्त्रीको नागिन और सर्पिणी समझकर उससे विरक्ति करानेका । अन्ततः भावना, भावना है, उसका लक्ष्य वैज्ञानिक वस्तुतत्त्वके निरूपणका नहीं है, किन्तु है अपने लक्ष्यकी प्राप्तिका; जब कि तत्त्वज्ञानके निरूपणकी दिशा वस्तुतत्त्वके विश्लेषणपूर्वक वर्णनकी होती है। उसे अमुक लक्ष्य बने या विगड़े यह चिन्ता नहीं होती। अतः हमें आचार्योंकी विभिन्न नयदृष्टियोंका यथावत् परिज्ञान करके तथा एक आचार्यकी भी विभिन्न प्रकरणों में क्या विवक्षा है यह सम्यक् प्रतीति करके ही :सर्वनयसमृहसाध्य अनेकान्त तीर्थकी व्याख्यामें प्रवृत्त होना चाहिए । एक नय यदि नयान्तरके अभि- ' प्रायका तिरस्कार या निराकरण करता है तो वह मुनय नहीं रहता दुर्णय बनकर अनेकान्तका विघातक हो जाता है। भूतविल पुष्पदन्त उमास्वामी समन्तमद्र और अकल्ड्सरेव आदि आचायाँने जो जैन-दर्शनका बुनियादी पायेदार निर्वाध तथा सुदृद्धमूमिक निरूपण किया है वह यों ही 'व्यवहार' कहकर नहीं उड़ाया जा सकता । कोई भी धर्म अपने 'तत्त्वज्ञान' और 'दर्शन'के बिना केवल नैतिक नियमोंके सिवाय और क्या रह जाता है ? ईसाईधर्म और इस्लामधर्म अपने 'दर्शन'के बिना आज परीक्षाप्रधानी मानवको अपनी ओर नहीं खींच पाते । जैन-दर्शनने प्रमेयको अनेकान्तरूपता, उसके दर्शनको 'अनेकान्त दर्शन' और उसके कथनकी पद्धतिको 'स्याद्वाद भाषा'का जो रूप देकर आजतक भी 'जीवित दर्शन'का नाम पाया है उसे 'व्यवहार'के गड़ में फेंफनेरे तीर्थ और शासनकी रेवा नहीं होगी। जैन-दर्शन तो वस्तु-व्यवस्थाके मूलमें ही लिखता है कि-

# "स्वपरात्मोपादानापोहनापाद्यत्वं हि वस्तुनो वस्तुत्वम्।"

अर्थात् स्वोपादान यानी स्वास्तित्वके साथ ही साथ प्रकी अपेक्षा नास्तित्व भी वस्तुके लिये आवश्यक है। यह अस्ति और नास्ति अनेकान्तदर्शनका क स्व है, जिसकी उपेक्षा वस्तुस्वरूपकी विवातक होगी।

जैन दर्शनने 'वस्तु क्या है, यह जो पर्यायोंका उत्पाद और व्यय है उसमें निमित्त उपादानकी क्या स्थिति है' इत्यादि समस्त कार्यकारणभाव, उनके जाननेकी क्या पद्धित हो सकती है इस समस्त आपकत्त्वका पूरा-पूरा निरूपण किया है। इस कारणतत्त्व और आपकतत्त्वमें भावनाका स्थान नहीं है। इसमें तो कठोर परीक्षा और वस्तुस्थितिके विक्लेषणकी पद्धितका प्रामुख्य है। अतः जहाँ वस्तुतत्त्वका निरूपण हो वहाँ दर्शनकी प्रक्रियासे उसका विवेचन कीजिए और उत्पन्न तथा ज्ञापित वस्तुमें किस प्रकारकी भावना या चिन्तनसे इम रागद्वेवसे परे वीतरागताकी ओर जा सकते इस अध्यात्म भावनाको समयसारसे परित्रए। भावना और दर्शनका अपना अपना निश्चित क्षेत्र है उसे एक दूसरेसे न मिलाइए।

### स्याद्वाद-

वास्तवबहुत्ववादी जैनदर्शनने सामान्यरूपसे यावत् सत्को परिणामी-नित्य माना है। प्रत्येक सत् अनन्तधर्मात्मक है। उसका पूर्णरूप वचनोंके अगोचर है। कोई ऐसा शब्द नहीं है जो वस्तुके पूरे रूपको स्पर्श कर सकता हो। 'सत्' शब्द भी वस्तुके एक 'अस्तित्व' धर्म को कहता है, शेष नास्तित्व आदि धर्मोंको नहीं। वस्तुस्थिति ऐसी होनेपर भी उसको समझने समझानेका प्रयत्न मानवने किया ही है

<sup>(</sup>१) त० वा० १।६।

१५४ प्रस्तायना

और आगे भी उसे करना ही होगा । अतः उस विराट्को जानने और दूसरोंको समझानेमें बड़ी सावधानी रखनेकी आवश्यकता है । हमारे जाननेका तरीका ऐसा हो जिससे हम उस अनन्तधर्मा अखण्ड वस्तुके अधिकसे अधिक समीप पहुँच सकें, उसका विपर्यास तो हरिगज न करें । हमारी दूसरोंको समझानेकी—शब्द प्रयोग करनेकी प्रणाली ऐसी हो जो उस तत्त्वका सही-सही प्रतिनिधित्व कर सकें, उसके स्वरूपकी ओर सकेंत कर सकें, भ्रम तो उत्पन्न करे ही नहीं । इन दोनों आवश्यकताओंने अनेकान्तहिष्ट और स्याद्वादको जन्म दिया । अनेकान्त हिष्ट (नयहिष्ट) विराट वस्तुको जाननेका वह प्रकार है जिसमें विवक्षित धर्मको जानकर भी अन्य धर्मोंका निषेध नहीं किया जाता, उन्हें गौण या अविवक्षित कर दिया जाता है और इस तरह हर हालतमें पूरी वस्तुका मुख्यगौण भावसे स्पर्श हो जाता है । उसका कोई भी अंश कभी भी नहीं खूट पाता । जिस समय जो धर्म विवक्षित होता है वह उसी समय मुख्य या अपित वन जाता है और शेष धर्म गौण या अनर्पित रह जाते हैं । इस तरह जब मनुध्यकी हिष्ट अनेकान्त तत्त्वका सर्श करनेवाली बन जाती है तब उसके समझानेका उंग भी निराला ही हो जाता है । वह सोचता है कि हमें उस शैलीसे बचन प्रयोग करना चाहिये जिससे वस्तुतत्त्वका यथार्थ प्रतिपादन हो । उस शैली या भापाके निर्दोप प्रकार की आवश्यकताने 'स्याद्वाद' का आविष्कार किया है ।

'स्याद्वाद' भाषाकी वह निर्दोष प्रणाली है जो वस्तुतत्त्वका सम्यक् प्रतिपादन करती है। इसमें लगा हुआ 'स्यात्' शब्द प्रत्येक वाक्यके सापेक्ष होनेकी स्वना देता है। 'स्यात् अस्ति' वाक्यमें 'अस्ति' पद वस्तु-के अस्तित्व धर्मका मुख्यरूपसे प्रतिपादन करता है और 'स्यात्' शब्द उसमें रहनेवाले नास्ति आदि शेष अनन्त धर्मोंका सन्दाव बताता है कि 'वस्तु अस्तिमात्र ही नहीं है' उसमें गौणरूपसे नास्ति आदि धर्म भीं विद्यमान हैं। मनुष्य अहंकारका पुतला है। अहंकारकी सहस्र नहीं अनन्त जिक्काएँ हैं। यह विषधर थोड़ी भी असावधानी होनेपर उस लेता है। अतः जिस प्रकार दृष्टि में अहंकारका विष न आने देनेके लिए अनेकान्त हृष्टि-संजीवनीका रहना आवश्यक है उसी तरह भाषामें अवधारण या अहंकारका विष निर्मूल करनेके लिए स्याद्वाद-अमृत अपेक्षणीय होता है। अनेकान्तवाद इसी स्याद्वादका पर्यायवाची है अर्थात् ऐसा बाद अनेकान्तवाद कहलाता है जिसमें वस्तुके अनन्त धर्मात्मक स्वरूपका प्रतिपादन मुख्य-गौणभावसे होता है। यद्यपि ये दोनों पर्यायवाची है फिर भी 'स्याद्वाद' ही निर्दृष्ट भाषा शैलीका प्रतीक बन गया है। अनेकान्त-दृष्टि तो शानरूप है, अतः वचनरूप 'स्याद्वाद' से उसका भेद स्पष्ट है। इस अनेकान्तके विना लोकन्त्यवहार नहीं चल सकता। पग-पगपर इसके बिना विसंवादकी सम्भावना है। अतः इस त्रिमुवनके एक गुरु अनेकान्तवादको नमस्कार करते हुए आचार्य सिद्धसेनने ठीक ही लिखा है—

"जेण विणा लोगस्स ववहारो सव्वधा ण णिव्वयइ। तस्य भुवणेकगुरुणो णमोऽणेगंतवायस्स॥" -सन्मति० ३।६८।

स्याद्वादकी व्युत्पित्त-'स्यादाद' स्यात् और बाद इन दो पदोंसे बना है। बादका अर्थ है कथन या प्रतिपादन। 'स्यात्' विधिल्ड्से बना हुआ तिङन्तप्रतिरूपक निपात है। वह अपनेमें एक महान् उद्देश्य और वाचक शक्तिको छिपाये हुए हैं। स्यात्के विधिल्ड्में विधि विचार आदि अनेक अर्थ होते हैं। उनमें 'अनेकान्त' अर्थ यहाँ विविधित हैं। हिन्दीमें यह 'शायद' अर्थमें प्रचिल्ति-सा हो गया है, परन्तु हमें उसकी उस निर्दोप परम्पराका अनुगमन करना चाहिए जिसके कारण यह शब्द 'सत्यात्मा' अर्थात् सत्यका प्रतीक बना है। 'स्यात्' शब्द 'कथित्रत्' के अर्थमें विशेषस्पते उपयुक्त बैठता है। कथित्रत् अर्थात् 'किसी सुनिश्चित अपेक्षा से' वस्तु अमुक धर्मवाली है। न तो यह 'शायद' न 'सम्भावना' और न 'कदाचित्' का प्रतिपादक हैं किन्तु 'सुनिश्चित इष्टिकोण' का बाचक है। शब्दका स्वभाव है कि वह अवधारणात्मक होता है, इसिल्ए अन्यके प्रतिषेध करनेमें वह निरंकुश रहता है। इस अन्यके प्रतिषेधपर अंकुश लगानेका कार्य 'स्यात्' करता है। वह कहता है कि 'रूपबान् घटः' वाक्य घड़के रूपका प्रतिपादन मले ही करे पर वह 'रूपवान् ही है' यह अवधारण करके धड़ेमें रहनेवाले रस गन्ध आदिका प्रतिपेध नहीं कर सकता। वह

अपने स्वार्थको मुख्य रूपसे कहे यहाँ तक कोई हानि नहीं, पर यदि वह इससे आगे बढ़कर 'अपने ही स्वार्थ' को सब कुछ मानकर रोपका निषेध करता है तो उसका ऐसा करना अन्याय है और वस्तुस्थितिका विपर्यास करना है। 'स्यात्' शब्द इसी अन्यायको रोकता है और न्याय्य वचनपद्धितकी सूचना देता है। वह प्रत्येक वाक्यके साथ अन्तर्गर्भ रहता है और गुप्त भावसे प्रत्येक वाक्यको मुख्यगौणभावसे अनेकान्त अर्थका प्रतिपादक बनाता है।

'स्यात' निपात है। निपात बोतक भी होते हैं और वाचक भी। यद्यपि स्यात् शब्द अनेकान्त सामान्यका वाचक होता है फिर भी अस्ति आदि विशेष धर्मोंका प्रतिपादन करनेके लिये 'अस्ति' आदि धर्मवाचक शब्दोंका प्रयोग करना ही पड़ता है। तालर्य यह है कि 'स्यात् अस्ति' वाक्य में 'अस्ति' पद अस्तित्व धर्मका वाचक है तो 'स्यात्' शब्द 'अनेकान्त' का। वह उस समय अस्ति से भिन्न अन्य अशेष धर्मोंका प्रतिनिधित्व करता है। जब 'स्यात्' अनेकान्तका बोतन करता है तो 'अस्ति' आदि पदोंके प्रयोगसे जिन अस्तित्व आदि धर्मोंका प्रतिपादन किया जा रहा है वे 'अनेकान्त' रूप हैं यह बोतन 'स्यात्' शब्द करता है। यदि यह पद न हो तो 'सर्वधा अस्तित्व' रूप एकान्तकी शंका हो जाती है। यद्यपि स्यात् और कथंचित्का अनेकान्तात्मक अर्थ इन शब्दोंके प्रयोग न करने पर भी कुशल वक्ता समझ लेता है परन्तु वक्ता को यदि अनेकान्त वस्तुका दर्शन नहीं हैं तो वह एकान्तके जालमें भटक सकता है अतः उसे आलोक स्तम्भके समान इस 'स्यात्' ज्योतिकी नितान्त आवश्यकता है।

स्याद्वाद सुनयका निरूपण करनेवाली विशिष्ट भाषा पद्धति है। 'स्यात्' शब्द यह सुनिश्चित रूप से यताता है कि वस्तु केवल इसी धर्म वाली ही नहीं है, उसमें इसके अतिरिक्त धर्म भी विद्यमान हैं। उसके अविविश्चित गुणधर्मोंके अस्तित्वकी रक्षा 'स्यात्' शब्द करता है। 'रूपवान् घटः'में 'स्यात्' शब्द 'रूपवान्' के साथ नहीं जुटता, क्योंकि रूपके अस्तित्वकी सूचना तो 'रूपवान्' शब्द स्वयं ही दे रहा है, किन्तु अन्य अविविश्चित शेष धर्मोंके साथ उसका अन्वय है, वह 'रूपवान्' को पूरे घड़े पर अधिकार जमानेसे रोकता है और साफ कह देता है कि घड़ा बहुत बड़ा है, उसमें अनन्त धर्म हैं। रूप भी उनमेंसे एक है। रूपकी विवश्चा होनेते अभी रूप हमारी दृष्टिमें मुख्य है और वही शब्दके द्वारा वाच्य बन रहा है पर रसकी विवश्चा होनेपर वह गीण राशिमें शामिल हो जायगा और रस प्रधान बन जायगा। इस तरह समस्त शब्द गौणमुख्य-भावसे अनेकान्त अर्थके प्रतिपादक हैं। इसी सत्यका उद्धाटन स्थात् शब्द सदा करता रहता है।

'स्यात्' राब्द एक सजग प्रहरी है, जो उचिति धर्मको इघर-उधर नहीं जाने देता । वह अविविक्षत धर्मोंके अधिकारका संरक्षक है । इसलिये जो लोग स्यात्का रूपवान्के साथ अन्वय करके और उसका शायद संभावना और कदाचित् अर्थ करके घड़ेमें रूपकी स्थितिको भी संदिग्ध बनाना चाहते हैं वे वस्तुतः प्रगाद अममें हैं । इसी तरह 'स्यादिल घटः' वाक्यमें 'अस्ति' यह अस्तित्व अंश घटमें सुनिश्चित रूपसे विद्यमान है । 'स्यात्' शब्द उस अस्तित्वकी स्थिति कमजोर नहीं बनाता । किन्तु उसकी वास्तिक आंशिक स्थितिकी सूचना देकर अन्य नास्ति आदि धर्मोंके गीणस्त्रावका प्रतिनिधित्व करता है । उसे डर है कि कहीं अस्ति नामका धर्म, जिसे शब्दसे उचिति होनेके कारण प्रमुखता मिली है, पूरी वस्तुको ही न हड़प जाय, अपने अन्य नास्ति आदि सहयोगियोंके स्थानको समात न कर दे । इसल्ये वह प्रतिवाक्यमें चेतावनी देता रहता है कि हे भाई अस्ति, तुम वस्तुके एक अंश हो, तुम अपने अन्य नास्ति आदि भाइयोंके हकको हड़पनेकी कुचेष्टा नहीं करना । इस भयका कारण है कि प्राचीनकाल से 'नित्य ही है', 'अनित्य ही है' आदि हड़पू प्रकृतिके अंशवाक्योंने वस्तु पर पूर्ण अधिकार जमाकर अनिधकार चेष्ठा की है और जगतमें अनेक तरहसे वितण्डा और संघर्ष उसन्न किये हैं । इसके फलस्वरूप पदार्थके साथ तो अन्याय हुआ ही है पर इस वाद-प्रतिवादने अनेक कुमतवादोंकी सृष्टि करके अहंकार हिंसा संघर्ष अनुदारता और असहिष्णुता आदिसे विश्वको अशान्त और संघर्षणूर्ण हिंसा-ज्वालामें पटक दिया है । स्थात् शब्द वाक्यके उस जहरको निकाल देता है जिससे अहंकारका सर्जन होता है ।

'स्यात्' राज्य एक और एक निश्चित अपेक्षाचे जहाँ अस्तित्वकी स्थिति सुदृढ़ और सहेतुक बनाता

१५६ प्रस्तविना

है वहाँ उसकी उस सर्वहरा प्रवृत्तिको भी नष्ट करता है जिससे वह पूरी वस्तुका मालिक बनना चाहता है। वह न्यायधीशकी तरह तुरन्त कह देता है कि-हे अस्ति, तम अपनी अधिकार सीमाको समझो । स्वद्रव्य क्षेत्र काल और भावकी दृष्टिसे जिस प्रकार तम घटमें रहते हो उसी तरह परदृत्य क्षेत्रादिकी अपेक्षा नास्ति नामका तुम्हारा सगा भाई भी उसी घटमें रहता है, घटका परिवार बहत बड़ा है । अभी तुम्हारा नाम लेकर पुकारा गया है, इसका इतना ही अर्थ है कि इस समय तुमसे काम है, तुम्हारा प्रयोजन है, तुम्हारी मुख्यता है, तुम्हारी विवक्षा है; पर इसका यह अर्थ कदापि नहीं है कि तुम अपने समानाधिकारी भाइयोंके सद्भावको ही उल्लाइकर फेंकनेका दुष्प्रयास करो । वास्तिवक बात तो यह है कि-यदि परकी अपेक्षा 'नास्ति' धर्म न हो तो जिस घड़ेमें तुम रहते हो वह घड़ा 'घड़ा' ही न रह जायगा किन्त कपड़ा आदि परपदार्थरूप हो जायगा। अतः तुम्हें अपनी स्थितिके लिये भी यह आवश्यक है कि तुम अन्य धर्मोंकी वास्तविक स्थितिको समझो । तुम उनकी हिंसा न कर सको इसके लिये अहिंसाका प्रतीक 'स्यात्' शब्द तुमसे पहिले ही वाक्यमें लगा दिया जाता है। भाई अस्ति, यह दुम्हारा दोष नहीं है। तुम तो बराबर अपने नास्ति आदि भाइयोंके साथ हिलमिलकर अनन्तधर्मा वस्तु में रहते हो, सब धर्मभाई अपने-अपने स्वरूपके सापेक्ष भावसे वस्तुमें रह रहे हैं. पर इन फूट डालनेवाले वस्तुद्रष्टाओंको क्या कहा जाय ? ये अपनी एकांगी दृष्टिसे तुममें फूट डालना चाहते हैं और प्रत्येक धर्मको प्रलोभन देकर वस्तुका पूरा अधिकार देना चाहते हैं और चाहते हैं कि तुममें भी अहं कारपूर्ण स्थिति उत्पन्न होकर आपसमें मेदमान एवं हिंसाकी सृष्टि हो। वस 'स्यात' शब्द एक अञ्जन-शलाका है जो उनकी दृष्टिको विकृत नहीं होने देता। वह उसे निर्मल और पूर्णदर्शी बनाता है। इस अविवक्षित संरक्षक, दृष्टि विद्यापहारी, सचेतक प्रहरी, अहिंसा और सत्यके प्रतीक, जीवन्त व्यायरूप, शब्दको सुधामय करनेवाले तथा सुनिश्चित अपेक्षाके द्योतक 'स्यात्' सब्दके स्वरूपके साथ हमारे दार्शनिकोंने न्याय तो किया ही नहीं किन्तु उसके स्वरूपका शायद, सम्भव, कदाचित जैसे भ्रष्ट पर्यायोंसे विकृत करनेका अशो-भन प्रयत्न अवश्य किया है और आजतक किया जा रहा है।

सबसे थोथा तर्क तो यह दिया जाता है कि 'घड़ा जब अस्ति है, तो नास्ति कैसे हो सकता है ! घड़ा जब एक है तो अनेक कैसे हो सकता है !' यह तो प्रत्यक्षितिगेष है; पर विचार तो करो-घड़ा आखिर घड़ा ही तो है, कपड़ा तो नहीं है, कुरसी तो नहीं है टेविल तो नहीं है । तात्पर्य यह कि वह घटमिन्न अनन्त पदार्थों रूप नहीं है । तो यह कहने में आपको क्यों संकोच होता है कि घड़ा अपने स्वरूपसे अस्ति है और स्वभिन्न परक्षों से नास्ति है । इस घड़े में अनन्त परक्षों की अपेक्षा 'नास्तित्व' है, अन्यथा दुनियाँ में कोई शक्ति ऐसी नहीं जो घड़े को कपड़ा आदि होने से रोक सके । यह नास्तित्व धर्म ही घड़े को घड़े के रूपमें कायम रखता है । इसी 'नास्ति' धर्मकी स्चना 'अस्ति' के प्रयोगकाल में 'त्यात्' शब्द देता है । इसी तरह घड़ा समग्रभावसे एक होकर भी अपने रूप रस गंध स्पर्श छोटा बड़ा हलका भारी आदि अनन्त गुण धर्मों हिष्ट अनेक रूपों में दिखाई देता है या नहीं ? यह आप स्वयं वतावें । यदि अनेक रूपमें दिखाई देता है या नहीं ? यह आप स्वयं वतावें । यदि अनेक रूपमें दिखाई देता है या नहीं ? यह आप स्वयं वतावें । यदि अनेक रूपमें दिखाई देता है या नहीं ? यह आप स्वयं वतावें । यदि अनेक रूपमें अपने गुण धर्म शिक्ति आदिनी दृष्ट से अनेक हैं । जब प्रत्यक्ष वस्तुमें अनेक विरोध धर्मोंका स्पष्ट प्रतिभास हो रहा है, वस्तु स्वयं अनन्त विरोध धर्मोंका अविरोध कीड़ाश्यू है तब हमें क्यों संशय और विरोध उत्पन्न करना चाहिए । हमें उसके स्वरूपको विकृतरूपमें देखनेकी दुर्द हि तो नहीं करनी चाहिए । हम उस महान 'स्यात्' शब्द को इस पूर्णरूपकी झाँकी सापेक्षभावसे बताता है, विरोध संशय जैसी गालियोंस दुरदुराते हैं, किमाश्चर्यमतः परम् ! यहाँ धर्मकीर्तिका यह क्लोकांश ध्यानमें आ जाता है कि—

"यदीयं खयमर्थेम्यो रोचते तत्रके वयम् "-प्रमाण वा० ३।२१० ।

अर्थात् यदि यह चित्र-रूपता-अनेकधर्मता वस्तुको स्वयं रच रही है, उसके बिना उसका अस्तित्व ही संभव नहीं है तो हम बीचमें काजी बननेवाले कौन हैं ? जगत्का एक-एक कण इस अनन्तधर्मताका आकर है। हमें तो सिर्फ अपनी दृष्टिको ही निर्मल और विशाल बनानेकी आवश्यकता है। वस्तुमें विरोध नहीं है, विरोध तो हमारी दृष्टियोंमें है। और इस दृष्टिविरोधकी अमृत (गुरवेल) स्यात् शब्द है, जो रोगीको तत्काल कटु तो अवश्य लगती है पर इसके विना यह दृष्टिविधमल्वर उत्तर भी नहीं सकता। वस्तुकी अनन्तधर्मात्मकता—वस्तु अनेकान्तरूप है यह बात थोड़ा गंभीर विचार करते ही अनुभवमें आ जाती है, और यह भी प्रतिभासित होने लगता है कि हमारे क्षुद्रज्ञानने कितनी उछल कुँद मचा रखी है तथा वस्तुके विराट खरूपके साथ खिल्लवाड़ कर रखी है। पदार्थ भावरूप भी है और अभाव रूप भी है। यद सर्वथा भावरूप माना जाय यानी द्रव्यकी पर्यायको भी भावरूप स्वीकार किया जाय तो प्रागमाव प्रश्वंसाभाव अन्योन्यामाव और अत्यन्तामाव इन चार अभावोंका लोप हो जानेते पर्यायं भी अनादि अनन्त और सर्वसंकररूप हो जायगी तथा एक द्रव्य दूसरे द्रव्यरूप होकर प्रतिनियत द्रव्यव्यवस्थाको समाम कर देगा।

सदसदातमकत्व-प्रत्येक द्रव्यका अपना असाधारण खरूप होता है। उसका निजी क्षेत्र काल और भाव होता है जिनमें उसकी सत्ता सीमित रहती है। स्क्ष्मिवचार करनेपर क्षेत्र काल और भाव अन्ततः द्रव्यकी असाधारण स्थितिरूप ही फलित होते हैं। यह द्रव्य क्षेत्र काल और भावका चतुष्ट्य खरूपचतुष्ट्य कहलाता है। प्रत्येक द्रव्य अपने खरूपचतुष्ट्यसे सत् होता है पररूपचतुष्ट्यसे असत्। यदि खरूपचतुष्ट्यकी तरह पररूपचतुष्ट्य से भी सत् मान लिया जाय तो स्व और परमें कोई मेद नहीं रहकर सबको सर्वात्मकताका प्रसंग प्राप्त होता है। यदि पररूपकी तरह स्वरूपसे मी असत् हो जाय तो निःस्वरूप होनेसे अभावात्मकताका प्रसंग होता है। अतः लोककी प्रतीतिसिद्ध व्यवस्थाके लिये प्रत्येक पदार्थको स्वरूपसे सत् और पररूपसे असत् मानना ही चाहिये। द्रव्य एक अखंड मौलिक तन्त है। पुद्रल द्रव्योमें ही परमाणुओं परस्पर संयोगसे छोटे-बड़े अनेक स्कन्धतीयार होते हैं। ये स्वरूप संयुक्तपर्यायरूप हैं। अनेक द्रव्योक्ते संयोगसे ही घट पट आदि स्थूल पदार्थकी सृष्टि होती है। ये संयुक्त स्थूलपर्याय परक्षेत्र परकाल और परमावकी हिष्टेसे असत् हैं। इस तरह कोई भी पदार्थ इस सदासदास्मकताका अपवाद नहीं हो सकता।

एकानेकात्मक तस्व — हम पहिले लिख चुके हैं कि दो द्रव्य व्यवहारके लिये ही एक कहे जा सकते हैं वस्तुतः दो पृथक् स्वतन्त्र सिद्धं द्रव्य एकसत्ताक नहीं हो सकते । पुद्रल द्रव्यके अनेक अणु जब स्कन्ध अवस्थाको प्राप्त होते हैं तब उनका रासायनिक मिश्रण होता है जिससे वे अमुककालतक एकसत्ताक जैसे हो जाते हैं। ऐसी दशामें हमें प्रत्येक द्रव्यका विचार करते समय द्रव्य दृष्टिसे उसे एक मानना होगा और गुण तथा पर्यायोंकी दृष्टि से अनेक । एक ही मनुष्यजीव अपनी बाल युवा और वृद्ध आदि अवस्थाओंकी दृष्टिसे अनेक अनुभव में आता है। द्रव्य गुण और पर्यायोंसे, संज्ञा संख्या लक्षण प्रयोजन आदिकी अपेक्षा मिल्ल होकर भी चूँिक द्रव्यसे पृथक् गुण और पर्यायोंकी सत्ता नहीं पाई जाती या प्रयत्न करके भी हम द्रव्यसे गुणपर्यायोंका विवेचन—पृथकरण नहीं कर सकते अतः अभिन्न है। सत् सामान्यकी दृष्टिसे समस्त द्रव्योंको एक कहा जा सकता है और अपने-अपने व्यक्तित्वकी दृष्टिसे पृथक् अर्थात् अनेक। इस तरह समग्र विश्व अनेक होकर भी व्यवहारार्थ संग्रहनयकी दृष्टिसे एक कहा जाता है। एक द्रव्य अपने गुण और पर्यायोंकी दृष्टिसे अनेकात्मक है। एक ही आत्मा सुख-दुःख ज्ञान आदि अनेकरूपसे अनुभवमें आता है। द्रव्यका लक्षण अन्वयस्त है जब कि पर्याय व्यतिरेकरूप होती हैं। द्रव्यकी एक संख्या है और पर्यायोंकी अनेक। द्रव्यका प्रयोजन अन्वयज्ञान है और पर्यायका प्रयोजन व्यतिरेकज्ञान। पर्यायें प्रतिक्षण नष्ट होती हैं और द्रव्य अनादि-अनन्त होता है। एक होकर भी द्रव्यकी अनेकरूपता जब प्रतीतिसिद्ध है तब उसमें विरोध संशय आदि दूषणोंका कोई अवकाश नहीं है।

नित्यानित्यात्मक-यदि द्रव्यको सर्वथा नित्य माना जाता है तो उसमें किसी भी प्रकारके परिणमनकी सम्भावना नहीं होनेसे कोई अर्थक्रिया नहीं हो सकेंगी और अर्थक्रियाज्ञत्य होनेसे पुण्य-पाप वन्धमोक्ष और लेन-देन आदिकी समस्त व्यवस्थाएँ नष्ट हो जाँयगी। यदि पदार्थ एक जैसा कूटस्थनित्य रहता है तो जगतके प्रतिक्षणके परिवर्तन असम्भव हो जायँगे। यदि पदार्थको सर्वथा विनाशी माना जाता है तो पूर्वपर्यायका उत्तरपर्यायके साथ कोई वास्तविक सम्बन्ध न होनेके कारण लेनदेन बन्धमोक्ष स्मरण और प्रत्यमिज्ञान

आदि व्यवहार विच्छिन्न हो जायँगे । जो करेगा उसके भोगनेका क्षम ही नहीं रहेगा । नित्यपक्षमें कर्तृत्व नहीं बनता तो अनित्य पक्षमें करनेवाला अन्य और भोगनेवाला अन्य होता है । उपादान-उपादेयभावमूलक कार्यकारणभाव भी इस पक्षमें नहीं बन सकेगा । अतः समस्त लोकव्यवहार लोक परलोक तथा कार्यकारणभाव आदिकी सुन्यवस्थाके लिये पदार्थोंमें परिवर्तनके साथ-ही-साथ उसकी मौलिकता और अनादि अनन्तरूप द्रव्यत्वका आधारभूत धुवत्व भी स्वीकार करना ही चाहिये।

इसके माने बिना द्रव्यका मौलिकत्व सुरक्षित नहीं रह सकता। अतः प्रत्येक द्रव्य अपनी अनादि अनन्त धारामें प्रतिक्षण सहरा-विसहश अल्पसहश अर्थसहश आदि अनेकरूप परिणमन करता हुआ भी कभी समाप्त नहीं होता, उसका समूल उच्छेद या विनाश नहीं होता। आत्माको मोक्ष हो जानेपर भी उसकी समाप्ति नहीं होती किन्तु वह अपने शुद्धतम स्वरूपमें स्थिर हो जाता है। उस समय उसमें वैभाविक परिणमन नहीं होकर द्रव्यगत उत्पाद व्यय स्वभावके कारण स्वभावमूलक सहश परिणमन सदा होता रहता है। कभी भी यह परिणमनचक करता नहीं है और न कभी कोई भी द्रव्य समाप्त ही हो सकता है। अतः प्रत्येक द्रव्य नित्यात्मक है।

हम स्वयं अपनी बाल युवा वृद्ध आदि अवस्थाओं में बदल रहे हैं फिर भी हमारा एक ऐसा अस्तित्व तो है ही जो इन सब परिवर्तनोंमें हमारी एकरूपता रखता है। वस्तुस्थित जब इस तरह परिणामीनित्यकी है तब यह शंका 'जो नित्य है वह अनित्य कैसा ?' निर्मूल है। क्योंकि परिवर्तनोंके आधारभूत पदार्थकी सन्तानपरम्परा उसके अनायनन्त सत्त्वके विना वन नहीं सकती। यही उसकी नित्यता है जो अनन्त परिवर्तनोंके बावजूद भी वह समाप्त नहीं होता और अपने अतीतके संस्कारोंको हेता छोडता वर्तमान तक आता है और अपने भविष्यके एक एक क्षणको वर्तमान बनाता हुआ उन्हें अतीतके गहरमें दकेलता जाता है, पर कमी स्वयं रुकता नहीं है। किसी ऐसे कालकी कल्पना नहीं जा सकती जो स्वयं अन्तिम हो, जिसके बाद दूसरा काल नहीं आनेवाला हो। कालकी तरह समस्त जगतके अणु-परमाणु चेतन आदिमेंसे कोई एक या सभी कभी निर्मूल समाप्त हो जाँयगे ऐसी कल्पना ही नहीं होती। यह कोई बुद्धिकी सीमाके परेकी बात नहीं है । बुद्धि अमुक क्षणमें अमुक पदार्थका अमुक अवस्था होगी इस प्रकार परिवर्तनका विशेष रूप न भी जान सके पर इतना तो उसे राष्ट्र भान होता है कि पदार्थका भविष्यके प्रत्येक क्षणमें कोई-न-कोई परिवर्तन अवश्य होगा । जब द्रव्य अपनेमें मौलिक है तब उसकी समाप्ति यानी समृत्व नाशका प्रश्न ही नहीं है। अतः पदार्थमात्र चाहे वह चेतन हो या अचेतन परिणामी-नित्य है। वह प्रतिक्षण त्रिलक्षण है। हर समय एक पर्याय उसकी होगी। वह अतीत पर्यायका नाश कर जिस प्रकार स्वयं अस्तित्वमें आई है उसी तरह उत्तर पर्यायको उत्तन कर स्वयं नष्ट हो जायगी। अतीतका व्यय वर्तमानका उत्पाद और दोनोंमें द्रव्यगत ध्रवता है ही।

वह त्रयात्मकता वस्तुकी जान है। इसीको स्वामी समन्तभद्र तथा भट्ट कुमारिलने लीकिक दृशन्तसे इस प्रकार समझाया है कि—सोनेके कलशको मिटाकर मुकुट बनाया गया तो कलशार्थीको शोक हुआ मुकुटाभिलाषीको हर्ष और सुवर्णार्थीको माध्यस्थ्य भाव रहा। कलशार्थीको शोक कलशनाशके कारण हुआ मुकुटाभिलाषीको हर्ष मुकुटके उत्पादके कारण और सुवर्णार्थीकी तटस्थता दोनों दशाओंमें सुवर्णके बने

<sup>(</sup>१) "घटमीकिसुवर्णार्थी नाशोत्पादस्थितिष्वयम् ।

शोकप्रमोदमाध्यस्थ्यं जनो याति सहेतुकम् ॥"-आसमी० श्लो० ५९ ।

"वर्धमानकभन्ने च रुचकः क्रियते यदा ।

तदा पूर्वार्थिनः शोकः प्रीतिश्चाप्युत्तरार्थिनः ।

हेमार्थिनस्तु माध्यस्थ्यं तसाहस्तु त्रयात्मकम् ॥

न नाशेन विना शोको नोत्पादेन विना सुस्तम् ।

स्थित्या विना न माध्यस्थ्यं तेन सामान्यनित्यता ॥"-मी० श्लो० पृ० ६१९ ।

रहनेके कारण हुई। अतः वस्तु उत्पादादित्रयात्मक हैं'। दूधको जमाकर दही बनाया गया तो जिस व्यक्ति-को दूध खानेका तत है वह दहीको नहीं खायगा पर जिसे दही खानेका वत है वह दहीको तो खा लेगा पर दूधको नहीं खायगा। और जिसे गोरसके त्यागका वत है वह न दूध खायगा और न दही; क्योंकि दोनों ही अवस्थाओंमें गोरसख है ही। इससे ज्ञात होता है कि गोरसकी ही दूर्य और दही दोनों पर्यायें यीं।

पातज्ञल महाभाष्यमें भी पदार्थके त्रयात्मकत्वका समर्थन शब्दार्थ मीमांसाके प्रकरणमें मिलता है। आकृति नष्ट होनेपर भी पदार्थकी सत्ता बनी रहती है। एक ही क्षणमें वस्तुके त्रयात्मक कहनेका स्पष्ट अर्थ यह है कि पूर्वका विनाश और उत्तरका उत्पाद दो चीजें नहीं हैं किन्तु एक कारणसे उत्पन्न होनेके कारण पूर्व विनाश ही उत्तरीत्पाद है। जो उत्पन्न होता है वही नष्ट होता है और वही ध्रुव है। सुननेमें तो ऐसा लगता है कि जो उत्पन्न होता है और नष्ट होता है वह ध्रुव कैसे हो सकता है? यह तो प्रकट विरोध है। परन्तु वस्तुरियतिका थोड़ी रिधरतासे विचार करनेपर यह कुछ भी अटपटा नहीं है। इसके माने विना तत्त्वके स्वरूपका निर्वाह ही नहीं हो सकता।

भेदाभेदात्मक तत्त्व-गुण और गुणीभं, सामान्य और सामान्यवान्मं, अवयव और अवयवीमं, कारण और कार्यमें सर्वथा भेद माननेसे गुण-गुणी माय आदि नहीं बन सकते। सर्वथा अभेद माननेपर गुण-गुणी व्यवहार नहीं हो सकता। गुण यदि गुणीसे सर्वथा भिन्न है तो अमुक गुणका अमुक गुणीसे ही सम्बन्ध कैसे नियत किया जा सकता है ? अवयवी यदि अवयवीं सर्वथा भिन्न है तो एक अवयवी अपने अवयवीं में सर्वात्मना रहेगा या एकदेश से ? यदि पूर्णक्ष्यसे; तो जितने अवयव हैं उतने ही अवयवी मानने होंगे। यदि एकदेशसे; तो जितने अवयव हैं उतने ही अवयवी मानने होंगे। यदि एकदेशसे; तो जितने अवयव हैं उतने प्रदेश उस अवयवीं स्वीकार करने होंगे। इस तरह अनेक दूषण सर्वथा भेद और अभेद पक्षमें आते हैं अतः तत्त्वको पूर्वोक्त प्रकारसे कथिञ्चत् भेदाभेदात्मक मानना चाहिये। जो द्रव्य है वही अभेद है और जो गुण और पर्याय हैं वही भेद है। दो प्रथक्सिद्ध द्रव्योंमें जिस प्रकार अभेद कात्यनिक है उसी तरह एक द्रव्यका अपने गुण और पर्यायोंसे भेद मानना भी सिर्फ समझने और समझानेके लिए हैं। गुण और पर्यायको छोड़कर द्रव्यका कोई स्वतन्त्र अस्तित्व नहीं है जो इनमें रहता हो।

इसी तरह अन्यानन्यात्मक, पृथक्त्वापृथक्त्वात्मक तत्त्वकी भी व्याख्या कर लेनी चाहिये।

ैधर्म धर्मिभावका व्यवहार भले ही आपेक्षिक हो। पर स्वरूप तो स्वतः सिद्ध ही है। जैसे एक ही व्यक्ति विभिन्न अपेक्षाओं से कर्ता कर्म करण आदि कारकरूपसे व्यवहारमें आता है पर उस व्यक्तिका स्वरूप स्वतःसिद्ध ही हुआ करता है, उसी तरह अनन्तधर्मा प्रत्येक पदार्थमें अनन्त धर्म स्वरूप सिद्ध होकर भी परकी अपेक्षासे व्यवहारमें आते हैं। निष्कर्य इतना ही है कि प्रत्येक अखंड तस्त्व या द्रव्यको व्यवहारमें उतारनेके लिये उसका अनेक धर्मों के आकारके रूपमें वर्णन किया जाता है; धर्मोंकी उस द्रव्यको छोड़कर स्वतन्त्र सक्ता नहीं है। दूसरे शब्दोंमें अनन्त-गुणपर्याय और धर्मोंको छोड़कर द्रव्यका कोई स्वतन्त्र अस्तित्व नहीं है। कोई ऐसा समय नहीं आ सकता जब गुणपर्यायश्चन्य द्रव्य पृथक् मिल सके या द्रव्यसे भिन्न गुण और पर्याये दिखाई जा सकें।

<sup>(</sup>१) ''पयोवतो न दृध्यति न पयोऽति दृधिवतः । अगोरसवतो नोभे तस्मात्तस्वं श्रयात्मकम् ॥''-आसमी० स्रो० ६० ।

<sup>(</sup>२) "द्रब्यं हि नित्यमाकृतिरनित्या स्वर्णं कयाचिदाकृत्या युक्तं पिण्डो भवति, पिण्डाकृतिमुप-मृद्य रूचकाः क्रियन्ते, रूचकाकृतिमुपम्च कटकाः क्रियन्ते, कटकाकृतिमुपम्च स्वस्तिकाः क्रियन्ते, पुनरावृत्तः सुवर्णिपण्डः, पुनरपरया आकृत्या युक्तः खदिराङ्गरसदशे कुण्डले भवतः, आकृतिरन्या अन्या च भवति, दृब्यं पुनस्तदेव, आकृत्युपमर्देन दृष्यमेवावशिष्यते ।"-पात० महाभा० १।९।१। योगभा० १।१३ ।

<sup>(</sup>३) आससी० इंडो० ७३-७५।

१६० प्रस्तावना

इस तरह स्याद्वाद इस अनेकरूप अर्थको निर्दोष पद्धतिसे बचनव्यवहारमें उतारता है और प्रत्येक बाक्यकी सापेक्षता और आंशिक स्थितिका बोध कराता है।

इस स्याद्वादके स्वरूपको ठीक ठीक न समझकर 'शंकराचार्य गुणमित स्थिरमित धर्मकीर्ति प्रस्तकर अर्चट शान्तरक्षित कर्णकगोमि जयराशि व्योमशिय भास्कराचार्य विज्ञानिमिक्षु श्रीकण्ठ रामानुजाचार्य विद्यान्तरक्षित कर्णकगोमि जयराशि व्योमशिय भास्कराचार्य विज्ञानिमिक्षु श्रीकण्ठ रामानुजाचार्य विद्यान्वर्य और निम्बार्काचार्य आदिके द्वारा तथा इन प्राचीन आचार्योंका अनुसरणकर आधुनिक लेखकोंके द्वारा की गई स्याद्वादसमालोचनाकी प्रत्यालोचना जैनदर्शन (ए० ५६०-५१३) में देखना चाहिए। वहीं त्याद्वादमें दिये जानेवाले संशयादि दोगोंका परिहार भी किया गया है।

\*

# ४ निक्षेप मीमांसा

अन तथर्मात्मक पदार्थको व्यवहारमें लानेके लिये किये जानेवाले प्रयत्नोंमें निक्षेपका भी स्थान है। जगतमें व्यवहार तीन प्रकारसे चलते हैं। कुछ व्यवहार शानाश्रयी कुछ राज्दाश्रयी और कुछ अर्थाश्रयी होते हैं। अनन्त्रधर्मा वस्तको संव्यवहारके लिये उक्त तीन प्रकारके व्यवहारोंमें बाँटना निश्चेप है। निश्चेपका शाब्दिक अर्थ है रखना । यानी वस्तुके विवक्षित अंशको समझनेके लिये उसकी शाब्दिक आर्थिक सांकल्पिक आरोपित भृत भविष्यत् वर्तमान आदि अवस्थाओंको सामने रखकर प्रस्तुतकी ओर दृष्टि देना निक्षेपका रूक्ष्य है । प्राचीनकालसे ही जैन परम्परामें पदार्थके वर्णनकी एक थिरोष पद्धति रही है । सत्रोंमें कोई एक शब्द आया कि उसको नाम स्थापना द्रव्य भाव काल और क्षेत्र आदिकी दृष्टिसे अनेकथा विश्लेषण करके सामने रखा जाता है। फिर समझाया जाता है कि इनमें असक अर्थ विवक्षित है। जैसे 'घोड़ेको लाओ' इस वास्यमें 'घोड़े' का निक्षेप करके बताया जायगा कि जिसका 'घोड़ा' नाम रख दिया जाता है वह नाम घोड़ा है। जिस तदा-कार खिलीनेको 'घोडा' कहते हैं वह सन्दायस्थापना घोड़ा है, जिस अतदाकार शतरंजके मोहरेको घोड़ा कहते हैं वह असदावस्थापना घोडा है। जो जीन मरकर आगे घोडा होगा वह द्रव्यघोडा है। जो आज वस्ततः घोडा है वह भाव घोडा है। इनमें रथूलरूपसे नामघोडा शब्दारमक व्यवहारके लिये आधार होता है तो स्थापना बोडा ज्ञानात्मक व्यवहारके लिये और द्रव्य और भावधोडा अर्थाश्रयी व्यवहारके लिये आधार बनते हैं। यदि कोई बालक घोड़ेके लिये रोता है तो वहाँ खिलीना घोड़ा लाया जाता है और शतरंजके समय वह महरायोडा ही पकडा जाता है । सवारोके समय भावघोडा ही उपपक्त होता है और किसी सांके-तिक व्यवहारके लिये नामघोडेकी उपयोगिता होती है। तात्पर्य यह कि पदार्थके विवक्षित अंशको सटीक पकड़नेके लिए उसके संभाव्य सभी विकल्पोंको सामने रखा जाता है, फिर कहा जाता है कि इनमें 'अमुक अंश् विबक्षित है। धवला टीका में निक्षेपविषयक यह प्राचीन गाथा उद्धत है जो किंचित पाठभेदके साथ ा अनुयोगद्वार सूत्र में भी उपलब्ध है-

# "जत्थ वहुं जाणिज्जा अचरिमिदं तत्थ णिक्सिचे णियमा। जत्थ बहुचं ण जाणिद चउदुयं णिक्सिचे तत्थ॥"

अर्थात् जहाँ जितना बहुत जाने वहाँ उतने ही प्रकारसे पदार्थोंका विश्लेषण या निक्षेप करना चाहिये। जहाँ अधिक न जाने वहाँ कमसे कम चार प्रकारसे पदार्थोंका निक्षेप करना चाहिए। यही कारण है कि-मूलाचार में 'सामायिक' के तथा त्रिलोकप्रशित में 'मङ्गल' के नाम स्थापना द्रव्य क्षेत्र काल और भावके भेदसे छह निक्षेप किये गये हैं। आवश्यक निर्शुक्ति में इन छह निक्षेपों में 'वचन' को ओर जोड़कर सात

<sup>(</sup>१) जयधवला भाग । प्रस्ताव पृत्र १००-।

<sup>(</sup>२) प्रथम पु॰ पृ॰ ३०।

<sup>(</sup>३) पडावस्यकाधिकार गा० १७ । (४) गा० १।१८ । (५) गा० १२९

प्रकारके निक्षेप बताये हैं। यद्यपि निक्षेपोंके संभाव्य भेद अनेक हो सकते हैं और कुछ प्रन्थकारोंने किये भी हैं परन्तु कमसे कम नाम स्थापना द्रव्य और भाव इन खार निक्षेपोंको माननेमें सर्वसम्मति है। पदार्थोंका इस प्रकारका निक्षेप प्राचीनकालमें अत्यन्त आवश्यक माना जाता था। आ॰ यतिवृषभ' लिखते हैं कि जो प्रमाण नय और निक्षेपसे पदार्थको ठीक समीक्षा नहीं करता उसे युक्त भी अयुक्त और अयुक्त भी युक्त प्रतिभासित होता है। घवला में तो और स्पष्ट लिखा है कि निक्षेपके बिना किया जानेवाला निरूपण बक्ता और ओता दोनोंको कुमार्गमें ले जा सकता है।

आ० पूज्यपाद ने निक्षेपका प्रयोजन बताते हुए लिखा है कि "स किमर्थः अप्रकृतिनराकरणाय प्रकृतिनरूपणाय च" अर्थात् अप्रकृतके निराकरणके लिये और प्रकृतका निरूपण करनेके लिये निक्षेपकी सार्थकता है। धवला (पु० १) में निक्षेपका प्रयोजन बतानेवाली यह प्राचीनगाथा उद्भृत है—

# "उक्तं हि-अवगयणिवारणट्टं पयदस्सः पह्नवणाणिमिसं च । संसयविषासणट्टं तश्वत्थवधारणट्टं च ॥"

अपकृतके निराकरण प्रकृतके प्ररूपण संशयके विनाश और तस्वार्थके निश्चयके लिये निश्चेपकी सार्थकता है। वहीं इसका विशेष विवरण करते हुए लिखा है कि यदि श्रोता अन्युत्पन्न है और पर्यायार्थिक दृष्टिवाला है तो अपकृतके निराकरणके लिये तथा यदि द्रन्यार्थिक दृष्टिवाला है तो प्रकृतके निराकरणके लिये निश्चेष करना चाहिए। श्रोताको यदि पूर्ण विद्वान् या एकदेशज्ञानी होकर भी तस्वमें सन्देह है तो सन्देह निवारणके लिये, यदि तस्वमें विपर्यास है तो तस्वार्थके निश्चयके लिये निश्चेषकी आवश्यकता है।

अकलङ्कदेवने मिक्षेपोंका विवेचन करते हुए लिखा है कि-

# ''नयानुगतनिक्षेपैरुपायैर्भद्वेदने । विरचय्यार्थवाक्ष्रत्ययारमभेदान् श्रुतार्पितान् ॥''

अर्थात् निक्षेप पदार्थोंके विश्लेषणके उपायभूत हैं। उन्हें नयों द्वारा ठीक-ठीक समझकर अर्थात्मक ज्ञानात्मक और शब्दात्मक भेदोंकी रचना करनी चाहिए। इस वर्णनते इतना स्पष्ट हो जाता है कि अकलङ्कदेव विशेष रूपसे समन्तमद्रकें द्वारा प्रतिपादित बुद्धि शब्द और अर्थ रूपसे पदार्थके विश्लेषणकी ओर ध्यान दिला रहे हैं; क्योंकि दीनों प्रकारके अर्थोंमें ज्ञान एक जैसा ही होता है ।

सिद्धिविनिश्चय (१२!१) में निश्चेपको अनन्त प्रकारका बतलाकर भी उसके चार मुख्य भेद वहीं कहें हैं जो तत्त्वार्थसूत्र (१।५) में निर्दिष्ट हैं । वे हैं नाम-स्थापना द्रव्य और भाव ।

द्रस्य जाति गुण किया और परिभाषा ये शब्दप्रदृत्तिके निमित्त होते हैं। इनमेंसे किसी निमित्तकी अपेक्षा न करके इच्छानुसार वस्तुकी जो चाहे संज्ञा रखना नाम निक्षेप हैं। यह अनेक प्रकारका है। यथा व्यक्त जीवविषयक नाम—जैसे यह देवदत्त हैं। समस्त जीवविषयक नाम—जैसे ये सब भर्ग आदि हैं। एक जीव विषयक नाम—जैसे आदिनाथ। अनेक जीवविषयक नाम—जैसे यह डित्थ यह डिव्थ यह डिव्थ यह जिनदत्त आदि! व्यक्त अजीव विषयक नाम-जैसे व्याकरणमें समासकी 'स' संज्ञा। समस्त अजीवविषयक नाम—जैसे व्याकरणमें भू आदि धातुओंकी 'धु' संज्ञा। एक अजीव विषयक नाम—जैसे आकाश काल आदि संज्ञाएँ। अनेक अजीव विषयक नाम—जैसे व्याकरणमें शत्त और शानच् प्रत्ययोंकी 'सत्' यह संज्ञा। जाति गुण आदिके निमित्तसे किया। जानेवाला शब्दव्यवहार नाम निक्षेपकी मर्यादामें नहीं आता । अनन्तवीर्या-

<sup>(</sup>१) त्रिलोक प्र०१।८२। (२) पुस्तक १ ५०३१।

<sup>(</sup>३) सर्वार्थसि० ११५ ।

<sup>(</sup>४) लघी० स्ववृ० श्लो० ७४ ।

<sup>(</sup>५) "बुद्धिशब्दीर्थसंज्ञासाः तिस्रो बुद्धधादिवाचकाः।"-आसमी० श्लो० ८५ ।

<sup>(</sup>६) त० श्लो० प्र० १११ ।

१६२ प्रस्तावना

चार्यं के मतसे वह स्थापना निक्षेपमें अन्तर्भृत है। जिस वस्तुकी जो संज्ञा रखी जाती है नाम निक्षेपमें वह बस्तु उसी संज्ञाकी बाच्य होती है उसके पर्यायवाची अन्य शब्दोंकी नहीं। जैसे 'गजराज' संज्ञावाले व्यक्तिको 'करि स्वामी' या 'हस्तिनाथ' नहीं कहा जा सकता। पुस्तक पत्र चित्र आदिमें लिखा गया लिप्यात्मक नाम भी नाम निक्षेप है।

जिसका 'नाम' रखा जा चुका है उसकी उसीके आकारवाली मूर्ति या चित्रमें स्थापना करना तदाकार या सद्भाव स्थापना है। यह स्थापना लकड़ीमें बनाये गये, कपड़ेमें काढ़े गये, चित्रमें लिखे गये और पत्थरमें उकेरे गये तदाकारमें 'यह वही है' इस साहत्र्यमूलक अभेद बुद्धिकी प्रयोजक होती है। भिन्न आकार वाली वस्तुमें उसकी स्थापना अतदाकार या असद्भावस्थापना है जैसे शतरं जकी गोटोंमें हाथी घोड़े आदिकी स्थापना।

नाम और स्थापना दोनों यद्यपि साङ्केतिक हैं पर उनमें हतना अन्तर' अवस्य है कि नाममें नामवाले द्रव्यका आरोप नहीं होता जब कि स्थापनामें स्थाप्य द्रव्यका आरोप किया जाता है। नामवाले पदार्थकी स्थापना अवस्य करनी चाहिए यह नियम नहीं है जब कि जिसकी स्थापनाकी जाती है उसका स्थापनाके पूर्व नाम अवस्य रख लिया जाता है। नाम निक्षेपमें आदर और अनुमह नहीं देखा जाता जब कि स्थापनामें आदर और अनुमह आदि अवस्य होते हैं। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार अनुमहार्थों स्थापनादेवका आदर या स्तवन करते हैं उस प्रकार 'देव' नामक व्यक्तिका नहीं। अनुयोगद्वार-सूत्र (११) और बृहत्कल्पभाष्य में नाम और स्थापनामें यह अन्तर बताया है कि स्थापना इत्वरा और अनित्वरा अर्थात् सार्वकालिकी और नियतकालिकी दोनों प्रकारकी होती है जब कि नाम निक्षेप नियमसे यावत्कथित अर्थात् जवतक द्रव्य रहता है तबतक रहनेवाला सार्वकालिक होता है। विशेषावस्यक भाष्य (गा० २५) में नामको प्रायः सार्वकालिक कहा है। उसके टीकाकार कोट्याचार्यने देवकुरु सुमेर आदि अनादि पदार्थोंके नामोंकी अपेक्षा उसे सार्वकालिक बताया है।

भविष्यंत् पर्यायकी योग्यता या अतीत पर्यायके निमित्तसे होनेवाले व्यवहारका आधार द्रव्यनिश्लेप होता है जैसे जिसका राज्य चला गया है उसे वर्तमानमें राजा कहना या युयराजको अभी ही राजा कहना । इस निश्लेपमें राजविषयक शास्त्रको जाननेवाला किन्तु उसमें उपयोग नहीं लगानेवाला व्यक्ति, जायकके भृत भावी और वर्तमान श्रीर तथा कर्मनोकर्म आदि शामिल हैं। भविष्यत्में तद्विपयक शास्त्रको जो व्यक्ति जानेगा वह भी इसी द्रव्यनिश्लेषको परिधिमें आता है।

वर्तमान पर्यायविशिष्ट द्रव्यमें तत्पर्यायमूलक व्यवहारका आधार भावनिक्षेप होता है। इसमें तद्विषयक शास्त्रका जाननेवाला उपयुक्त आत्मा तथा तत्पर्यायसे परिणत पदार्थ ये दोनों शामिल हैं। बृहत्करूपभाध्यकी पीठिकामें वताया है कि द्रव्य और भाव निक्षेपमें भी पूज्यापूज्यबुद्धिकी दृष्टिसे अन्तर है। जिस प्रकार भाव-जिनेन्द्र' भक्तों के लिये पूज्य और स्तुत्य होते हैं उस प्रकार द्रव्यजिनेन्द्र नहीं।

विशेषावश्यकभाष्य (गा० ५३-५५) में नामादिनिश्लेषोंका परस्यर भेद बताते हुए लिखा है कि-जिस प्रकार स्थापना इन्द्रमें सहस्रनेत्र आदि आकार, सद्भृत इन्द्रका अभिप्राय, 'यह इन्द्र है' यह बुद्धि इन्द्रभक्तों द्वारा की जानेवाली नमस्कार आदि क्रिया, तथा इन्द्रपूजाका फल आदि सब होते हैं उस प्रकारके आकार अभिप्राय बुद्धि किया और फल नामेन्द्र और द्रव्येन्द्रमें नहीं होते। जिस प्रकार द्रव्य आगे जाकर भावपरिणतिको प्राप्त हो जाता है या पहिले भावपरिणतिको प्राप्त था उस प्रकार नाम और स्थापना नहीं। द्रव्य भावका कारण है तथा भाव द्रव्यकी पर्याय है उस तरह नाम और स्थापना नहीं। जिस प्रकार भाव तस्पर्यायपरिणत या तदर्थोपयुक्त होता है उस प्रकार द्रव्य नहीं। इस प्रकार इन चारोंमें भेद है।

<sup>(</sup>१) सिद्धिवि० टी० पृ० ७४० ।

<sup>(</sup>२) विशेषा० गा० २५। (३) जैनतर्क भा० ए० २५।

<sup>(</sup>४) धवला ए० ५ ए० १८५। (५) पीठिका गा० १३।

# निक्षेपोंमें नययोजना-

कौन निक्षेप किस नयसे अनुगत होता है इसका विचार अनेक प्रकारसे देखा जाता है—आ॰ सिद्धसेन रे और पूज्यपाद सामान्यरूपसे द्रव्यार्थिकनयों के विषय नाम स्थापना और द्रव्य इन तीन निक्षेपोंको तथा पर्यायार्थिकनयोंका विषय केवल भावनिक्षेपको कहते हैं। अकल्क्कदेव का भी यही अभिप्राय है। इतनी विद्योषता है कि सिद्धसेन संग्रह और व्यवहारको द्रव्यार्थिकनय कहते हैं; क्योंकि इनके मतसे नैगमका संग्रह और व्यवहारमें अन्तर्भाव हो जाता है। पूज्यपाद नैगमनयको स्वतन्त्र मानते हैं अतः इनके मतसे तीनों द्रव्यार्थिक नय हैं। दोनोंके मतसे ऋजुस्त्र आदि चारों नय पर्यायार्थिक हैं। अतः ये केवल भाव निक्षेपको विषय करते हैं।

आ॰ पुष्पदन्त भूतबिस्ने षट्खंडागम आदिमें तथा आ॰ यतितृष्ठम ने कषायपाहुडके चूणिस्त्रों में इसका कुछ विशेष विवेचन किया है! वे नैगम संग्रह और व्यवहार इन तीनों नयों में चारों ही निक्षेषों को स्वीकार करते हैं। भावनिश्लेषके विषयमें आ॰ वीरसेन ने लिखा है कि कालान्तरस्थायी व्यञ्जनपर्यायकी अपेक्षासे जो कि अपनी अनेक अर्थपर्यायों व्याप्त होनेके कारण 'द्रव्य' व्यपदेश पा सकती है, भावनिश्लेष वन जाता है। अथथा द्रव्यार्थिकनय भी गौण रूपसे पर्यायको विषय करते हैं। अतः उनका विषय भावनिश्लेष हो सकता है।

ऋजुसूत्र नय स्थापनाके सिवा अन्य तीन निश्चेपोंका विषय करता है। चूँकि स्थापना साहश्यमूलक अमेद बुद्धिसे होती है और ऋजुसूत्रनय साहश्यको विषय नहीं करता, अतः इसकी दृष्टिमें स्थापना निश्चेप नहीं बनता। कालान्तरस्थायी व्यञ्जन पर्यायको वर्तमान रूपसे ब्रहण करनेवाले अग्रुद्ध ऋजुसूत्रनयमें द्रव्य-निश्चेप भी सिद्ध हो जाता है। इसी तरह बाचक शब्दकी प्रतीतिके समय उसके वाच्यभूत अर्थकी उपलब्धि होनेसे ऋजुसूत्रनय नामनिश्चेपका भी स्वामी हो जाता है।

तीनों शब्दनय नाम और भाव इन दो निक्षेपोंको विषय करते हैं। इन शब्दनयोंका विषय लिङ्गादि भेदने भिन्न वर्तमान पर्याय हैं, अतः इनमें अभेदाश्रयी द्रव्यनिश्चेप नहीं बन सकता।

जिनमद्रगणि ऋजुस्त्रनयको द्रव्यार्थिक मानकर द्रव्यार्थिकनयमें चारों निक्षेप घटा लेते हैं। वे ऋजुस्त्रनयमें स्थपना निक्षेप सिद्ध करते समय लिखते हैं कि ऋजुस्त्रनय निराकार द्रव्यको भावमें हेतु होनेके कारण जब विषय कर लेता है तब वह साकार स्थापना को विषय क्यों नहीं करेगा ! क्योंकि मूर्तिमें स्थापित इन्द्रके आकारसे भी इन्द्र विषयक भाव उत्पन्न होता है। अथवा ऋजुस्त्रनय नामनिक्षेपको स्वीकार करता है यह निर्विवाद है। नाम निक्षेप या तो इन्द्रादि संज्ञारूप होता है या इन्द्रार्थसे ग्रन्य वाच्यार्थ रूप। अतः जब दोनों ही प्रकारके नाम भावके कारण होनेसे ऋजुस्त्रनयके विषय हो सकते हैं तो इन्द्राकार स्थापनाको भी भावमें हेतु होनेके करण ऋजुस्त्रनयका विषय होना चाहिए। इन्द्र शब्दका इन्द्र भावके साथ तो केवल वाच्यावाचक सम्बन्ध ही संभव है जो कि एक द्रवर्ती सम्बन्ध है किन्तु अपने आकारके साथ इन्द्रार्थका तो एक प्रकारसे तादात्म्यसम्बन्धसा हो सकता है जो कि वाच्याच्यकसम्बन्धसे अधिक सिक्षकट है। अतः नाम को विषय करनेवाला ऋजुस्त्र स्थापनाको भी विषय कर सकता है। विशेषावश्यक भाष्यमें ऋजु-रान्यमें द्रव्यनिक्षेप सिद्ध करनेवे लिये अनुयोगद्वारस्त्र (१४) का प्रमाण देखर लिखा है कि-ऋजुस्त्रनय वर्तमानग्राही होनेमें एक अनुययुक्त देवदक्त आदिको आगमद्रव्यनिक्षेप मानता है। वह उसमें अतीतादि

<sup>(</sup>१) सन्मति ।।६। (२) सर्वार्थसि ।।६।

<sup>(</sup>३) सिद्धिवि० १२।३ ।

<sup>(</sup>४) प्रकृति अनुयोगद्वार पृ० ८६२। (५) कसायपा० च्० जयथ० पृ० २५९-६४।

<sup>(</sup>६) घवला पु० १ पृ० १४। जयध० पु० १ पृ० २६०। (७) जयध० पृ० २६३।

<sup>(</sup>८) विद्योषा० सा० गा० २८४७-५३।

<sup>(</sup>९) जैनतकंभा० पृ० २८।

कालमेद नहीं करता और न उसमें परकी अपेक्षा पृथक्त ही मानता है। इस तरह जिनभद्रगणिक मतसे ऋजुस्त्रनयमें चारों ही निक्षेप संभव हैं। ये शब्दादि तीन नयों में मात्र मावनिक्षेप ही मानते हैं। और उन्होंने इसका हेत दिया है इन नयों का विशुद्ध होना। विशेषावश्यक भाष्य में एक मत यह भी है कि ऋजु-स्त्रनय नाम और भाव इन दो निक्षेपों को ही विषय करता है। एक मत यह भी है कि संग्रह और व्यवहार स्थापना निक्षेपको विषय नहीं करते। इस मतके उत्थापकका कथन है कि—स्थापना चूँकि संक्षेतिक है अतः वह नाममें ही अन्तभूत है। इसका प्रतिवाद करते हुए उन्होंने लिखा है कि जब नैगमनय स्थापना निक्षेपको स्वीकार करता है और संग्रहक नैगम संग्रहमयरूप है और असंग्रहिक नैगम व्यवहार नयरूप है तो नैगमके विभक्तरूप संग्रह और व्यवहारमें स्थापना निक्षेप भी विषय हो ही जाता है। इस तरह विवक्षामेदसे निक्षेपों में नय योजनाका उपर्युक्त रूप रहा है।

इस तरह प्रमाण प्रमेय नय और निश्चेपके सम्बन्धमें संक्षेपमें कुछ खास मुद्देकी बार्तोपर प्रकाश डालकर यह प्रस्तावना समाप्त की जाती है।

संस्कृत महाविद्यालय, हिम्दू विश्वविद्यालय, काशी २६।३।५८

-महेन्द्रकुमार न्यायाचार्य एम. ए.

<sup>(</sup>१) गा० २८४७~५३।

# सिद्धिविनिश्चयटीका-प्रथमभागस्य

# विषयानुक्रमः

| 8                                               | Ão        |
|-------------------------------------------------|-----------|
| <b>१</b> प्रत्यक्षसिद्धिः<br>टीकाकर्तुः मङ्गलम् | 9         |
| मूलयन्थकृतः यन्थकरगप्रतिज्ञा                    | 9         |
| मङ्गलश्लोकाः                                    | ,         |
|                                                 | <b>}3</b> |
| सिद्धिः प्रमाणस्य फलम्                          | 8         |
| नयादीनां श्रुतभेदःवम्                           | 8         |
| सम्बन्धाभिधेयादिकथनम्                           | 14        |
| आदी अभिधेयादिकथनप्रयोजनम्                       | ખુ        |
| शास्त्रार्थसंग्रहवाक्यमेतत्                     | 8         |
| सिद्धिः प्रमाणम्                                | Ę         |
| प्रमाणस्य स्वरूपम्                              | Ę         |
| अचेतनत्वान सन्निकर्षादि प्रमाणम्                | •         |
| न तैजसं चधुः                                    | ٤         |
| न निर्विकल्पकं श्रमाणम्                         | ٩         |
| अविसंवादिनी बुद्धिः प्रमाणम्                    | 99        |
| प्रमाणस्य फलं स्वार्थविनिश्चयः                  | 12        |
| अहम्प्रत्ययस्य नोलाद्यर्थमाह्कत्वम्             | 93        |
| बहिरर्थसिद्धिः                                  | 94        |
| बाध्यबाधकभावसिद्धिः १६-                         | 90        |
| न अलौकिकोऽर्यः आलम्बनम्                         | 99        |
| स्वममस्ययवत् न जाग्रस्यस्ययस्य निरालम्बनता      | 14        |
| न स्वप्नजाप्रत्यस्यस्योः सालम्बनस्वसन्देहः      | 38        |
| नापि सदसस्वविकल्पातीतता                         | 98        |
| प्रमाणादेव प्रमेथन्यवसायः                       | २०        |
| अभ्यासे दर्शनं प्रमाणमनभ्यासे अनुमानमिति        |           |
| प्रज्ञा <b>करमतस्य समा</b> लोचनम्               | २२        |
| सविकल्पस्य प्रमाणता                             | ₹\$       |
| त्तरवसिद्धेः निर्णयाःमकःवम्                     | ₹\$       |
| अनिर्णीतार्थनिर्णीतेरेव अनिधगतार्थाधिगन्तृता    | २४        |
| व्यवसायात्मनो दृष्टेरेव संस्कारस्मत्यादिः       |           |
| न निर्विकल्पिकायाः                              | şş        |
| इष्टेः संस्कारः सजातीये स्मृतिः, इत्यन्यटीका-   |           |
| कृतो व्यास्या <b>नम्</b>                        | २७        |

|                                                      | Ţ0  |
|------------------------------------------------------|-----|
| दृष्टेः न केवलं स्मृतिः अपि तु प्रत्यभिज्ञानतर्कानु- |     |
| मानादयोऽपि जायन्ते                                   | ₹७  |
| सुखतत्साधनयोः हेतुफरुभावप्रतीतिः आत्मना              |     |
| भवति                                                 | २७  |
| यथा पूर्वोत्तरक्षणाम्यां मध्यक्षणस्य त्रुट्यजा       |     |
| प्रतीयते तथेव सुखतःसाधनयोः हेतुफल-                   |     |
| भावप्रतीतिः                                          | २८  |
| निर्विकल्पस्यैव सविकल्पकपरिणतिः                      | २९  |
| प्राप्यानवधारणेऽपि यथा दश्यस्य ततो विवेकाव-          |     |
| धारणं तथैव कार्यानवधारणेऽपि कारणताव-                 |     |
| धारणं भविष्यति                                       | २९  |
| यथा वा चित्रज्ञाने नीलाकारः पीततामनवधारय-            |     |
| न्नपि बोधरूपतामारमसात्करोति तथैन                     |     |
| कारणतावधारणं भविष्यति                                | २९  |
| दर्शनपाटवाभ्यासप्रकरणादिभ्यो न नीलादावेव             |     |
| संस्कारः, क्षणिकत्वेऽपि तत्प्रसङ्गात्                | ३०  |
| यदि निर्विकल्पकदृष्टेः संस्कारस्मृत्यादिकं भवति      |     |
| तदा क्षणिकत्वादाविप निश्चयः स्यात्                   | ٩ş  |
| सदृशापरापरोत्पत्तिविश्रकम्भात् क्षणिकत्वानवधा-       |     |
| रणमथुक्तम् ; सादृश्यासंभवात्                         | ३२  |
| न वैरुक्षण्यानवधारणात्मकं साद्दयम्                   | ३२  |
| 'प्रदीपात् कजलवत् निर्विकस्पकादपि दर्शनात्           |     |
| स्मृत्यादिकम्' इति मतस्याङोचना                       | 33  |
| निरंशादनुभवादिव निरंशादेव अर्थात् कृतो न             |     |
| सदशस्मृतिः                                           | ३४  |
| वासनापेक्षादपि दर्शनान्त स्मृतिः                     | રૂપ |
| व्यवसायात्मनः सविकल्पस्यापि वैशद्यम्                 | રૂપ |
| 'युगपद्दृत्तेः लघुवृत्तेर्वा निर्विकल्पगतस्य वैश-    |     |
| द्यस्य सविकल्पे आरोपः' इति मतस्य                     |     |
| समार्कोचनम्                                          | 3,6 |
| शब्दस्मृतिविकव्पवत् अर्थस्मृतिविकव्पस्यापि           |     |
|                                                      | -Ę+ |
| न शब्दस्मृतौ अभिलापसंसर्गयोग्यस्वात् सवि-            | •   |
| and the same                                         |     |

|                                                 | Ão । |                                                           | ٩o    |
|-------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------|-------|
| प्रत्यक्षे स्थिरस्यृलस्वलक्षणस्यैव अवभासः       | 3,6  | मृत्पिण्डस्य शिवकाकारपरिणामवत् तन्त्नामेव                 |       |
| प्रत्यक्षस्य सविकटपत्वं वैशयं च                 | ३८   | पटपरिणतिः ।                                               | 44    |
| बहिरन्तर्वा क्षणिकस्वलक्षणस्य अप्रतिभासनात्     | ३८   | न च रूपादीनां घटादेभेंदः                                  | ५६    |
| न च क्षणिकैकान्तै स्वसद्सत्समये अर्थ-           |      | न च निर्गुणद्रव्यात् रूपादिगुणोत्पत्तिः                   | પ દ્  |
| क्रियासंभवः                                     | રૂ ૮ | नापि केवर्ल गुणादयः एव इन्द्रियेर्गृद्धन्ते न             |       |
| न च तीरादर्शिशकुनिन्यायेन क्रमयौगपद्याभ्यां 🦠   |      | तत्तादात्म्यापञ्चं द्रव्यम्                               | ५६    |
| श्वणिकत्वे अर्थकियासंभवः                        | ३८   | अन्तः चित्राकारस्य चित्तस्येव बहिः शव-                    |       |
| यत् सत् तःसर्वमनेकान्ताःमकम्                    | ३९   | लद्रव्यस्य प्रतिभासः                                      | 49    |
| न च प्रत्यक्षेण निर्विकल्पकप्रत्यक्षसिद्धिः     | ३९   | न मायामरीचिप्रतिभासवदसत्त्वम्                             | પ્યુછ |
| जात्यन्तरं वस्तु सर्वेषां प्रत्यक्षसिद्धम्      | ३९   | नापि संवृतिसत्यापेक्षया बहिरर्थोपदेशः                     | પ્ છ  |
| कमानेकान्तप्रदर्शनम्                            | 39   | न हि क्षणिकैकान्ते क्रमयौगपद्याभ्यामर्थकिया               | 46    |
| अक्रमानेकान्तनिदर्शनम्                          | રૂ લ | न जाग्रद्विज्ञानं स्वसत्त्वशून्ये काले प्रबोधोत्पा-       |       |
| एकः स्थवीयान् आकारः प्रत्यक्षे प्रतिभासते       | 80   | दकम्                                                      | ५९    |
| नच चिकल्पात् प्रवृत्तस्य अर्थक्रियायां विसंवादः | 83   | अनेकान्स एव अर्थक्रिया                                    | ξo    |
| न प्रत्यक्षे कल्पनाविरहसिद्धिः                  | ध्र  | निरंशसंबदने धीः एका न स्यात्                              | Ęĵ    |
| न निर्विकल्पकात् सविकल्पकोत्पत्तिः              | ४३   | निरंशसंवेदननिरासः                                         | ६२    |
| नानावयवरूपाद्यात्मनः अवयविनः प्रति-             |      | न जातिभेदाः संवृतेः भवन्ति                                | ६₹    |
| भासनम्                                          | 88   | संशयज्ञानवत् एकस्य  वस्तुनः सामान्यवि-                    |       |
| अवयविनश्चलाचलात्मकत्वम्                         | ४५   | शेषात्मकत्वम्                                             | ६४    |
| विभागजविभागनिराकरणम्                            | ४६   | लौकिकी शास्त्रीया च भ्रान्तिः                             | ६४    |
| नापि संयोगजः संयोगः                             | ४६   | एकस्य झानस्य विभ्रमेतरस्वभावता निर्विकल्पे-               |       |
| उत्पादन्ययधौर्वयात्मनो द्रव्यस्य प्रतिभासः      | 80   | रात्मता च अनेकान्तनान्तरीयका                              | Ęч    |
| चित्रहणस्य एकस्य प्रतिभासः                      | 88   | बहिरन्तर्मुखिकल्पेतरविश्रमेतरप्रमाणेतरत्वादि-             |       |
| शबलैकरूपवत् चलाचलसंयुक्तासंयुक्ताद्यवयविनः      |      | स्वभावभेदेऽपि संवेदनैक्यवत् हर्षाद्यनेका-                 |       |
| प्रतिभासनम्                                     | 88   | कार आत्मा नानारूपाद्यात्मको वा अव-<br>यवी स्त्रीकर्तन्यः  | ६५    |
| तथा दृश्यादृश्यात्मकस्यापि अवयविनः प्रसिद्धिः   | 88   | अन्तश्चित्रैकज्ञानवत् एकस्य अवयविनः                       | ٧.    |
| आवृतानावृतात्मनोऽपि अवयविनः                     |      | सिद्धिः                                                   | ६७    |
| प्रतिभासः                                       | ४९   | ्रात्यास्त्रः<br>अविभागबुद्धःयात्मनः अविद्यावशात् मानमेय- | 4.5   |
| नष्टाऽनष्टात्मकस्यापि अवयविनः प्रसिद्धिः        | 40   |                                                           |       |
| नास्ति विभागजो विभागः                           | 41   | फळादिरूपेण प्रतिभास इति मतस्य<br>आलोचना                   | ६८    |
| एकस्या एव कियायाः द्रव्यानारम्भक-तदारम्भ-       |      | प्रतिभासाद्वैतस्य समालोचनम्                               | Ęq    |
| कसंयोगविरोधिविभागजनकता                          | 48   | यथा सन्दिरसन्धिश्च भागैः बुद्ध-यात्मा एकः तथा             | ` `   |
| अवयवविनारोऽपि नावयविनो नाराः                    | ५२   | क्रमविदः पर्यायैः द्रव्यमेकम्                             | ŧq.   |
| न अवयविनाशे शेषावयवेभ्योऽन्यस्य अवयवि-          |      | निर्विकरूपकप्रत्यक्षनिरासः                                | 90    |
| नी द्रव्यस्य समुत्पादः                          | ५२   | द्विचन्द्रादिश्चान्तिर्मानसी स्यात् यथा अविभाग-           | -     |
| तदेवेदं शरीरमिश्यादिप्रतीतेः स्थिरावयविनः       |      | बुद्धौ कल्पनारचित्रग्राह्मग्राहकादिआन्तिः                 | 90    |
| प्रतिभासः                                       | ५२   |                                                           |       |
| संयोगनाशात् अवयविनाशप्रक्रिया असङ्गता           | પર્  | 'त्रिविधं कल्पनाज्ञानं प्रत्यक्षाभम्' इति                 |       |
| नापि कर्म संयोगविरोधि                           | 48   | दिग्नागमतस्य खण्डनम्                                      | <br>  |
| स्कन्धाद्पि स्कन्धोत्पत्तिः                     | ५५   | स्तलक्षण-सामान्यलक्षणयोः लक्षणसमालोचना                    | ७ ३   |

| i                                            | विषयानुक्रमः |                                                                          | १६७   |  |
|----------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------|-------|--|
|                                              | वृ ०         |                                                                          | Zo    |  |
| विभ्रमैकान्तवादनिरासः                        | ક્ર          | ज्ञानस्य परोञ्चत्वनिरासः                                                 | 96    |  |
| सर्वप्रस्ययानां निरारुम्बनःवप्रत्यालोचनम्    | 68           | ज्ञानस्य अनुमानगम्यत्वनिराकरणम्                                          | ९९    |  |
| स्बलक्षणमपि परिणामि, अतः अनेकान्तसिद्धिः     | છ પ્         | सांख्याभिमत-अचेतनज्ञानवादस्य प्रत्या-                                    | •     |  |
| सामान्यलक्षणमपि वस्तु, अतो भवत्येव अने-      |              | छोचन <b>म्</b>                                                           | ९९    |  |
| कान्तसिद्धिः                                 | ৩६           | ज्ञानस्य ज्ञानान्तरवे <i>चत्</i> वनिराकरणम्                              | ९९    |  |
| स्वसंवेदनप्रत्यक्षस्य निर्विकल्पकत्वनिरासः   | ডড           | सौगताभिमतनिर्विकल्पकस्वसंवेदननिरसनम्                                     | 900   |  |
| विश्वदज्ञानस्य प्रत्यक्षता                   | 9%           | न अनुपलब्धेः स्वापादो चित्तचैतसिकानामभाव                                 | ; 909 |  |
| अविसंवादिज्ञानस्य प्रमाणता                   | 94           | स्त्रापादौ ज्ञानस्भाववादिनो नैयायिकस्य                                   |       |  |
| स्वार्थव्यवसाय एव अविसंवादः न तु अबाध्य-     |              | <b>तिराकरण</b> म्                                                        | १०२   |  |
| मानः <b>वा</b> दि                            | ७९           | सर्वे ज्ञानं स्वरूपव्यवसायात्मकम्                                        | 308   |  |
| न च घटादीनां स्त्रसंवेदनारमकःवस्             | 60           | चेतनःवेऽपि न सौगताभिमतं निर्विकल्पकं                                     |       |  |
| नानुमानात् समारोपव्यवच्छेदकरणम्              | ८२           | प्रमाणम्                                                                 | 300   |  |
| स्वत एव अविशदं ज्ञानं न तु विशेषावयवामहण-    |              | सुखादितःसाधनयोः हेतुफलभावप्रतीतिः                                        |       |  |
| कृतमवेश <b>द्यम्</b>                         | ૮ર           | प्रत्यभिज्ञानतर्कानुमानादिभिः                                            | १०६   |  |
| व्याप्तिज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वनिरासः          | 88           | न निर्विकल्पकदर्शनात् पुरुषप्रवृत्तिः                                    | 100   |  |
| इन्द्रियार्थसन्निकर्षजज्ञानस्य प्रत्यक्षत्व- |              | न निर्विकल्पकं प्रमाणम् अविसंवादविरहात्                                  | 306   |  |
| निरासः                                       | ८५           | न्यवसायात्मकस्यैव अविसंवादित्वम्                                         | 106   |  |
| 'इन्द्रियवृत्तिः प्रत्यक्षम्' इति सांख्यमत-  |              | न विकल्पजननात् निर्विकल्पस्य प्रामाण्य-                                  |       |  |
| निराकरणम्                                    | 44           | संभावना                                                                  | १०९   |  |
| ज्ञातव्यभिचारस्य मिथ्याज्ञानमनुमानात्मकं     |              | न निर्विकल्पकं नीलादाविप अविसंवादि                                       | 310   |  |
| भवतीति प्रज्ञाकरमतनिरसनम्                    | 60           | 'विकल्पस्य मानसःवाद्वैशद्यविरहतया प्रत्यक्ष-                             |       |  |
| संवेदनस्य निरंशत्वनिराकरणम्                  | 69           | त्वाभावः' इत्यपि न युक्तम्                                               | 115   |  |
| पुरुषाद्वैतवादिसमालोचनम्                     | 66           | व्यवसायात्मको विकल्प एव प्रत्यक्षं                                       |       |  |
| स्वलक्षणस्यापि शब्दवाच्यत्वम्, अतः नास्ति    |              | प्रमाणम्                                                                 | 315   |  |
| प्रत्यक्षस्य कल्पनापोढता                     | ९०           | विकल्पस्य मानसन्त्रे द्विचन्द्रादिभ्रान्तेरपि                            |       |  |
| 'पर्यज्ञयमशब्दमर्थं पश्यति' इति मतस्य        |              | मानसःवप्रसक्तिः                                                          | ૧૧૨   |  |
| स्रण्डनम्                                    | ९०           | प्रतिसंख्याऽनिरोध्यस्वस्न विश्रस्परम्                                    |       |  |
| स्वभावनैरास्यादिकं ब्रुवन् सौगतः अनाःमज्ञः   | ९२           | मानसःवम्<br>इन्द्रिय-मानसे उपयोगद्वयं समं भवत्येव                        | 993   |  |
| न यथादर्शनमेव मानमेयफलस्थितिः किन्तु         |              | इन्द्रियनगरस उपयागद्वय सम्म नवस्यव<br>अर्थसञ्जिष्यपेक्षणादपि न विकल्पस्य | 113   |  |
| यथातत्त्वम्                                  | ८३           | मानसत्वम्                                                                | 112   |  |
| बाह्यार्थदेशनादयः सौत्रान्तिकादिद्र्शनभेदश्च |              | अर्थग्रहणे अर्थान्वयन्यतिरेकानुविधायित्वं                                | •••   |  |
| व्यवहारत इति मतस्य आलोचना                    | 98           | ज्ञानस्य इप्यत एव                                                        | 118   |  |
| न शब्दविकल्पातीतं तत्त्वम्                   | ९५           | नापि विकल्पो आन्तः अवस्तुविषयको वा                                       | 198   |  |
| माप्येकानेकविकलपश्रून्यं तत्त्वम्            | ९५           | सिद्धेः निर्णयात्मकत्वात्                                                | 118   |  |
| 'सिद्धिः ख्निश्चयः' इति समर्थनमुखेन          |              | व्यवसायात्मकाद्विज्ञानात् स्मृतिप्रद्यभि-                                | •••   |  |
| स्वसंवेदिनो ज्ञानस्यैव प्रामःण्यव्यव-        |              | ज्ञानादिमुखेन प्रवृत्तिक्रमप्रदर्शनम्                                    | 994   |  |
| स्थापनम्                                     | ९६           | मतिः बहुबहुबिधक्षिप्राद्यनेकार्थविषयिणी                                  | 994   |  |
| प्रमातृप्रमेयाभ्यामर्थान्तरं प्रमाणमिति      |              | शब्दयोजनामन्तरेणापि मत्यादयो भवन्ति                                      | 194   |  |
| नैयायिकोक्तेः खण्डनम्                        | ९७           | अभ्यासात् अग्न्यादीनां दृष्ट्वादिकारणता                                  |       |  |
| ज्ञानस्य स्वसंवेदित्वसमर्थनम्                | ९८           | <b>प्रतीयते</b>                                                          | 234   |  |

|                                              | वृष् |                                                    | ã۰         |
|----------------------------------------------|------|----------------------------------------------------|------------|
| मत्यादीनां निरुक्तिः                         | 310  | अवयहादीनां पूर्वपूर्वस्य प्रमाणत्वम् उत्त          | -          |
| मत्यादीनां क्रमभावेऽपि कथञ्जित्ता-           |      | रोत्तरस्य फल्ल्पता                                 | 186        |
| ं दात्स्यम्                                  | 990  | अनेकान्ते एव प्रमाणफलव्यवस्था                      | १५०        |
| भत्यादयः शब्दयोजनामन्तरेणापि भवन्ति          | 930  | न सौगतमते प्रमाणफलव्यवस्था                         | 148        |
| न सारूप्यं प्रमाणम्                          | 116  | न व्यवहारमःश्रित्य प्रमाणलक्षणम्                   | 3,4,4      |
| इति प्रत्यक्षसिद्धिः प्रथमः प्रस्तावः        |      | विज्ञिसमाभ्रेऽपि न प्रमाणादिन्यवस्था               | 340        |
| <u>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,</u> |      | विइप्तिमात्रतानिरासः                               | 946        |
| s[                                           |      | यथा बुद्धेर्वितथप्रतिभासनात् अर्थस्याभावो तथ       | Т          |
| २ स्विकल्पसिद्धिः                            | ११९  | विज्ञप्तिस्वरूपस्याप्यभावः                         | 348        |
| प्रत्यक्षस्य सविकल्पकत्वसिद्धिः              | 350  | अनेकान्तात्मकचिद्र्पवत् प्रत्यक्षपरोक्षेकात्मनं    | ì          |
| मतिस्मृतिप्रत्यभिज्ञानादयः शब्दयोजनात् प्राव | ह्   | बहिरर्थस्य सिद्धिः                                 | 1 € 3      |
| मतिज्ञानम्, शब्दसंयोजितं च श्रुतम्           | १२०  | न नीळादीनां ज्ञानरूपता                             | 1 ६ २      |
| एक एवात्मा अवयहादिरूपेण परिणमति              | 979  | न जाग्रस्तम्मादि वासनाकार्यस्वात् ज्ञानरूपम्       | १६३        |
| न सुखदुःखमोहादीनां सन्तानभेदः                | १२२  | अनेकान्तरूपश्चिद्र्पः अवग्रहाद्याकारेण             | η          |
| चित्रज्ञानदद्भिञ्चयोगक्षेमत्वादेकसन्तानत्वम् | १२३  | क्रमशः परिणमिति                                    | १६३        |
| अवग्रहेहावायधारणानां लक्षणानि                | १२३  | विश्रमैकान्ते सन्तानान्तरप्रतिपत्तिरपि व           | न          |
| न ईहा मानसं ज्ञानम्                          | १२३  | संभाव्या                                           | 168        |
| अवग्रहनिरूपणम्                               | 9 28 | न स्वप्रदशायां न्त्राहारादिनिर्मासिज्ञानस्य साक्षा | -          |
| ईहायाः स्वरूपविचारः                          | १२६  | चिकीर्पाप्रभवत्वनियमः                              | १६५        |
| बौद्धाभिमतमानसप्रत्यक्षनिरासः                | १२८  | वैशेषिकाभिमतसविकल्पकनिरासः                         | 956        |
| शान्तभद्रोक्तमानसप्रत्यक्षनिराकरणम           | १२९  | न द्रव्यादिषु अनुवृत्तिज्ञानं भिन्नसामान्य         | i-         |
| प्रज्ञाकरोक्तमानसप्रत्यक्षसमा <b>लो</b> चनम् | १२९  | निवन्धनम्                                          | 9          |
| मनोविकल्पा अपि सामग्रीं प्राप्य विशदा        |      | समवायनिराकरणम्                                     | 9 19 9     |
| भवन्ति                                       | 132  | गुणपर्यायात्मकं द्रव्यमेव प्रत्यक्षम               | १७३        |
| अवायविचारः                                   | 133  | न विभिन्नसामान्यसमवायौ द्रव्यादिषु अनुगत           | -          |
| निर्विकल्पेन्द्रियप्रत्यक्षमपि सामान्यविषयकं |      | ज्ञानहेत्                                          | 193        |
| भवति                                         | ૧૨૪  | इति सविकल्पसिद्धिः द्वितीयः प्रस्ता                |            |
| अवग्रहात् न केवलमीहा किन्तु विशेषविषयव       | हो   | Sig chancalculat (Strat acti                       | ٦.         |
| संशय्विपर्ययो भवतः                           | 93,0 |                                                    |            |
| न सामान्यविशेषाःमकतत्त्वप्रतीतिः संशयः       | 936  | ३ प्रमाणान्तरसिद्धिः                               |            |
| यदि निर्विकल्पाद् विकल्पञ्चानं जायते तदा     |      | स्मृतिः अविसंवादिनी                                | 908        |
| निराकारज्ञानात् कथन्न जायेत                  | १३९  | गृहीतग्राहिःवेऽपि प्रयोजनविशेष-सद्भावात्           |            |
| न निर्विकल्पात् स्मृतिः                      | 989  | स्मृतेरविसंवादित्वम्                               | १७५        |
| यदि निर्विकल्पात् स्मृतिः तदा सन्निकर्पादां  | वे   | न प्रत्यक्षे अर्थाकारानुकरणात् प्रामाण्यमपि        | त          |
| स्यात्                                       | १४२  | अविसंवादात्                                        | 195        |
| अतः अवप्रहादिमतिरेव स्मृत्यादिहेतुः          | 182  | गृहीतग्राहित्वात् स्मृतेरप्रामाण्ये अनुमानस्या-    |            |
| प्रत्यक्षे अनेकान्तात्मकवस्तुन एव प्रतिभासः  | 183  | प्यप्रसाण्यप्रसङ्गः                                | ३७६        |
| अवग्रहादीनां कथित्रित्तादात्म्यम्            | 284  | सामान्यविषया व्याप्तिः विशिष्टानुमिति              | <b>[</b> ‡ |
| अवायनिरूपणम्                                 | 180  | इति अर्चटमतस्य आलोचना                              | 906        |
| न निविकल्पाद् विकल्पोत्पत्तिः                | 380  | मीमांसकस्य स्मृतिः सप्तमं प्रमाणं स्यात्           | 994        |

# विषयानुक्रमः

| •                                                   | पुरु   |                                                 | प्रक          |
|-----------------------------------------------------|--------|-------------------------------------------------|---------------|
| सौगतस्य उपमानं प्रमाणान्तरमिति प्रदर्श-             |        | न ब्रह्मवादिनः स्वतः परिणतिः                    | 291           |
| नम् '                                               | १७२    | द्रव्यात् गुणपर्यायाः कथञ्जिद् भिक्षाभिक्षाः    | २१२           |
| उपमानस्य पृथक प्रामाण्ये 'एकविषाणी                  |        | न गुणाः पर्याया वा द्रव्याद् भिक्षाः            | २१३           |
| खड्गः'इत्यादेरपि पृथक्षामाण्य-                      |        | चित्क्षणवत् बाह्याणोरपि न वृत्तिविकल्पादिना     | •             |
| प्रसङ्गः                                            | १७९    | दूषणम्                                          | २१४           |
| संख्यादिप्रतिपत्तिश्च पृथक् प्रमाणान्तरं स्यात्     | १८०    | परमाणवः एव स्कन्धाकारेण परिणमन्ति               | २१५           |
| नामादियोजनाज्ञानमपि पृथक् प्रमाणं स्यात्            | 160    | परमाणूनां सिद्धिः                               | २१६           |
| अतः सर्वेषाभुपमानप्रभृतीनां प्रत्यभिज्ञा-           |        | उपमानस्य प्रत्यभिज्ञानेऽन्तर्भावोपसंहारः        | २१७           |
| नेऽन्तर्भावः                                        | 960    | अभावांशस्यापि भावांशवत् प्रत्यक्षता             | 216           |
| अर्थापत्तिनिरूपणम्                                  | १८२    | अर्थापत्तिरनुमानेऽन्तर्भू ता                    | २१९           |
| ` ^                                                 | १८३    | इति प्रमाणान्तरसिद्धिः सृतीय प्रस्ताः           | <b>4</b> :    |
| 6 4 6                                               | 828    |                                                 |               |
| उपमानादीनां यथासंभवं प्रत्यभिज्ञानेऽन्त-            |        | ४ जीवसिद्धिः                                    |               |
| •                                                   | 826    |                                                 |               |
| व्याप्तिप्राही तर्कः प्र माणम्                      | 360    | प्रत्यभिज्ञानेन जीवसिद्धिप्रतिज्ञा              | २२५           |
|                                                     | 360    | 'तत्' 'इदम्' इति स्मरणप्रत्यक्षव्यतिरेकेण       | i             |
|                                                     | 968    | अस्ति प्रत्यभिज्ञानं पृथक् प्रमाणम्             | २२६           |
| अतो न सौगतमते सत्त्वस्य क्षणिकत्वेन ज्यासि-         | i      | चित्रज्ञानवत् अस्त्येकं प्रत्यभि <b>ज्ञानम्</b> | २२६           |
|                                                     | 990    | तर्कः प्रत्य <del>भिज्ञानस्य फलम्</del>         | २२७           |
| क्षणिके नार्थकिया                                   | 199    | चक्षुःसन्निकर्षविचारः                           | २२८           |
| अक्षणिकेऽपि अर्थक्रिया संभवति                       | 193    | न चक्षुषो रहिमविनिर्गमः                         | २२८           |
| यथैकं प्रदीपादि स्वभावभेदभिन्नं तैलदाहादि-          |        | न तैजसं चक्षुः अत्यासन्नाप्रकाशकव्वात्, शासा    | <del>.</del>  |
| कार्य करोति तथा नित्यं कालभेदभिन्नं                 |        | चन्द्रमसोयुंगपद्ग्रहणात् न प्राप्यकार्          |               |
|                                                     | 198    | चक्षुः                                          | ₹३०           |
| तिरुध्यमानं कारणं निरुद्धमिति शान्तमद्रमतस्य        |        | आवरणोदयात् मिथ्याज्ञानम्                        | २३१           |
|                                                     | १९७    | नास्ति आवर्णं तदाधारस्य आत्मनोऽभावा             | T.            |
| न क्षणिकेतरैकान्तौ परस्परमतिशयाते                   | 196    | इति सौत्रान्तिकः                                | २३१           |
| योगाचारमतेऽपि नार्थकियासंभावना                      | २००    | निस्यस्यात्मनो नास्ति आवरणमिति वैशेषिकः         | २३२           |
| डत्पादादित्रयात्मकं वस्तु                           | २०२    | स्वभावसः एव विपरीसार्थप्राही नावरणात् इर्       | ते            |
| न विनाशस्य निर्हेतुकत्वम्                           | २०२    | विभ्रमैकान्सवादी                                | २३२           |
| विनाशहेतोरिकञ्चित्करस्वे उत्पादहेतोरिप              |        | न अनुमानं मिध्या                                | २३३           |
| अकिञ्चित्करत्वं स्यात्                              | २०३    | दोषहेतोः मूर्तेन आवरणेन अमूर्तस्यारमन           | i:            |
| प्रागभावविचारः                                      | २०४    | सम्बन्धः                                        | २३५           |
| जीवच्छरीरे प्राणादिवत् सस्वादिरपि निरम्ब-           |        | आवरणेन आत्मस्वरूपखण्डनं स्वीक्रियत एव           |               |
| यास हेतुः                                           | २०६    | स्वयमेव चेतन आत्मा                              | ₽ <b>₹</b> \$ |
| उस्पाद <del>श्</del> थिती प्रस्यपि अनपेक्षणात् सयोः | :      | हाता आत्मा आवरणाभावे अशेषम                      |               |
| निर्हेतुक्त्वप्रसङ्गः                               | २०८    | जानाति                                          | ्२३७<br>∽     |
| अतः पदार्थाः स्वभावत एव उत्पादादित्रया              |        | 'च्ड्भिः प्रमाणैः अशेषार्थं विजानाति' इ         |               |
| त्मकाः                                              | २०८    | मीमांसकस्य पूर्वपक्षः                           | ₹३८           |
| अनादिनिधर्म द्रुच्यं क्रमात् <b>हेतु</b> फलरूपेण    |        | जैनानाम् आवरणक्षयक्षयोशमानुसारं स्वपक           |               |
| परिणमति<br>२ <b>२</b>                               | ₹ \$ 0 | शज्ञानोद्भूतिः                                  | २३८           |
| ***                                                 |        |                                                 |               |

|                                                | Ã٥          | •                                           | पृ० |
|------------------------------------------------|-------------|---------------------------------------------|-----|
| क्षणिकैकान्ते कार्यकारणभावः वास्यवासक्रभाव     | ;           | ज्ञानवर्णप्रकृत्युद्यात् मत्यज्ञानादि       | २७० |
| सन्ततिर्वा न संभवन्ति                          | २३९         | तस्वार्थाश्रद्धानं मिध्यादर्शनम्            | ₹90 |
| न अ।नन्तर्थेण पूर्वापरभावमात्रात् एकसन्ता      | -           | नास्तिक्यं द्वेधा-प्रज्ञासत् प्रज्ञप्तिसच्च | २७३ |
| न्त्वनियमः                                     | 980         | प्रतिभासाद्वैतनिरासः                        | २७३ |
| न चितानां वास्यवासकभावः                        | २४१         | शून्यवादखण्डनम्                             | २७६ |
| अन्वयिन अत्मनः प्रतिभासनम्                     | २४३         | तत्त्र्वोपप्छववादनिराकरणम्                  | २७७ |
| परिणामिनी बुद्धिः                              | 588         | भूतचैतन्यवादसमीक्षा                         | २८१ |
| स्वसंवेदनाध्यक्षसिद्ध आत्मा                    | १४५         | नापि भूतपरिणामः चैतन्यम्                    | २८२ |
| न प्रतिक्षणविनाशी आत्मा                        | २४३         | एकमेव पुद्रलद्भव्यं पृथिव्यादिष्यपदेशभाक्   | २८५ |
| निर्हे तुकवि नाशदृषणम्                         | २४६         | इहिचत्तस्य पूर्वभवान्त्यचित्तेन सहोपादानोपा |     |
| विनाशविनाशेऽपि न भावस्य प्राहुर्भावः           | २४७         | देयभावः                                     | २८६ |
| न प्रागभावविनाशः घटोपल्रब्धिप्रतिबन्धकः        | 284         | पूर्वजन्मसिद्धिः                            | २८८ |
| न भावाद्धिन्नोऽभिन्नो वा विनाशः                | २४९         | म जल्बुद्बुद्वत् जोवाः                      | ₹९१ |
| भावस्वभाव एव विनाशः                            | २५०         | नापि मदशक्तिवत् विज्ञानम्                   | २९१ |
| विनाशवदुत्पादस्यापि निहेंतुकत्वप्रसङ्गः        | २५०         | नापि नैयायिकाभिमतो नित्यैकरूप आत्मा         | २९३ |
| गुणपर्यायस्वभावं द्रव्यम्                      | २५३         | न अविकारिण्यात्मनि प्रयतादिगुणसमवायात्      |     |
| मूर्तामूर्तयोरिष चेतन-कर्मणोः सम्बन्धः         | २५४         | कर्तृत्वादिः                                | २९३ |
| बन्धं प्रत्येकत्वेऽपि लक्षणतो नानात्वम्        | રપક         | सांख्याभिमतस्य आत्मनोऽकर्तृत्वस्य अवि       | -   |
| ज्रुमाशुभैः मनोवाकायकर्मभिः शुभाशुभवन्धो       |             | कारित्वस्य भोक्तृत्वस्य च निरासः            | २९४ |
| जीवस्य                                         | २५५         | न प्रधानविकाराः सुखदुःखमीहादयः              | २९५ |
| चिरमृतानां पित्र।दीनां न पुत्रादिकर्मभिः बन्धः | २५७         | न अन्त्यक्षणवत् अकर्तृत्वेऽपि आत्मनो        |     |
| न हिंसादानुष्ठानं धर्मसाधनम्                   | २५८         | वस्तुत्वम्                                  | २९६ |
| नापि मन्त्रसहितं हिंसाचनुष्ठानं धर्मसाधनम्     | २५८         | न कुटस्थनित्वे क्रमयौगपद्याम्यामर्थकिया     | २९७ |
| मीमांसकसौगतसांख्यादीनां धर्मविषयकमभि           | <b>!-</b>   | न अर्थकियासामर्थात् वस्तुःवम्               | २९८ |
| <b>मतम्</b>                                    | २६०         | सांख्याभिमतप्रधानस्य स्वरूपनिरासः           | 300 |
| पुण्यपाएबन्ध आत्मन एव                          | ₹ ₹         | सांख्याभिमततत्त्वसमीक्षा                    | ३०१ |
| न प्रतिभासाद्वैतं तत्त्वम्                     | २६१         | ज्ञानादयः चेतनस्यैव वृत्तयः                 | ३०३ |
| न बुद्धिः स्वयं प्रकाशते                       | २६२         | न अपरिणामिनी चिच्छक्तिः                     | ३०४ |
| नीलादीनामपि बुद्ध्या प्रतिभासः                 | २६३         | न ज्ञानादिकमचेतनस्य प्रधानस्य वृत्तिः       | ३०४ |
| न निरालम्बनाः सर्वे प्रत्ययाः                  | २६४         | अमूर्तोऽपि जीवः मूर्तैः कर्ममिर्वध्यते      | ३०७ |
| स्वमप्रत्ययवत् न जाम्रद्दष्टस्तम्भादिकं मिथ्या | <b>३</b> ६४ | बन्धकारणं रागादयो दोषाः                     | 300 |
| बहिरर्थवत् कार्यकारणभावोऽपि पारमार्थिकः        | २६६         | जातिर्ने व्यक्तिभ्यो भिन्ना                 | ३०८ |
| पुण्यपापबन्धो जीवानां रागादिभिध्यात्वा         | -           | न गुणाः कर्माणि वा द्रव्येभ्यो भिन्नानि     | ३०९ |
| दिविकारेभ्यः                                   | २६७         | इति जीवसिद्धिः चतुर्थ प्रस्तावः             |     |
| कोधादिकषायेभ्यो हीनस्थानगतिषु जन्म             | 5 8 @       |                                             |     |
| मूषिकालकंविषविकारवत् यथाबन्धं सुख              | <u>:</u> -  |                                             |     |
| <b>दुःस्वादिफलविक</b> ष्पः                     | २६७         | ५ जल्पसिद्धिः                               |     |
| <b>कर्म</b> फलप्रकारः                          | २६८         | वाद्न्यायप्रस्तावः                          | 330 |
| कालादिसामग्रीभेदात् कर्मणां फलभेदः             | २६९         | जल्पस्य लक्षण <b>म्</b>                     | ३११ |
| मिय्नास्वप्रकृतिक्षयोपशमात् मिथ्यादर्शनम्      | २७०         | जल्पस्य चतुरङ्गःवम्                         | ३१३ |

| ŧ | Ġ | 2 |
|---|---|---|
|   |   | • |

### वेषयानुक्रमः

|                                                              | Zo           |                                                               | Ã٥                 |
|--------------------------------------------------------------|--------------|---------------------------------------------------------------|--------------------|
| जल्यस्य फर्छ मार्गप्रभावना                                   | 333          | सत्त्वद्वेतोरनन्तरम् उत्पत्तिमत्वस्य कृतकःवस्य                |                    |
| न तस्वाध्यवसायसंरक्षणं जल्पस्य फलम्                          | ३१४          | वा वचनं दोषः स्यात्                                           | ३३९                |
| छललक्षणम्                                                    | 3 <b>1</b> 4 | यद्यधिकवचनं निम्नहाय तदा यत्तदिति सर्व-                       |                    |
| छ <b>छादीनामसदुत्तरत्वम्</b>                                 | ३१६          | नामकथनं त्वप्रत्यययुक्तवाक्यकथनं वा                           | _                  |
| -<br>त्रिविधं छलम्                                           | ३१७          | निप्रहाय स्यात्                                               | ₹88                |
| जातिलक्षणम्                                                  | 386          | शब्दत्वादिः दृष्टान्तरून्यत्वाम् निप्नहाय                     | ₹80                |
| जातलक्ष्यम्<br>न वक्त्रभिप्रायसूचकाः शब्दाः                  | ३२०          | अन्तर्व्याप्त्या विना न सक्छन्याप्तिः श्रेयसी                 | <b>3</b> 88        |
| न वजत्रानत्रापसूचनगरसन्सन्सन्सन्सन्सन्सन्सन्सन्सन्सन्सन्सन्स | 323          | न आधिक्यदोषोद्घावनमात्रात् परमार्थवादिनः                      |                    |
| सम्यक्वाक्यविकल्पाः तत्त्वगोचराः                             | ३२२          | ्र पराजयः<br>यदि हेतुमुक्तवा समर्थनं क्रियते तदा पक्षप्रयो    | ₹8 <b>9</b><br>m·  |
| विवक्षाप्रभवाद्वाक्यात् कथं तत्त्वव्यवस्थितिः                | ३२४          | याद् ६तुनुत्तवा समयत् । त्रावत तदा पराज्याः<br>स्वीकर्त्तव्यः | પ.<br><b>ક્</b> પર |
| बुद्धिवत् शब्दा अपि परमार्थविषयाः                            | ३२७          | न प्रतिज्ञादिवचनात् समीचीनसाधनवादी                            | <b>~</b>           |
| यतस्तस्वप्रतिपत्तिः स शब्दः परमार्थः                         | ३३०          | निम्नहार्द्दः                                                 | 344                |
| न तस्वप्रत्यायनाद् वादी प्रतिवादिनं                          |              | पूर्ववत्शेषवदादिअनुमानप्रकाराः                                | રૂ પ્ય             |
| जयति ्                                                       | 239          | अन्यथानुपपन्नत्वमेकं प्रधानं लक्षणम्                          | 344                |
| न प्रतिवाद्यपि भूतदोषमुद्धान्य जयति                          | ३३१          | पूर्ववत् कारणवत् इत्याद्यास्रोचनम्                            | ३६०                |
| असाधनाङ्गवचनमदोपोद्भावनं वा न                                |              | तर्केण हेतोरन्यथानुपपन्नत्वं निश्चीयते                        | 3 & 9              |
| नि <del>प्रहस्थानम्</del>                                    | इइष्ठ        | शब्दविकल्पयोः तत्त्वविषयत्वम्                                 | ३६:                |
| जयपराजयव्यव <del>स्</del> था                                 | ३३७          | प्रत्यक्षेत्रयोः अर्थविषयःवे समानेऽपि प्रतिभ                  | रा-                |
| असाधनाङ्गवचनं न निग्रहस्थानम्                                | ३३८          | सभेदः                                                         | ३६७                |
| उपनयवचनं प्रतिज्ञया समानम्                                   | ३३८          | जस्पप्रयोजनम्                                                 | ३६९                |
| न सामध्यापरिज्ञान दोषः                                       | ३३९          | इति जल्पसिद्धिः पञ्चमः                                        |                    |
|                                                              |              |                                                               |                    |

# शुद्धि-चृद्धिपत्रम् हिन्दी प्रस्तावना

| do         | प०         | अगुद्धम्             | शुद्धम्.                |
|------------|------------|----------------------|-------------------------|
| 8.8        | ३१         | ७५३                  | <b>6</b> 43             |
| 94         | 13         | <b>ई</b> ० १९        | ई० ६१९                  |
| 9 %        | ₹ Ę        | ( ई॰ ९६०-११६५ )      | (ई० ९८०-१०६५)           |
| २० ं       | ३३         | विजयेन्द्र           | राजेन्द्र               |
| २१         | ₹ ૦        | विशामल               | विशालामल                |
| २१         | <b>ર</b> પ | न्यचक्र०             | नयचक० छि० पृ०३७१ क०,    |
|            |            |                      | ३७९ ख०                  |
| ७९         | ć          | 9094                 | 2888                    |
| 64         | ą          | ∽न्वयति-             | –न्चयव्यति-             |
|            |            | मूल ग्रन्थ           |                         |
| 99         | 4          | प्रवृष्यर्थ          | प्र वृत्त्यर्थं         |
| <b>२</b> १ | ર          | प्रपाद-              | प्रमाद-                 |
| २१         | 30         | 314                  | 818                     |
| २६         | २०         | 818                  | 119                     |
| રપ         | 9          | अनिर्णीति-           | अनिर्णीतार्थं निर्णीति- |
| २७         | 96         | 3918                 | 1150                    |
| <b>ই</b> গ | 4          | चिम्त्ययि-           | चिन्तयि-                |
| ३८         | ३२         | <del>न्</del> यायबि० | न्यायवि०                |
| 88         | 4          | शहरू                 | राष्ट्रप                |
| 80         | 6          | ३।२१                 | ३।१९                    |
| ĘĘ         | ₹          | न्यायबि० ३।१         | न्यायिक टी० २।२         |
| ९२         | 18         | स्वयमनु-             | स्वयमवदु-               |
| ९८         | २७         | शावर-                | शाबर-                   |
| 904        | <b>₹</b>   | परहतं                | परिहृतं                 |
| 111        | <b>1</b> ९ | ब्यवसायपितुं         | <b>ञ्यवसाययितुं</b>     |
| 994        | २२         | विनिश्चत्य           | विनिदिचत्य              |
| 933        | 19         | -हरस्टे-             | -हच्टे-                 |
| 184        | ₹ 0        | वर्ण                 | वर्ण-                   |
| 946        | २४         | -શાર્થ               | -शार्थं                 |
| 980        | ۹.         | ब≑ध्या- ∘            | बन्ध्या-                |
| <b>የ</b> ዓ | 6          | "                    | 77                      |
| 508        | <b>9 Q</b> | >7                   | <b>&gt;</b> >           |
| २७६        | 9          | **                   | ••                      |

| ţo.         | प०             | अशुद्धम्           | गुद्धम्                  |
|-------------|----------------|--------------------|--------------------------|
| २९४         | २०             | बन्ध्या-           | वन्ध्या-                 |
| ३०८         | <b>ទ</b>       | 17                 | **                       |
| 815         | 8              | **                 | ,,                       |
| 168         | 8              | सदित्वा            | सदित्वा ( श्रीस्वां )    |
| १९५         | २२             | विशेषोष-           | विशेषोप-                 |
| २२३         | ¥              | षुच्या-            | पुष्णा-                  |
| "           | 30             | -व्यामा-           | -ध्यमा-                  |
| २४४         | ₹६             | सीरवा              | सरर्वा                   |
| २४५         | २०, २४         | **                 | 77                       |
| २५०         | ₹              | वंचकाः             | वञ्चकाः                  |
| २५५         | <b>3</b> ₹     | [न्याम० ५० ७४]     | [ ]                      |
| २६०         | 3.8            | छग-                | छाग-                     |
| २६८         | 10             | -देशेसम-           | -देशेऽसम-                |
| २७२         | 4              | -तिनच              | -ति अन्यथा अनवस्था-      |
|             |                |                    | प्रसङ्गात् नच            |
| २७८         | 9.8            | वावेदर्गं          | वा [सं] वेदनं            |
| २८०         | २७             | कार्यकारण-         | कार्यकरण-                |
| **          | 19             | न्त्रच-            | ब्यव-                    |
| ३१०         | ર              | ५ वादसिद्धिः       | ५ जल्पसिद्धिः            |
| 3,12        | <b>ą</b>       | হজা০ ৭৩            | <b>२</b> ळो० २१          |
| <b>₹9</b> 4 | ३२             | न्यायकालि ०        | न्यायकिक ०               |
| ३१८         | २३्            | <b>शाश</b> [३५     | शाश३४                    |
| <b>३</b> २४ | ષ              | -प्रभावं           | –प्रभर्व                 |
| <b>३</b> ६३ | 9              | ⊶गीयते             | –मीयते                   |
| ३६४         | 94             | <b>(धे</b> त्)     | (ष्ठेत)                  |
| ३७१         | २८             | −त्वं'' सन्मति टी॰ | ⊸त्वं…"⊶तस्त्र सं० प०पृ० |
|             |                | पृष्ठ ५६०          | ४०५-६ । "तदुक्तं जैनैः"  |
| •           |                |                    | −सन्मति० टी० पृ० ५६९     |
| ४०९         | २०             | ∸वसमा–             | –वर्तमा–                 |
| 83,8        | ₹•             | [ રૂપ ]            | [ ३७ ]                   |
| ५५५         | <del>3 9</del> | तदीप               | तदपि                     |
| ५६ <b>९</b> | २२             | सावयदस्त्रम्       | सावयवत्वम्               |
| 408         | २०             | माधतहे[ तु ]       | माद्यहेत (तु)-           |
| <b>\$18</b> | 96             | -चवयवरूप-          | •चययविरूप-               |
| ६३२         | 99             | निरंकुश-           | निरङ्कु श-               |
| <b>484</b>  | ₹•             | निबध्य<br>         | −निब≄ध−                  |
| 488         | 14             | वच्छेन<br>         | −वच्छेदेन<br>-           |
| ६५४         | 6              | [ 618 ]            | [ 013 ]                  |
| ६६३         | २४             | नरयैधि             | नवैरधि                   |

| <b>to8</b> |             | <b>छ</b> दिप <b>नम्</b>     |                              |
|------------|-------------|-----------------------------|------------------------------|
| पृ०        | Ųо          | अशुद्धम्                    | दशुम्                        |
| ६६३        | २०          | [न्त]भे−                    | [न्त] रभे-                   |
| ६८६        | 19          | तत्व                        | –त <del>स्</del> व( <i>–</i> |
| ६८७        | 9           | -सस्व-                      | -तत्त्व <i>-</i>             |
| ६९१        | 4           | नयासि                       | नयाः सि−                     |
| ६९८        | ₹€          | <del>⊷-त</del> र्विद्वितेंत | <b>⊸न्त</b> विंद्विवर्तेत    |
| ७०३        | Ę           | ( અમિ )                     | ( आभि )                      |
| ७७७        | 92          | 9 & <b>२-</b> 9 <b>६</b>    | १६३।२६                       |
| 960        | 13          | द्वेएव                      | हे एव [प्र० समु० वृ० १।२]    |
| 93         | २०          | प्रमाण्यं                   | भासाण्यं                     |
| ,,         | ३६          | जैने <b>नु</b>              | जै <b>नेन्द्र</b>            |
| ७८६        | 16          | ४०७ <del>।</del> ३५         | ४०७(२५                       |
| 969        | 9 ●         | १८१।१६                      | १८३।१६                       |
| 606        | <b>9</b> 19 | . सीरज                      | सीरीज                        |

# मिद्धिविनिज्ययदीका, पत्र १ प्रथमपात्र्व

देवस्पानंतियोगिष्प्रदेव्यक्तं अस्वेतः निकानात्रातात्र कत्त्र स्पष्टि इष्तत्र गंत्रविषा र जन्ते क्षत्र वात्रा । प्राप्त्र मादीतर्वि प्रमिष्टि प्रधनादिकं फ तकानातीतिमर्वे सः। स्वास्पद्मान्तमम त्यापादा ति नब्धे मात्ताप् ग्रांब्राहण प्रब नेपात-सान्॥पर्वसमिविद्यात्मस्त्रीत्रपानान॥त्रान्नवंवित्राष्ट्रणित्रय स्योति। ग्रह्मान्त्रवज्ञनिः। मन्स्य नास्त्रापन्मः॥ असर्वधासनित्तान्यं कन्न्य 12हरीहात नेस्नियि बनन्य्याषित्राणानिस्नियि बंग्डे मानाङ्ग्यात्रात्रात्राद्यन्। इत्राधाव्ह्यान्यक्ष्यप्रव ।यमधी मर्वज्ञमन् विदिनमस्य साधि ज्ञा। नियायाग् अक्लंकववः कात्नकत्नानकंत्याषियत्। रष्ठनम् क्षित्रक्राभाषित्। नामा स्सम्नाया कत्त्रमिति कामचा एणविज्ञायणोवाज्ञायतावः। ऽतिष्रीज्ञाज्ञास्तिका एण नीतिबाटीकाप्रवस्थामिश्रद्धामि यीग्वाधतवाधद्वामाहम्प त्रियानैत्रमेऽहाता। अक्लैक्किनेत्र न्यागुरुदिवास निमिन्धा ध में की निष्यं गांखता कता कब न ख निममी स्पम्बे झिमित्या दिम्मासमा साम चरना हा खावई मानामार मात्रकोत्रवेषयोयक्षित्योगाजहङ् यहत्रा डिताटस्यम्बस्ता प्राट्यम् नियातः श्रीशङ्खपर। जाषः स्तराजा

जैन बानसंडार काडाथ । कन्छ । का प्रति

वयराका

# मिद्धिमिश्चपरीका, पत्र ५७६ द्विनीय पाथ्व

ताव ---- ज्ञानमामिहाद् जुण् स्व में बादी विद्याप्याति द्यां तम्ब कत्र क्या है। विद्यति यति या दित्र पिकत इत्या है। स्वाप्ति ान मर्वे**माणि मज्ञामित्रस्यादिर्योगमत्रयं कास्** उद्गेमात्रया स्थाप्ता स्थापिता बा उपपात्रमेराणापपात्ररक्रा च उष्याना क्रम्स्व वार्याहर्सहो।हउसितिष्वर उपलिक्तित्रात्रमाव्यतिष्ठतिष्रात्रित्रात्र्यस्वस्वतारं उपरक्षित्र दिए ित्राहा न्मिर्यातम त्राता त्रर नानान त्रतीतिष्ता द्वयाय एवे। अक्ता क्षणा कतता स्पेणा सर्वत त्येतेत्वायस्यातकातानिवंद्रयास्मद्रमाक्षाः – मार्थः भ्रमपत्रागध्यायाक्ष्याक्ष्याक्ष्याक्ष्याक्ष्याक्ष्या गरनिवित्राह्रअस्तारयायाग्ग्यात्राग्रज्ञा ग्रहराजातत्त्रतंत्रकभिष्यातामतद्यतिष्रकेणम् निर उसमानेतत्रक्षमादिक्षानामाक्ष्मानेस्राक्षमायसिहादिनोभक्षानामाष्य सापानावः स्तरमा गटिनरघा मार्गा मंघतसाचेषया रागिष्यिया र्मणगारनायात्राद्यविमिष्कार्मनिष्यत्रविद्यिष्माय्वर्षिष्याण्यमस्यकाविभिष्टतानामस्यका देन उसाप द्यानना स्पाविति विद अस्। तर *ामितिनमर्*णनामित्रम्बावश्कमित्रम् नह उस बित्र संबित्त विन हम्पाका राप नगितिमिष्टानिद्य दियस्य म् झो दक्तम्या स्वापने चनस्त्र निवद्याता द्या नारं वस महिविनिश्व

जैन जीगमेंद्रार कोडायन ( करड़ ) को प्रति

स्टिन् ५१९

# सिद्धिविनिश्चयटीकायाः प्रथमो भागः

"श्रीमद्भट्टाकलङ्कस्य पातु पुण्या सरस्वती । अनेकान्तमरुन्मार्गे चन्द्रलेखायितं यया ॥"

–શુभचन्द्रः

# श्रीमद्भट्टाकलङ्कदेवविरचित-सिद्धिविनिश्चयस्य

रविभद्रपादोपजीवि-अनन्तवीर्याचार्यविनिर्मिता

# सि द्विवि निश्चयटी का

# आलोकारूयटिप्पणसहिता

[१ प्रत्यक्षसिद्धः] ॥ ॐ समोऽर्हते ॥

अ क ल क्कं जिनं भक्तया गुरुं देवीं सर[स्व]तीम्।
नत्वा टीकां प्रवक्ष्यामि शुद्धां सि द्वि वि नि श्व ये ॥१॥
अ क ल क्कं वचः काले कलौ न कैलयापि यत्।
नृषु लभ्यं कविल्लभ्या तत्रैवास्तु मितमेम ॥२॥
दे व स्थाऽ नै न्त वी यों ऽपि पैदं व्यंक्तं तु सर्वतः।
न जानीते ऽक ल क्कं स्य चित्रमेतन् परं भुवि ॥३॥
अ क ल क्कं वचोऽम्मोधेः स्क्तरज्ञानि यद्यपि ।
गृह्यन्ते वहुभिः सैर(स्वैरं) सद्गवाकर एव सः ॥४॥
सर्वधर्म[स्य]नैरात्म्यं कथयन्नपि सर्वथा ।
धं में की तिंः पदं गच्छेदाकल[क्कं] कथं नतु ॥५॥

शास्त्रस्यादौ तदिवन्नप्रसिद्धिप्रथनादिकं फलमभिसमीक्य 'सर्वज्ञम्' इत्यादि मङ्गलमाई—

१०

# [ सर्वज्ञं सर्वतत्त्वार्थस्याद्वादन्यायदेशिनम् । श्रीवर्धमानमभ्यर्च्यं वक्ष्यं सि द्वि वि नि श्र य म् ॥१॥ ]

अस्यायमर्थः—सर्वज्ञम् सर्ववेदिनम्, अभ्यन्ध्ये अर्चित्वा । नैंतु 'प्रतिभासाद्वैता-दन्यस्याभावात् तँदेव सर्वम्, तज्जानातीति सर्वज्ञः स्वरूपज्ञः, तमभ्यन्ध्ये इति प्राप्तम्' इति चेत्; १५ अत्राह्—'श्रीवर्धमानम्' इति । श्रीः अशेषतत्त्वार्थज्ञानादिसम्पद् इह गृह्यते, सा पूर्वापूर्वपर्याय-(पूर्वपर्याय)परित्यागाऽज्ञहृद्वृत्त्युत्तरपर्यायोपादानेन वर्धमाना उपरमविरहेण प्रवर्त्तमाना यस्य स

> अक्लङ्कं नमस्कृत्य तुलनार्थावबोधकम् । आलोकास्यमहं वक्ष्ये महेन्द्रष्टिप्पणं सुधीः ॥१॥

<sup>(</sup>१) लेक्केन । (२) अनन्तराक्तियुक्तोऽपि, पश्चे प्रनथकारः । (३) वाक्यम् । (४) स्पष्टम् । (५) औद्धाचार्यः । (६) अकलक्कृदेवः । (७) प्रतिभासाद्वैतवादी प्रज्ञाकरः प्राष्ट् । (८) प्रतिभासाद्वैतमेव । "परमार्थतः तदद्वैतावबोधादेव प्रमाणं भगवानपि न सर्वार्थपरिज्ञानतः । सर्वार्थपरिज्ञानं तु लोकन्ववहारेण सांवृत्तमेव । तथा चोक्तम् अद्वयं यानमुत्तमम् ।" -प्र० वार्तिकाल० २।७ । (९) तुल्ना- "वृर्वाकारपरित्यागाऽज्ञहद्वृत्वोत्तराकारान्वयप्रत्यपविषयस्योपादानत्वप्रतीतेः ।" -अष्ट्रस० ए० ६५ । "काष्यस्वभावपरिहारावासिस्थितिलक्षणोऽर्थः"-प्रमाणसं० ए० ६२३ ।

तथोक्तस्तम् इति । कामचारेण विशेषणविशेष्यभाव इति श्रीशन्दस्य विशेषणाभिधायित्वम् 'अन्यस्य विशेषा(ध्या)भिधायित्वम् , वर्षमानाक्षरिति (मि)त्यादिवत् , इतरथा वर्षमानशन्दस्य पूर्वनिपाताः श्रीशन्दस्य परितपातः स्यात् । एवं वा सिवशेषणस्य पूर्वनिपातात् । नन्वेवंविशेषणेऽपि न यथो-क्टोपिनिष्टित्तः । निह स्वपश्चविशेषणमात्रात् परपश्चो निवर्तते अतिप्रङ्गात् अपि तु न्यायात्, ततः ' [१ख] स एव उच्यतामिति चेत् ; अत्राह—'सर्वतक्त्वार्थस्याद्वादन्यायदेशिनम्' इति । सर्वे तक्त्वार्थः अवादयः तेषां स्याद्वादः अनेकान्तः, विषयिशन्दस्य विषये उपचारात् , तस्य न्यायो श्राहकं प्रत्यक्षादिप्रमाणम् , तिहस (श)ति कथयति इत्येवं शीलं तहेशिनम् इति । एतदुक्तं भवति—तदुपदेशे मासंवश्चयः के अन्ये इति भगवानेच (व)तदुपदेष्टा जातः, तदुपदेशाच केवलं वयं व्याधूताज्ञानतमःस (तमसः) स्वं परं च तद्वर्द्भीनि वर्तयितुं समर्थाः । तथाहि न् हर्यप्राण्ययोरित्र विचारा [त् ] हर्षश्चमात्रेऽपि विज्ञातिरूपे मैत्योद्व (द)धिस्तम्भादिभागानां नैकत्व-मित्यतमः (त्यन्त्याः) परमाणव एवा वशिष्यन्ते, तत्र चैकपरमाणुवेदनेन "अन्येषामनुपलस्मेन सन्तानान्तरवदसक्त्वात् तस्य च स्वात्मनेति कस्य क्षणिकत्वदर्शनम् ? येनोच्यते—\*"यद्यथान्यभासते" उद्यादि १ \*"यद्यभासते तज्ज्ञानम्" विद्यादि च । कस्य वा प्रतिभासादैतता येनेदमप्युच्यते—\*"यद्यदेशमासते तज्ज्ञानम्" इत्यादि च । कस्य वा प्रतिभासादैतता येनेदमप्युच्यते—\*"यद्यदेतेन तोषोऽस्ति मुक्त एवाऽसि सर्वथा।" [प्र०वार्तिकाल०० २।३७] १५ उत्यादि १

यदि पुनः एकानेकविकल्पशून्यं तदिष्यते<sup>13</sup>; तर्हि प्रतिभासाऽसृन्य (भासोऽशून्य)मेवेष्य-

<sup>(1)</sup> वर्धमानशब्दस्य । (२) विषयी स्याद्वादो वाचकत्वात् विषयश्च अनेकान्तः तद्वाच्य-त्वात्। (१) अनेकान्ते। (४) वर्मलोचमः। (५) निर्विकल्पकदर्शनविषयभृते। (१) बुद्धणा। उद्धिश्च स्तम्भादयश्च तेषां भागानाम् । तुलना-"अथ नानाःवे बुद्धीनां प्रतिपरमाणु तावःयो बुद्धय इति परमाणुग्रहणप्रसङ्गोऽनेकप्रतिपस्यप्रसङ्गश्च परस्परमप्रतिपत्तेरभावात् (१) च खलु स्वसंविदितानां नानाःवप्रतिपत्तिः सन्तानान्तरस्यापि प्रतिभासप्रसङ्गात् ...... -प्र० वार्तिकारु० ३।११ । ''नन्वेवं नीलवेदनस्यापि प्रतिपरसाणु भेदात् नीलाणुसंबेदनैः परस्परं भिन्नैः भवितन्यं ... .? -अष्टस० पृ० ७७ । "तथाहि नीले प्रवृत्तं ज्ञानं पीतादी न प्रवतंते इति पीतादेः सन्तानान्तरवद्भावः । पीतादी च प्रवृत्तं तन्नीले न प्रवर्तेते इत्यस्याप्यभावस्तद्वत् । नीलकुवलयस्यमांशे च प्रवृत्तिमञ्ज्ञानं नेतरांशनिरीक्षणे क्षममिति तंदशानामप्यभावः संविदितांशस्य चावशिष्टस्य स्वयमनंशस्याप्रतिभासनात् सर्वाभावः ।''-प्रमेचकः पृ० ९७ । (७) परमाणुनाम् । (८) एकपरमाणोः । (८) निरंशस्य प्रतिभासाभावात् स्वयमभावः । (१०) "यद् यथा भासते ज्ञानं तत्त्रथैवानुभूयते।"-प्र० वा० ३।२२२। तुलना-"तथा यद् यथा-वभासते तत् तथैव सत् इस्यभ्युपगन्तच्यं यथा नीलकुवलयं नीलतयावभासमानं तेनैव रूपेण सत्, क्षणपरिगतेनैव रूपेण अवभासन्ते च सर्वे भावाः इत्यनुमानतोऽपि ।" (वृर्वपक्षे)-न्यायकुमु० ५० ३७८ । (१९) तुलमा-"तथाहि-यदवभासते तज्ज्ञानमेव यथा सुखादि, अवभासन्ते च भावा इति ।" (पूर्वपक्षे)-न्यायकुमु० ४० ११७। प्रमेयक०ए० ८३। युक्तयनु० टी०ए० ४५ (१२) "न परलोको नेहलोको न परलोक-बाधनं (-साधनं -पाठान्तरम्) न सन्देहो न महाभूतपरिणतिरित्यादि विज्ञित्तमान्नकमेव । अधापि व्यव-हारादेतत्; एवं परलोकोऽपीति । यद्यद्वैतेन तोपोऽस्ति मुक्त एवासि सर्वथा । वर्तते व्यवहारश्चेत् परलोकोऽपि चिन्त्यताम् ॥३९८॥"~प्र० वार्तिकाल० पृ० ५७ । (१३) "भावा येन निरूप्यन्ते तद्र्पं नास्ति तत्त्वतः । यसादेकमनेकञ्च रूपं तेषां न विद्यते ॥"-प्र० वा० ३।४६०। "यदेकानेकस्वभावं न भवति न तत्परमार्थः सत् यथा च्योमकमलम् एकानेकस्वभावं च न भवति विज्ञानम्।"-तर्कभा० मो० ए० ३८।

نو

ताम्। नहि परमाण्वाकारैस्तच्छून्यं चित्राद्वैतमामाति अतीताऽनागतपर्यायैरेकात्मवत् । प्राह्का-भाव उभयत्राद्य (त्र । अथ ) नीलाद्याकारैस्तदिष्यते ; तर्हि मेचकमणिदर्शनसमये नीलाद्याका-राणां परस्परमदर्शने सन्तानान्तराणामिव अभावः । दर्शने ऐक्यम् । निराकारवादोऽन्यथा भवेत् । [२क] तेषां तथा[ऽ]दर्शनेऽपि सत्त्वे न परलोकादिनिषेधैकान्त इति कथुमु (कथमुक्तं) — \*"तेनै स्वरूपवद्नयदैस्तीति तदेव सर्वमिति तञ्जानन् सर्वज्ञः" इति ।

स्यानमतम्-न्यायोन्यं (नान्योऽन्यं) तदाकाराणां दर्शनं नाष्यदर्शनमितिः तदिप न सूकं (क्तं) स्वरूपेऽपि तथा प्रसङ्गात् । तस्य दर्शनान्नेति चेत्ः अन्यविविक्तदर्शने उक्तो दोषः । अथ तेर्न अन्यस्य अदर्शनम् : कथं तद् अन्यविविक्ततामात्मनोऽवैति ? कथं प्रैकृतिपुरुषादीनाम-दर्शने नीलादेस्तद्विविक्तताप्रतीतिः, कथं वा सुखादेः आत्मशून्यतावित्तिः, यतो नैरात्म्यदर्शनम् ? <sup>ट</sup>तेषां दर्शने सुस्थितमद्वेतम् ! अदर्शनादेव <sup>१</sup>तदभाव इति चेत् ; किमिदं तददर्शनम् ? दर्शन- **१०** निवृत्तिरिति : कथमप्रतीता सा अस्ति प्रकृत्यादिवत ? नीठादिदर्शनं तददर्शनमिति चेत् : कथमन्यदर्शनम् अन्यादर्शनं विरोधात् ? अन्यविविक्तरूपत्वाच्चेतः प्रकृत्यादीनामदर्शने केयं <sup>भर</sup>तद्विविक्तताऽस्य<sup>१३</sup> ? अन्यथा वी.(धी)तादीनामदर्शनेऽपि नीलस्य <sup>भर</sup>तद्विविक्तताप्रतीतिरिति कथ**न्न** प्रकृतो दोषः १ नन् च अनीलव्यावृत्तिनीलम् , अनीलामावे कथं तद्वव्यावृत्तिः, एवं पीतादौ वक्तव्यमिति चेत् ? तर्हि अस्वसंवेदनव्यायतिः स्वसंवेदनं तस्याऽस्वसंवेदनस्याभावे "तदपि मा- १५ भूत् । स्वरूपमेतिदिति चेत् : नीलादिकमपि तथैवास्त् । तन्न नीलाद्याकारैस्तचित्रमिति । भवतु वा, तथापि मेचके नीलादीनामिव नीलमात्रेऽपि तद्विभागः(ग)चिन्तायां तदवस्थो <sup>98</sup>दोषः । ननु<sup>38</sup> यत एव चित्रैकज्ञानवन्नीलमात्रमपि न घटते [२२व] तत एव तद्पि<sup>36</sup> परमार्थतो माभूत् मरीचिकातोयवत् अ"मायामरीचिप्रतिभासवदसन्त्वेऽप्यदोषः" प्र० वार्तिकारु० ३।२११] इति वचनादिति चेत्; आस्तां तावदेतत् । अथ नीलमात्रं स्वभागैरेकमिष्यतेः तथा मेचकमपि २० नीटादिभिरेकमिष्यताम् । इष्यत एव अ"चित्रप्रतिभासाप्येकैव बुद्धिर्बाह्यचित्रविलक्षणत्वात्" [प्र० वार्तिकाल० ३।२२०] इत्यादि<sup>१९</sup> वचनादिति चेतुः तथा सति न केवलं हृइयप्राप्ययोः अपि तु रे संसारेतरावस्थयोरविच्छेदेन कथञ्चित्तादात्म्यं सिद्धमिति साधकम्-'श्रीवर्धमानम' इति । एवमन्येऽप्येकान्ताः प्रहृन्तच्याः । निरूपयिष्यते चैतत् यथास्थानम् ।

इदमपरं व्याख्यानम्-श्रियोपलक्षितं वर्धमानं पश्चिमतीर्थकरम् अभ्यक्ये । कथ- २५ म्भूतम् १ सर्वज्ञम् साक्षात्कृताशेषपदाक्यं(र्थम्) । अनु स एव कृतः सिद्धः \* "सं तु

<sup>(</sup>१) तब्झून्यमिष्यते। (२) नीलाचाकाराणाम्। ३ व्यवहारेण । ४ परलोकाचिप । (५) स्वरूपस्य । (६) स्वरूपेण । (७) सांख्याभिमत । (८) अन्येषां प्रकृतिपुरुषादीनाम्। (९) तेषां प्रकृतिपुरुषादीनामभाधः। (१०) चेत्;। (११) दर्शनिवृत्तिः। (१२) प्रकृत्यादिविविकता । (१३) नीलादेः। (१४) पीतादिविविकता । (१५) स्वसंवेदनमि । (१६) अभावप्रसङ्गः। (१७) प्रज्ञाकरगुप्तः प्राह । (१८) नीलमाग्रमि । (१९) "शक्यविवेचनं चित्रमनेकमशक्यविवेचनाश्च बुद्धेनीलादयः""–प्र० वार्तिकाल० । (२०) संसारमुक्तावस्थाव्यापी एक आत्मा सिद्ध इत्यर्थः। (२१) मीमांसकः प्राह । (२२) "तरः कोऽप्यस्ति सर्वज्ञः स तु सर्वज्ञ इत्यपि । साधनं यत्प्रयुज्येत प्रतिज्ञामात्रमेव तत्।" इलोकोऽयं कुमारिलनाम्ना तत्त्वसंग्रहे (१० ८४१) किञ्चित् पाठमेदेन वर्तते। इष्टन्यस्—न्यायाचता० वा० वृ० पृ० ५५।

सर्वज्ञ इत्यिषि'' [तत्त्वसं ० स्त्रो ० ३२३०] धंर्मसत्तासिद्धेर्धर्मिप्रतिपत्तिनान्तरीयकत्वादिति चेत्; अत्राह—सर्वतत्त्वार्थस्याद्वादन्यायदेशिनम् इति । 'सर्वतत्त्वार्थदेशिनम्' इति वचनात् तैत्सत्त्वमुक्तमिति गम्यते, वचनस्य वक्तृसत्त्वाऽव्यभिचारात् । न वेदेनै व्यभिचारः; पक्षीकरणादिति । निरूपियव्यते [चै] तत् । 'स्याद्वादन्यायदेशिनम्' इत्यभिधानात् तत्सर्वज्ञ- त्विमिति चैं । तमभ्यच्ये । किमिति ? अत्राह—वक्ष्ये सि द्वि वि नि श्च य म् । सिद्धिः प्रमाणम् ।

नतु सिद्धिः [प्रमाणस्य फलम्] \* "प्रमाणस्य फलं साक्षात् सिद्धिः" [सिद्धिवि० १।३] इति वक्ष्यमाणस्त्राद्रत्रेच (दन्यैचे) तत्कथं सा प्रमाणमिति चेत् १ एतदुत्तरत्र निरूपियम्यते । विश्वच्दः अतिशयप्रकर्षद्वैविध्यनाना[३क]त्वेषु वर्षमानो गृह्यते । तत्र अतिशये तावत् अन्यस्यापि जीवादितत्त्वस्य निश्चयं वक्ष्ये सिद्धेस्तु सातिशयं वक्ष्ये । कोऽस्या[अ]तिशयः सकलप्रमेयव्यवस्थाहेतुत्वम्, यद्धक्यते— "सिद्धं यन्न परापेक्ष्यम्" [सिद्धिवि०१।२४] इत्यादि । तथा प्रकर्षे; तस्याः प्रकृष्टं निश्चयं विनिश्चयं वक्ष्ये । कोऽस्यं प्रकर्षः १ सौगतादिकल्पिततिश्चयादाधिक्यम् । तथा प्रकर्षे; दिविधं निश्चयं तस्या वक्ष्ये प्रत्यक्षपरोक्षमेदेन 'किञ्चत् स्वतः किञ्चित् परतः प्रमार्णम्' इत्यनेन वा मेदेन, स्वपरविषयद्वैविध्येन, व्यवहिताव्यवहितफलद्वैविध्येन वा । तथैव ना-१५ नात्वे: नाना निश्चयं वक्ष्ये स्वैरूपसंख्याविषयफलविपतिपत्तिनिरासनानात्वेन ।

नतु च नयादीनामपि विनिश्चयोऽत्रं प्रतिपादियष्यते तत्कथमुच्यते 'सिद्धेः प्रमाणस्य' इति चेत्; नः, तेषां श्रुतभेदेन "तत्रैवान्तर्भावान् । तदुक्तम् "—\* "उपयोगौ श्रुतस्य द्वौ प्रमाणनय-भेदतः ।" [लघी०स्रो० ६२] न च प्रमाणस्य उपयोगोऽप्रमाणम् ; विरोधात् , \* "प्रमाण-नयैरिधगमः" [त० सू० १।६] इत्यस्य व्याघाताच । प्रमाणैरिधगमवत्(मः) तर्हि वक्तव्य२० मिति चेत् ; नः, विकलादेशस्यापि व व समानेऽपि सकलादेशात् नय (ये) निवार्यमाण (णे) प्रमाणहान्दः व तत्रैव प्रवर्तते उत्कलितपुंस्केषु विशेषेषु गोशब्दवन् । यद्वक्ष्यते—

# \*"स्यात्त्रमाणात्मकत्वेऽिप प्रमाणप्रभवो नयः ।विचारो [३ख] निर्णयोपायः परीक्ष्येत्यवगम्यताम् ॥"

[सिद्धिवि० प्रस्ता० १०] इति ।

(१) धर्मः सर्वज्ञत्तम् । (२) सर्वज्ञत्ताधारस्य आस्मनः सस्त्रम् । (३) अपौरुषेयेण । (४) प्रति-पादितम् । (५) भिज्ञेव । (६) सिद्धिः । (७) निश्वयस्य । (८) तुल्जना-'प्रामाण्यं तु स्वतःसिद्धमभ्यासात् परतोऽन्यथा ।''-प्रमाणप० पृ० ६३ । परीक्षामु० १।१३ । (९) तुल्जना-''चतुर्विधा चात्र विप्रतिपत्तिः संख्यालक्षणगोचरफलविषया ।''-न्यायि० १।२ । प्रमाणसमु० टी० पृ० ४ । (१०) प्रन्थे । (११) प्रमाण एव । (१२) ''उपयोगौ धुस्य द्वी स्याद्वादनयसंज्ञितौ । स्याद्वादः सकलादेशो नयो विकलसंकथा ॥ अनेकान्तात्मकार्थकथनं स्याद्वादः ''प्रमाणं स्याद्वादः ।''- लधी० स्व० इलो० ६२ । (१३) नयस्य । (१४) प्रमाणमेदत्व । (१५) सकलादेशे एव ।

२५

4

प्रमाणाच नयस्य भेदैकान्ते प्र मा ण सं घ हा दी अ "प्रमाणे इति संग्रहः" [प्रमाण-सं श्रो २ २] इत्यभिधाय पुनर्णयादिप्रणयनमयुक्तं तेनासंग्रहात् । ततो यथा अन्यत्रै प्रमा-णात् नयादिपरिष्रहः तथा अत्रापि, इति सर्वं सुस्थम् ।

ननु 'सिद्धिः अधिगतिः प्रमाणफलम् , तस्या विनिश्चयं निर्णयात्मकत्वं वक्ष्ये' इति व्याख्याने को दोषः येनेदं नाश्रितमिति चेत् ? सर्वार्थासंग्रहः । एवं हि फलविप्रतिपत्तिनिरासः ५ एव संगृहीतो न सर्वान् प्रतिवादिनः प्रति स्वरूपादिविप्रतिपत्तिनिरासः, ततः पूर्वमेव व्याख्यानम् ।

अथ किमर्थमिदमुच्यते—'वक्ष्ये सिद्धिविनिश्चयम्' इति ? सम्वन्धानिधेयप्रयो-जनप्रतिपादनार्थम् । तथाहि—सिद्धिपदेन शास्त्रस्य अभिधेयम् 'प्रमाणम्' उक्तम् "निर्धानिधेयाऽ-शक्याननुष्टेयाशङ्कानिवारणार्थम् । 'विनिश्चयम्' इत्यनेन प्रयोजनम् , निष्प्रयोजनत्वारेका-प्रतिषेधार्थम् । शास्त्रस्य अभिधेयेन वाच्यवाचकछक्षणः प्रयोजनेन च सह साध्यसाधनछक्षणः सम्बन्धोऽपि अर्थतोऽनेनोक्तो वेदितव्यः । तथावदसदादिमादि (तथा च दशदाडिमादि) वाचर्य-समताचोद्यं निरस्तम् । ननु शास्त्रबद् अभिधेयस्यापि प्रयोजनं पृथगेव वक्तव्यम् काकदन्तवदप्र-योजनाशङ्कानिषेधार्यं यथा अन्यत्रोक्तम्—अ''प्रमाणाधीनत्वात् प्रमेयव्यवस्थायाः तद्व्युत्पा-दनार्थमिदमुच्यते'' इति चेत् ; न;सिद्धिशब्दनैच तदप्युक्तम् । यस्मादयं [४क]प्रमाणा (ण) फल्व-वाचिनं सिद्धिशब्दमुपचारात् प्रवर्तयित तस्मादुक्तमेव फल्यम् , मुख्यादते उपचारा[भावा] दिति ।

किमर्थमादौ अभिधेयादिकमुच्यते इति चेत् १ श्रोत्प्रवृत्त्यर्थम् । \*'' कृषीवलादिवत्

<sup>(</sup>१) आदिपदेन छघीयस्त्रयन्यायविनिश्चयौ प्रास्त्रौ । तथाहि-"प्रत्यक्षं विश्वदं ज्ञानं मुख्यसंच्य-षहारतः। परोक्षं शेवविज्ञानं प्रमाणे इति संग्रहः ॥"--रुधी० इस्रो० ३। न्यायवि० इस्रो० ४६९। (२) प्रमाणेत । (३) प्रमाणसंग्रहादी । (४) केश्वित्कृतं व्याख्यानम् । (५) युक्तम् । (६) "सिद्धार्थं सिद्धसम्बन्धं श्रोता श्रोतुं प्रवर्तते । शास्त्राद्ये तेन वक्तन्यः सम्बन्धः सप्रयोजनः ॥ यावस्प्रयोजनेनास्य सम्बन्धो नाभिः धीयते । असम्बद्धप्रलापित्वात् भवेत्तावदसङ्गतिः॥ तस्माद् व्याख्याङ्गमिच्छद्गिः सहेतुः सप्रयोजनः । शास्त्राव-तारसम्बन्धो वाच्यो नाम्योऽस्ति निष्फलः ॥" -मी० इलो० प्रतिज्ञास्० इलो० १७,२०,२५। सम्बन्धाश्चन् बन्धचतुष्ट्यस्य व्यस्तसमस्तरूपेण चर्चा निम्नलिखितप्रन्थेषु द्रष्टव्या-माध्यमिकवृ० ए० ३। हेतुबि० टी० ए० १। स्यायबि० टी० ए० ५। बोधिचर्या० पं० ए० ५। बादस्यायटी० ए० १। तत्त्वसं० पं० ए० २। सम्बन्धवाः पृ० ७। मा० गौद्रपाः शा० भाः पृ०४। न्यायवाः ता० पृ०४। न्यायमः पृ०६। त०। हो ० ए० ३। न्यायकुमु० पृ०२०। प्रमेयक० पृ०२। सन्मति० टी० मृ०२६९। शास्त्रदी० पृ० ४ । स्या० रक्षा० पृ० १४ । जैनतर्कवा० पृ० ११ । रत्नाकराव० पृ० ५ । (७) "अनुक्तेषु सु प्रतिपत्त्विः निष्प्रयोजनमभिधेयं संभाव्येतास्य प्रकरणस्य काकदन्तपरीक्षाया इव । अभक्यानुष्ठानं वा ज्वर-हरतक्षकचुढारत्नालङ्कारोपदेशवत्, अनिभमतं वा प्रयोजनं मातृविवाहकमोपदेशवत्।"-न्यायवि० टी० पृ ७ १४ । (८) "तसात् प्रयोजनसहितं वाक्यं तदर्थो वा न तत् प्रेक्षावता आरभ्यते कर्तुं प्रतिपादयित्ं वा. सद्यथा दश्चदाडिमादिवाक्यम् ।"–हेतुबि० टी० पृ० २। (९) तुल्लना–"प्रमेयसिद्धिः प्रमाणाद्धि"–सांस्य-का ० ४। "उक्तं च प्रमाणाधीनो हि प्रमेयाधिगमः"-प्र० वार्तिकाल० पृ० ३४०। (१०) "तस्मात् श्रोतृ-जनप्रवृत्त्यर्थः प्रयोजनादिवाक्योपन्यासः इति स्थितम् ।" ⊢तत्त्वसं० प० पृ० ६ । "तश्च श्रोतृजनप्रवृत्त्य-र्थंभिति केचित्" -हेतुबि बटी ब्रिंग १ । "तच श्रोतृप्रवृत्त्वर्थमिति कश्चित्" न्यायावता बाव वृत् ए० १। (११) "संशयेनापि प्रवृत्तिदर्शनात् यथा कृषीवलादीनाम्"-तस्वसं० प० ए० ६।

٩o

१५

अर्थसन्देहात् प्रेक्षापूर्वकारिणोऽपि तद्वाक्यात् प्रवर्त्तन्ते" इत्येके । \* "सन्देहात् प्रवृत्तौ किमन्यत्रापि प्रमाणान्येषणेन" इति प्र ज्ञा क र गु सः । \* "तद्वाक्याद् अभिधेयादौ श्रद्धाकुत्हलोत्पादः, ततः प्रवृत्तिः" इति केचित् स्वयूर्थ्याः । तान् प्रति अपरे प्राहः -- यदि न तद्वचनं प्रमाणम् ; कथं ततः श्रद्धायुत्पादेऽपि प्रेक्षावतां प्रवृत्तिः ? इत्ररथा यतः कुतश्चित् स्यात् । प्रमाणं चेत् ; न तत् प्रत्यक्षम् , वचनत्वात् । नाष्यसुमानम् ; वचनस्य अर्थाप्रतिबन्धात् । अत एव नाऽऽगमोऽपि । तत्र ततः प्रवृत्तिरितिः; तत्र (तन्नः) प्रत्यक्षवत् शब्दस्यापि प्रमाणत्वो-पपत्तेर्वक्ष्यमाणत्वाददोषः ।

अथवा, शास्त्रार्थस्य संग्रह्वाक्यमेतत् , अस्मान्निग्रन्धर्नस्थानादस्वा (स्थानादर्था) आदाय व्याख्यायन्त इति ।

तत्र सरूपनिश्चयं प्रमाणस्य तावत् दर्शयत्राह—'सिद्धिश्चेत्' इत्यादि ।
[ सिद्धिश्चेदुपलिध्यमात्रमविसंवादैकहेतोर्विनाः,
निर्णीतेः क्षणिकादिसिद्धिरनुमा न स्यात् स्वयं सर्वथा ।
निर्णीतिर्यदि निर्विकल्पमिखलं न स्यात् प्रमाणं स्वतः,
तस्याश्चेज्जननात् प्रमाणमत एवास्तु स्वतो निर्णयः ॥२॥ ]

सिद्धिः प्रमाणं तत्र फलोपचारात्, कथञ्चित्तादात्म्यनिबन्धनस्व (श्व) प्रमाणफलयोन् रूपचारः । तयोस्तर्हि कथञ्चित्तन्वित् (कथञ्चित्ति) कदाचित् प्रमाणेन फलं कदाचित् फलेन वा प्रमाणं वायदिस्यते (चापदिश्यते) यथा मृद्घटयोः तथातत्त्वे मृद्धियं घटः घट (घटो) वा मृद्दिति । किमर्थः सं इति चेत् ? अन्यमतएवप्रति (मतप्रति) वेधार्थः । औन्येषां हि दर्शनं 'फलात्

<sup>(1)</sup> धर्मोत्तर(द्यः।"अश्रुते प्रकरणे कथितान्यपि न निश्चीयन्ते । उत्तेषु व्वप्रमाणकेध्वप्यभिधेयादिषु संशय उत्पद्मते । संशयाच प्रवर्तन्ते । अर्थसंशयोऽपि हि प्रवृत्यङ्गं प्रेक्षावताम् ।''-न्यायबि० टी० पृ० २ । "आदिवाक्यादेव श्रोतुः शास्त्रप्रयोजनपरिज्ञानमर्थसंशयाच श्रवणे प्रवृत्तिः।" -न्यायम० पृ०६। (२) "उपेयार्थितया सर्वः प्रवर्तननिवर्तने । करोति पुरुषस्तस्य सन्देहश्चेत् कथं प्रमा ॥" ... तत् उपायनिश्चये सित कृषीवलादिवत् प्रामाणिकाः प्रवर्त्तन्ताम् ।''–प्र० वार्तिकाल० पृ० २६ । (३) तुलना–''श्रद्धाकुत्तृहलो-स्पादनार्थं तदित्येके : तद्भ्यनेनैव निरस्तम् ; तस्य प्रभाणस्वाप्रमःणस्वपश्चयोस्तदुःसाद्कस्वाऽयोगात् ।" -त० इलो॰ ए० ४। (४) तुलना-"यम श्रोतुः प्रवृत्यङ्गं श्रद्धायुत्पादनं बुधैः । व्यावर्णितमसन्दिग्धमाहि-वाक्यप्रयोजनम् ॥ तद्प्याप्तोक्तितश्चेःस्यात् वाक्यमेतद् वृथा भवेत् । आक्षाज्ञ्यैव श्रद्धादेः संभवादादि-वाक्यवत् ॥ अन्यथा ह्यादिवाक्येऽपि श्रद्धाद्युःपत्तिकारणम् । वाक्यान्तरं प्रतीक्ष्यं स्याद्नवस्थानदुःखदम् ॥ अनाप्तवचनत्वेऽस्य बालोन्मत्तादिवाक्यवत् । श्रद्धाकुत्हलोत्पत्तिरतः संभाव्यते कथम् ॥"-न्यायवि० वि० प्र० पृष्ठ ५५ । (५) तुलना-"स चार्य शास्त्रार्थंसंग्रहोऽनुवते नापूर्वो विधीयते इति ।" -न्यायभा० ४।२।९ । "अत एव शास्त्रार्थं प्रतिज्ञाप्रतिपादनपरः आदिवाक्योपन्यासः इत्याद्यपि प्रतिक्षिष्ठम्"—सन्मति० टी० ए० १७२। स्या० रहा० पु० १९। (६) "अस्मात् खलु अर्था आदाय आदाय व्याख्यायन्ते ।"-हेत्वि० प्रतिविषयं वृत्तिः प्रत्यक्षम् । वृत्तिस्तु सन्निकर्षौ ज्ञानं वा । यदा सन्निकर्षः तदा ज्ञानं प्रमितिः . यदा क्षानं तदा हानोपादानबुद्धयः फलम् ।''-न्यायभा० १।१।३। "इन्द्रियार्थसप्तिकर्पस्य करणभावाक्षाऽकरणा प्रमाणोत्पत्तिः।" -न्यायवा० पृ० ६ ।

स्वपरम्रहणलक्षणाद् अन्यदेव अचेतनं सन्निकर्षादि प्रमाणम्' इति, तिन्निषेधार्थः। तथाहि—नै प्रमाणं सिन्निकर्षादि अचेतनत्वात् घटादिवत् । न प्रदी[श्रख]पादिना व्यभिचारः; तस्यापि पक्षीकरणात्। अर्थे अव्यपदेश्याव्यभिचारिव्यवसायात्मकघटादिज्ञानहेतुत्वात् प्रमाणं प्रदीपादिः ; तम्र युक्तम् ; प्रामाण्यवत् प्रदीपादीनां तत् (तज्) ज्ञानहेतुत्वस्यापि पैरं प्रत्यसिद्धेः । नै घटादिज्ञानस्य हेतुः प्रदीपादिः, तत्परिच्छेचत्वात्, यद् यस्य परिच्छेचं न तत् तस्य जनकं यथा ईश्वरज्ञानस्य परिच्छेचः प्रसद्सद्वर्गों न तज्जनकः, घटज्ञानपरिच्छेचश्च प्रदीपादिः,घटेन सहैवैकस्मिन् विज्ञाने तस्य प्रतिभासनात् । अथ ईश्वरज्ञानं चेन्नै विषयेण जन्यते, अन्यथा तेनै तैत्परिच्छेदायोगातः ; न तिर्हि तत्सहमाविनां तेनै प्रहणम् अकारणत्वात्', तथा च \*'सर्वः सद्सद्वर्गः कस्यचिद् एकप्रत्यक्षविषयः अनेकत्वाद् अङ्गुलिसमृहवत्'' इति वै व्याहन्यते । 'अजनकानामपि' तेषां तेनै' प्रहणं नान्येषाम्'' इति किंकतो विभागः १ नतु च प्रदीपादेर्घटज्ञानं प्रत्यकारणत्वे वै तद्मावेऽपि १ तत् स्यादिति चेतः ; दृष्टत्वाददोषः । दृष्टं खलु केषाश्चिद्वाति (त्प्राणिवि)शेषाणाम्' अञ्चनादि-संस्कृतलोचनानां वा विद्यावेऽपि रूपज्ञानम् । स्य यदमावेऽपि यद् भवित तत्तस्य कार्यम् अति-प्रसङ्गात् । निराकरिष्यते च चक्षषः तैजसत्वम् । यदि च प्रदीपाद्यभावे न रूपज्ञानम् ; कथं तिर्हे तमःपटलावलोकनम्' ? विद्वात्तर्तितेव तमो [ना]न्यदिति चेतः ; आस्तां तावदेतत्।

स्मान्मतम्-यदा दीपाद्यभावेऽपि रूपज्ञानं तदा अस्य अन्यन् कारणमस्तु, यदा तु

दीपादिभावे तदा तदेव, अन्यथा सत्यस्वप्ते चक्षुषोऽभावेऽपि <sup>२१</sup>तज्ज्ञानं, दृष्टमिति सर्वदा <sup>२२</sup>तद्[५क] कारणम् अतीन्द्रिय (इति, \*''इन्द्रियें अमनसी तरकारणम्'' [लघी०स्व०३छो० ५४] \*''अती-न्द्रियप्रत्यक्षम्" [लघी० स्व० स्हो० ६१] इति<sup>२४</sup> च विरुध्यते इति ; तदपि न सारम् ; यदि खल घटादिना सह दृश्यमानोऽपि दीपादिः तज्ज्ञानस्य हेतः,तिह घटादिरपि प्रदीपादिज्ञानहेतरिति (१) "सक्षिकपोंदेरज्ञानस्य प्रामाण्यमनुषपन्नमर्थान्तरवत्"-लघी० स्व० १।३। "ज्ञानं प्रमाणं नाज्ञानिमिन्द्रियार्थसिकर्पादि।"-प्र० वा० मनोरथ० प्र० ३। (२) "तस्मात् कर्रुकर्मन्यतिरिक्तमन्यभि-चारादिविद्योपणकार्थंप्रमाजनकं कारकं करणमुच्यते, तदेव च तृतीयया व्यपदिशन्ति दीपेन पश्यामि चक्षचा निरीक्षे लिक्षेन बुध्ये शब्देन जानामि मनसा निश्चिनोमि इति।"-न्यायम० ए० १४। (३) जैनं प्रति। (४) ''आलोकोऽपि न कारणं परिच्छेयावादर्थवत्।''-लघी० स्व० श्लो० ५५। परीक्षामु० २।६। प्रमाणमी० १।१।२५ । (५) प्रदीपितोऽयं घट इत्याकारकविज्ञाने । (६) प्रदीपस्य । (७) 'चेन्न' इति पर्द व्यर्थमत्र । (८) ईश्वरज्ञानेन । (९) विषयपश्चिद्धेदायोगात् । (१०) ईश्वरज्ञानेन । (११) समसमय-वर्तिनां कार्यकारणभावाऽभावात् । (१२) तुलना-सदसद्वर्गः कस्यचिदेकज्ञानालम्बनोऽमेकत्वात् पञ्चाङ्ग ळवत् इत्यत्र ...... ''-प्रमेयक० पृ० १४२ । सन्मति० टी० पृ० ४७७। (१३) सहभाविनामपि । (१४) ईश्वरज्ञानेन । (१५) खरविषाणादीनाम् । (१६) प्रदीपाभावेऽपि । (१७) मार्जारादीनाम् । (१८) प्रदीपाद्यभावेऽपि । (१९) "नहि तमः चक्षुज्ञीनप्रतिषेधकं तमोविज्ञानाभावपञ्चात्।"-लघी० स्व० श्लो० ५६। (२०) "तमसो निष्पत्यनभिक्छसेः। रूपवत्त्वेन हि तमो दृश्यं स्थात् , तचानेरुद्रश्यारव्यं सचाक्षुपं भवेत् । न च द्रव्याणि सन्ति, सन्ति चेह्रिवाध्यारभेरन् अन्धानामित्र नीलिमाभिमानः नभस एवेत्युक्तम् ।'' -प्रकः पः पुरु १४३ । तन्नरहः पुरु २१ । "आलोकज्ञानाभावस्तम इति प्रभाकराः परिभावयन्ति ।" प्रकार सेतुर पूर ४२ । न्यायकुमुर पूर ६६३ । (२५) रूपज्ञ।नम् । (२२) चक्षुः। (२३) "ततः सुभाषि-तम्-इन्द्रियमनसी कारणं विज्ञानस्य अर्थो विषयः ।"-क्ष्यी० स्व० श्लो० ५४ । (२४) "अर्तोन्द्रियप्रत्यक्षं पुनः ब्यवसायात्मकं स्फुटमवित्रथमतीन्द्रियमव्यवधानं लोकोक्तरमात्मार्थविषयम् ।"-लघी०स्व०श्लो० ६९ ।

चक्षुरिव रूपप्रकाशनात् तैजसः स्यात् । प्रत्यक्षादिबाधनमन्यत्रापि । यदि पुनः केवलोऽपि प्रदीपादिः समुपलभ्यते इति न घटादिः तैज्ज्ञानहेतुः; प्रदीपादिरपि घटादिज्ञानस्य हेतुने स्यात् तस्यापि<sup>3</sup> केवलस्य उपलम्भ(म्भात्) इत्युक्तम् । यथैव च केषाश्चित् प्रदीपाद्यालोकमन्तरेण न घटादिरूपज्ञानं तथा केषाश्चिन्नक्तव्यराणाम् अन्धकारमन्तरेणापि न तज्ज्ञानमिति तदिपि<sup>3</sup> तद्धेतुरिति

क्ष्मात्तेत्तसं चक्षुः स्पादीनां मध्ये रूपस्यैव प्रकाशकत्वात् प्रदीपवत्।" [प्रव्व्योवपृत् २५६]
ईत्यस्य अनेन व्यभिचारः । अथ [न] अन्धकारः तद्धेतुः ; आलोकोऽपि न भवेदिति 'प्रदीपवत्' इत्यस्य निदर्शनस्य साधनश्च्यता । तन्न प्रदीपादिना व्यभिचारः । ननु न वेदनत्वेनं प्रामाण्यं व्याप्तं येन तदभावे न भवेत , अपि नु यथार्थज्ञान[जन]कत्वेन । तच्च प्रदीपादिपरिहारेण सन्निकर्षादावस्तीति स प्रमाणमस्तु इति चेत् , न; सन्निकर्षस्य ज्ञानं प्रति हेनुत्वस्य निषेत्स्य१० मानत्वात् । केवलमिन्द्रियमवशिष्यते । तदिपि न प्रमाणम् ; तद्धेतुत्वेऽपि विचेतनत्वात् यटादिवदिति चर्चितं प्र मा ण सं प्र ह भा ष्ये । ततः 'प्रमाणे फलोपचारः नतो भिन्नप्रमाणनिषेघव्य(धार्थः)' इति सूक्तम् ।

ततः सिद्धिः प्रमाणम् । चेत् यदि । किं तत् १ इत्याह—उपरुव्धि [५ख]मात्रम् इति । उपरुभ्यते अनया वस्तुतत्त्वमिति उपरुव्धिः अर्थादुत्पन्ना तदाकारा च बुद्धिः सैव तन्मा-१५ त्रम् । कथं तत्प्रमाणमिति १ अत्राह—अविसंवादैकहेत्नोः इत्यादि। अविसंवादः अर्थतथाभावः तस्य एकः प्रधानभूतः एकसंख्यायुक्तो वा हेतुः कारणं या निर्णातिः यथार्थो विकल्पः तस्या विना तामन्तरेण । एतदुक्तं भवति—तद्किञ्चित्करं संशयकरं विपर्ययकरं यथार्थिनिर्णयकरं चेति चत्वारः पक्षाः । तत्र उत्तरपक्षे 'तस्याश्चेजननात्' इत्यादिदृष्णमिभधास्यते इति । अन्यत्र पक्षत्रये यदि प्रमाणमिति । तत्र दृषणमाह—क्षणिकादिसिद्धिः इत्यादि । श्चणिक इति भावप्रधानो निर्देशः । ततः श्चणिकत्वम् आदिर्यस्य ज्ञानत्वादेः साधनादिभिन्तस्य तत्तथोक्तम्, तस्य सिद्धिः प्रमाणम् अनुमा अनुमानं न स्यात् तत्साधकं न भवेत् , प्रत्यक्षमेव स्थात् नीलादिवत्तस्थापि तते एव प्रतीतेः सर्वथा सारूत्यात् । कस्य १ इत्यत्राह—स्वयम् आत्मनो बौद्धस्य । वतः समारोपव्यवच्छेदकरणात् स्यादिति चेत् ; अत्राह—[सर्वथा] सर्वेण श्चणिकादिसाधनप्रकारेण वा अन्येनापि समारोपव्यवच्छेदप्रकारेणापि 'न स्यात्' इति सम्बन्धः । कुतः १ "तद्वयवच्छेद- कत्वात् । तथाहि—न समारोपव्यवच्छेदकृद् अनुमानम् अविकल्पकत्वात् प्रत्यक्षवत् । अतिकल्पकत्वं व \* पर्वित चैत्तानाम् आत्मसंवेद [नं] प्रत्यक्षमिविकल्पकम्'' [न्यायविव १।१०]

<sup>(</sup>१) प्रदीपादिज्ञानहेतुः। (२) घटस्यापि। (३) तमोऽपि। (४) "तच्च तैजलं रूपादिषु मध्ये नियमेन रूपच्यञ्जकत्वात्। यद्यत् रूपादिषु मध्ये नियमेन रूपच्यञ्जकत्वात्। यद्यत् रूपादिषु मध्ये नियमेन रूपच्यञ्जकं तत्तेजलं यथा प्रदीपम्, तथा च रूपादिषु मध्ये नियमेन रूपच्यञ्जकं चक्षुः तसात्तेजलमिति।"—प्रशः व्यो० पृ० २५६। "तैजलवं तु तस्य रूपादिषु मध्ये नियमेन रूपस्यैवाभिव्यञ्जकत्वात् प्रदीपवत्।" —प्रशः कन्द्र० पृ० ४०। प्रशः किरणा० पृ० ७३। वैशे उप० पृ० १२८। (५) ज्ञानत्वेन । (६) तेपामिन्द्रियाणां ज्ञानहेतुत्वेऽपि। (७) विगतचेतनत्वात्, अचेतनत्वादित्यर्थः। (८) क्षणिकत्वस्यापि। (६) प्रत्यक्षादेव। (१०) नीलाहौ। (१९) समारोपाऽन्यवस्छेदकत्वात्। (१२) "चित्तमर्थमात्रग्राहि, चैता विशेषावस्थाग्राहिणः सुखाद्यः .....नास्ति सा काचित् चित्तावस्था यस्यामात्मनः संवेदनं प्रत्यक्षं न स्यात्।"—स्यायिकि दी० पृ० ६४।

ę

www.jainelibrary.org

इत्यभिधानात् । अथैतन्नेष्यते [६क] तर्हि तद्वत् सर्वचेतसाम् आत्मसंवेदनं सविकल्पकं भवेत् । तत्र दूषणं वक्ष्यते-'निर्णोतिर्येदि' इत्यादि ।

ननु च अभ्यासद्शायां भाविनि प्रवर्तकं प्रत्यक्षमविकल्पकमपि समारोपव्यवच्छेदकम्, अतोऽनैकान्तिको हेतुरिति चेत् ; न; तदा नीलादौ स्वयमेत्र तद्भावात् । क्षणक्षयादौ तु सीऽस्त्येव कथमन्यथा प्रत्यक्षमविसंवादि तदा स्यादिति यत्किञ्चिदेतत् ।

ननु भवतु खरूपे तैन्निर्विकल्पकम् अर्थे तु विकल्पकम्, अतो भावा(भागा)सिद्धो हेतुरिति चेत्; किं पुनस्तस्य तात्त्वकं रूपद्वयमस्ति ? तथा चेत्; तद्वत् क्रमेणापि एँकस्य रूपद्वयसंभवात् न क्षणिकज्ञानं (ने) नीत्वा(ठा)दिज्ञानवत् सँमारोप इति कथं तद्वयवच्छेद-करणात् सत्प्रमाणम् ? अथ कल्पितं तत्र "तस्य सविकल्पकं रूपम्; सुस्थितं तर्हि भागासिद्धत्वम्, कृतकत्वस्याप्येवं भागासिद्धत्वप्रसङ्गात् , वेदे कल्पनया अकृतकत्वस्य भावात् शब्दमात्रस्य अनि- १० त्यत्वसाधने । कथं वा तैत् कल्पितं समारोपं व्यवच्छिन्दात् ? निंह माणवके अग्नित्वं कल्पितं शीतं व्यवच्छिनत्ति । तद्वयवच्छेदोऽपि तादश एवेति चेत्; ततः तत्प्रमाणत्वमपि तादशं प्रसक्तिमिति कृतः परस्यं तत्त्वव्यवस्था ? प्रतिभासाद्वैतस्य तत एव [सिद्धिरिति] चेत्; तिष्ठतु तावन्देतत् । ततोऽसुमानगतसविकल्पकस्वभावात् तैद्वयवच्छेदम् इत्यता (इच्छता) स तात्त्वकोऽभ्यु-पगन्तव्य इति स एव दोषः समारोपाभावछक्षणः । वक्ष्यते च-- \*'प्रतिभासीक्यनियमे'' १५ [सिद्धिवि० १।११] इत्यादि ।

भवतु वा अनुमानं कीद्रशमि [६ख] तथापि नातः समारोपनाशः; "तस्याऽहेतुत्वोप-गमात् । अथ अनुमानसिन्धानात् पूर्वसमारोपक्षणस्य उत्तरसमारोपोत्पादने असमर्थस्य भावात् पूर्वस्य स्वयमेव "तत्क्षणस्य नाशाद् "उत्तरस्य कारणामावेन अनुत्पादात् एवमुच्यते—'अनुमानेन समारोपो नाशितः' इति प्रदीपेनेव तमः; तिई कुतिश्चिदेशसिन्नधानात् यथार्थसु(शु)क्त्यादि- २० विकल्पे सित पूर्वपूर्वरज्ञतादिसमारोपक्षणानाम् उत्तरोत्तरक्षणोत्पादने असमर्थानामुख्यात् तथा सै प्रमाणं किन्न स्यात् यतो द्वे एव प्रमाणे स्याताम् ? तदुक्तम्—

# \*''समारोपच्यवच्छेदाचन्वस्त्यधिगतेरपि । तत्पृष्ठभाविनो युक्ता विकल्पस्य प्रमाणता ॥'' इति ।

तन्न समारोपव्यवच्छेदादनुमानं प्रमाणम् । दर्शनानिर्णातार्थनिर्णयात् स्थादिति चेत् ; २५ अत्राह-निर्णातिर्थदि इत्यादि । अस्यायमर्थः-अनुमान(नात् ) दर्शनानिर्णातक्षणिकादि-निर्णातेर्यतस्ततो यदि चेत् क्षणिकादिसिद्धिरिति सम्बन्धः । अत्र दूषणमाह-निर्विकल्पम् इत्यादि । निर्विकल्पम् अविकल्पकं दर्शनमस्तिलं चे तुर्विधमिप न स्थात् न भवेत् प्रमाणम् स्वतो बौद्धस्य । अत्रायमिमिप्रायः-यथा दत्तेना (दर्शनेना) निर्णातस्य क्षणिकादिनि (देनिं) र्णयात्

For Personal & Private Use Only

<sup>(</sup>१) समारोपव्यवच्छेदाभावात् (२) अभ्यासावस्था । (३) अनुमानम् । (४) आत्मादेः । (५) नित्यत्वादिसमारोपः। (६)अर्थं रूपे अनुमानस्य । (७) अनुमानम् । (८)बौद्धस्य । (९) समारोपव्यवच्छेदम् । (१०) नाशस्य निर्हेतुकत्वस्वीकरात् । (११) समारोपक्षणस्य । (१२) समारोपस्य । (१३) शुक्त्यादिः विकल्पः। (१४) इन्द्रियमानसस्वसंवेदनयोगिप्रत्यक्षलक्षणम् ।

तत्र अनुमानं प्रमाणं न दर्शनं तथा तेनं अनिर्णीतस्य नीलादेनिर्णयात्तत्रे विकल्प एव तत्रष्ठभावी प्रमाणं स्यात् न दर्शनमिति सौगतानाम् उपलब्धिमात्रं चेत् प्रमाणम् क्षणिकाद्यनुमानं न स्यात् अर्थनिर्णीति[ः] निर्विकल्पमित्रले न भवे[७क]दितीतः सरदतः(सर इतः) पाश इति प्राप्तम् ।

नतु अ''यँत्रैव जनयेदेनां तत्रैवास्ये प्रमाणता'' इति नीलादिक्षणिकादिविकल्पातुमान-५ जननात् प्रमाणमविकल्पकमिति धँ मों त्त र- प्रँ ज्ञा क र गु प्रौ; तत्राह—तस्याश्चेत् इत्यादि । तस्याः विकल्पातुमानयोनिर्णातेश्चेत् यदि जननात् प्रमाणम् 'अविकल्पकम्' इति सम्बन्धः । अत एव यत एव निर्णातिजननादिवकल्पमपि प्रमाणं न स्वतः अतोऽस्मादेव कारणाद् अस्तु भवतु स्वत आत्ममैव निर्णयो विकल्पः अनुमानार्ल्यः, यद्वलाद् दर्शनस्य प्रमाणता वरं तेस्यैव सास्तु इति भावः ।

१० अथवा 'अनस्यासे दृश्यक्ष्पिक्षक्षम (जम) नुमानं प्राप्ये क्ष्यादों अस्यासे निर्विकत्यकमध्यक्षम, न चान्या दशाऽस्ति यस्यां विकल्पः प्रमाणं स्यात्, स एव चेष्यते जैनैः, तत्कथमुच्यते— अस्यायमर्थः — सिद्धिः प्रमाणं चेत् यदि उपलिष्टिभान्नं पूर्वापराकारश्च्यं
सध्यदर्शनमात्रम् उपलिष्धसात्रम् । अत्र दृष्णमाह— क्ष्मिणिकादिसिद्धिः इत्यादि । क्षणिकप्रहणं
१५ साधनादिमित्रसाध्यलक्षणम्, आदिशन्त्रने अग्न्यादीनां परिष्रहः, तेषां सिद्धिः प्रमाणम् अनुमानं (न) स्यात्—नोत्पद्येत स्वयम् आत्मनैव गृहीतप्राहित्वेन । एतदुक्तं भवति— अ''यशा दृश्यप्राप्ययोर्भेदः तथा दृश्यस्य दर्शनस्य च प्रत्यवयं भेदात् न कस्यचिद्रर्शनम्'' इत्युक्तं
प्रमाणम्, अनुमानस्यैव अभ्यासोपगमात् । संवृत्यां स्यादिति चेत् [७ख] अत्राह—सर्वधा पर२० मार्थप्रकारेणेव संवृतिप्रकारेणापि न स्यात् कस्यचिद्र (दनु) भवस्याभावे संवृतिविकरूपाभावात्
''तत्पूर्वकत्वादस्ये । कदामानं (कदाऽनुमा न) स्यात् १ इत्यत्राह—अविसंवादेकहेतोः इति । पक्षहेनुदृष्टान्तानां याधात्म्येन प्रतिपत्तिरिवसंवादः, तस्य एकहेतोः पक्षादिप्रतिपत्तिपत्तिकत्यान्यकत्वादिति भावः । भवनु दृश्यस्य सभेदस्य प्रहणात् तत्र सविकल्पकं दर्शनं प्रमाणं न पूर्वापरको-

<sup>(</sup>१) दर्शनेन । (२) नीलादौ । (३) यस्मन् नीलाद्यंशे । (४) विकल्पबुद्धिम् । (५) निर्विकल्पस्य । उद्धतोऽयम्—प्रमेयक० पृ० ३५। सन्मति० टी० पृ० ५१२। न्यायवि० वि० प्र० पृ० ५२३। शास्त्रवा० टी० पृ० १५१। (६) "तस्माद्ध्यवसायं कुर्वदेव प्रत्यक्षं प्रमाणं भवति ।"-न्यायवि० टी० ११२। (७) "प्रत्यक्षं सिन्निहितरूपादिमात्रप्राहि विकल्पान्तरेणैकत्वाध्यवसायं सित प्रवर्तकम्"-प्र० वार्तिकाल् १० २१६। तुल्ना-"अविकल्पमि ज्ञानं विकल्पोत्पत्तिशक्तिमत् । निःशैपव्यवहाराङ्गं तद्द्वारेण भवन्त्यतः॥"-तत्त्वसं० श्लो० १३०६। (८) प्रमाणम् । (९) विकल्पस्यैव । (१०) "यत्र भाविमतिस्त्रत्रानुमानं मानिमध्यते । वर्तमानेऽतिमात्रेण वृत्तावध्यक्षमानता ॥"-प्र० वार्तिकाल् १० २०८। (११) प्रमाणम् । (१२) अभ्यासे । (१३) कल्पनया । "प्रमाणमन्तरेण प्रतित्यभिमानमात्रं संवृतिः"-प्र० वार्तिकाल् ३।५ । "असद्भूपपदार्थाल्म्बना हि संवृतिः तत्त्वसंवर्णात् ।"-प्र० वार्तिकाल् १० २०३। (१४) अनुभवपूर्वकत्वात् । (१५) संवृतिविकल्पस्य ।

ट्योरिति चेत्; अत्राह—'निर्णातियेदि' इत्यादि मध्यक्षणस्य सभेदस्य प्रहणात् तत्र निर्णातिः सिवकस्पकं दर्शनं यदि प्रमाणम्; अत्र दूषणम्—अविकल्पमस्वलम् अभ्यासजमपि न केवलमन्यत् स्याद् भवेत् अप्रमाणं स्वतो बौद्धस्य अक्रमेणैव (णेव) क्रमेणापि सभेदभावं-भवाद् (अभेदसंभवात्) इति भावः । ननु च स्वरूपे पररूपे वा अक्रमेण क्रमेण[वा]स्वलक्ष-णदर्शनमविकल्पकम्, तत्पृष्ठभाविनी तु विकल्पबुद्धिः अनुमानादिव्यवहारमारव (रच)यति, तद्ध- ५ शात् र्तत् प्रमाणमिति चेत्; अत्राह—तस्थाइचेदः इत्यादि । गतार्थमेतत् ।

अथचेत्कमिद्म (अथवेत्थमिद्म्) अवतार्य एवं व्याख्येयम्-अप्रमाणव्यवच्छेदत्वं प्रमाणलक्षणमुच्यते । न च व्यवच्छेदाभत्रमाणमस्ति । द्विचन्द्रादिद्र्शनमस्तीति चेतु : कृतस्तदप्रमा-णम् ? वाध्यमानत्वान् : न : सर्वथा तैदयोगादिति, जाग्रदर्शनवद् हिचन्द्रादिदर्शनमपि प्रणं (प्रमाणं ) न वा किञ्जिदिति व्यवच्छेदाभावात् 'वक्ष्ये सिद्धिविनिश्चयम्' इत्यन-[८क] १० र्थकमिति चेत् ; अत्राह—सिद्धिइचेद इत्यादि । सिद्धिः प्रमाणं चेद यदि उपलब्धि-मात्रम् बुद्धिसामान्यम् । कथं तत् प्रमाणम् १ इत्याह्-अविसंवादैकहेतीः इत्यादि । गता-र्थमेतद्रि । इदमत्र तात्पर्यम्-'अविसंवादिनी बुद्धिः प्रमाणं नान्या' इति विभागमनपेक्ष्य तैनमात्रं यदि प्रमाणभिति ; अत्र दूषणमाह-**क्षणिकादिसिद्धिः** इत्यादि । क्षणिक आदिर्यस्य पराभ्युपगततत्त्वस्य तत्त्रथोक्तम् तस्य सिद्धिः तत्सम्बन्धनीयं प्रमाणमनुमानं (माँ न) स्यात् । अय- १५ मभिप्रायः-यदि ज्ञानमात्रं प्रमाणं तर्हि नीलादाविव स्थूलादाविप प्रत्यभिज्ञानादि प्रमाणमिति तेन बाधितविषयत्वात् शब्दादौ क्षणिकाद्यनुमा न प्रमाणम् । न च एकत्र परस्य अनेकप्रमा-णम् अर्थवत् , र्अंनभ्युपगमात् । अथ बाध्यमानत्वात्र स्थूलादिज्ञानं प्रमाणम् : तर्हि अबाधितं ज्ञानं प्रमाणियतन्यम् , न सर्वम् । तथा चेत् ; अत्राह-'निर्णीतिर्यदि' इत्यादि । अवाधिता प्रतीतिः अविसंवादैकहेतः निर्णीतिर्यदि प्रमाणम् निर्विकरूपं विकरपात निर्णीतिभेदा- २० त्रिष्कान्त (न्तं) संवेदनमात्रम् अखिलं निरचशेषं न स्थात् प्रमाणं स्वतो बौद्धस्य किन्तु संवेदनविशेषः 'स्यादिति प्रतिज्ञाहानिः तस्य ।

यदि वा, य एवमाह प्रमाभङ्गवादी प्रज्ञा कर गुप्तं (प्तः) - \* "न प्रतिभासाद्वैतात् परं तत्त्व-

<sup>(</sup>१) निर्विकल्पकम् । (२) वाध्यमानत्वायोगात् । (३) बुद्धिमात्रम् । (४)अनुमा-अनुमानं प्रमाणं न स्यादित्यर्थः। (५) बौद्धस्य । (६) एकस्मिन् प्रमेये अनेकप्रमाणानां प्रवृत्त्वनस्युपगमात् । (७) प्रमाणम् । (४) निर्णीतिजनकत्वात् । "उपलिश्वहेतुश्च प्रमाणम्"-स्यायमा० २।१।११।(१०) सन्निक्षांदि । (१३)परनिरपेक्षा । (१२) निर्णीत्यभावे । (१३) सन्निक्षांदिसद्वावेऽपि । (१४) सिद्ध्यभावात् । (१५) स्यादिति सम्बन्धः । (१६) चश्चःसंयुक्ते घटे रसस्यापि समवायात् ।

मस्ति, इति न तत्र किश्चित् प्रमाणम् , तैदद्वैतस्य च स्वसंवेदनाध्यक्षसिद्धत्वात् न तत्र विप्र-तिपत्तिरप्रतिपत्तिर्वा यत्तिकासार्थं प्रमाणलक्षणप्रणयनम् । अतो व्यर्थमेतद्यक्ष(त्-अध्यक्ष'') इत्यादिः, तत्राह-सिद्धिइचेत्। इदमत्र चिन्त्यते-सर्वविकल्पातीतप्रतिभासो वा तत्रै प्रमाणं स्यात्, 'घटमहं वेद्मि' इत्यादि प्रतिभासो वा ? तत्र प्रथमपक्षं दृषयन्नाह-सिद्धिः प्रमाणं चेत् यद्येका-<sup>५</sup> नेकत्वादिभेदशून्यं प्रतिभासमात्रम् **उपलब्धिमात्रम्** उपलम्भनम् उपलब्धिः, सैव तन्मात्रम् । यदुक्तम्-\*''प्रतिभासः प्रतिभास एवेति कथं तत्प्रमाणम् ?'' इतिः अत्राह्-'घटमहं वेद्वि' इत्यादि प्रतीतिः निर्णीतिः तस्या विना तामन्तरेण तद्भावः । कथम्भूतायाः ? अवि-संवादैकहेतोः अविप्रतिपत्तेरेकस्य हेतोः । भवत्वेवं को दोष इति चेत् : अत्राह-क्षणिका-दिसिद्धिः क्षणिक आदिर्यस्य सारूप्यसन्तानान्तरादेः तस्य सिद्धिः प्रमाणं पराभ्यपगताऽन्ममा १० न स्यात स्वयं सौगतस्य तद्वतु पुरुषोपलब्धिर(ब्धेर)निवारणेन तैया बाधनादिति मन्यते । संवृत्या सा प्रमाणमिति चेत् : अत्राह-सर्वेथा परमार्थप्रकारेणेव संवृतिप्रकारेणापि न स्यात् , तद्वत् नित्येश्वरायनुमानमपि प्रमाणं स्यादिति निरूपिष्यते । निर्णातिरेव तर्हि प्रमाणमिति चेत् ; अत्राह-निर्णीतिः स्वपरव्यवसायात्मिका बुद्धिः [९क] यदि प्रमाणम् निर्विकरूपम्-'अहमिति ज्ञानं श्राहकं श्राह्यो घटादिः तद्व चवसायः फलम्' इति विकल्पो भेदः तस्मान्निष्कान्तम् अद्वयवेदनं १५ न स्यात प्रमाणं स्वतः स्वरूपेण । ततो "यदुक्तम्-\*"प्रमाणमविसंवादिज्ञानम् इत्यादि व्यवहारेण प्रमाणलक्षणमुक्तम्, अज्ञातार्थप्रकाशो वेति परमार्थेन, प्रमाणान्तरेण अज्ञातस्य अद्वयप्रतिभासार्थस्य आत्मवेदनस्य एवमभिधानात् ।" इति ; तन्निरस्तम् । शेषं पूर्ववत् व्या-ख्येयम् । ननु च यदि नीलादिः अर्थतर्द्धिम (अर्थः न) तद्व यतिरेकेण <sup>द</sup>तद्वाहकमस्ति अनुपल-म्भात् , शरीरसुखादेः प्रमेयत्वेन तद्बाहकत्विमिति कथं निर्णितिः प्रमाणिमिति चेत् ; न ; आ-२० त्तोत्तरस्य अनन्तरं च विश्वमाणत्वात् ।

का पुनरियं सिद्धिः प्रमाणात्मनि या उपचारात् प्रवर्तत इति चेत्; अत्राह-'प्रमाणस्य' इत्यादि ।

## ["प्रमाणस्य फलं साक्षात् सिद्धिः स्वार्थविनिश्चयः। प्रतिपत्तुरपेक्ष्यं यत् प्रमाणं न तु पूर्वकम् ॥३॥

२५ स्वयुत्तिः - यथास्वं प्रमेयस्य व्यवसायो यतस्तदेव स्वतः प्रमाणम् । ज्ञानं प्रमाणम् अन्यतः

<sup>(</sup>१) "परमार्थश्चाद्वैतरूपता,तःप्रकाशनमेव प्रमाणम् । तथा च प्रत्ययादिस्वरूपस्य स्वतो गितिस्ति"
-प्र० वार्तिकाळ० २१५ । प्र० ३० । "विचार्यमाणं सकळं विशीर्यते नाद्वैतादपरं तत्त्वमस्ति ।"-प्र० वार्तिकाळ० २१६ । प्र० ३१ । (२) प्रतिभासाद्वैतस्य । (३) प्रतिभासाद्वेते । (४) अनुमा-अनुमानं न स्यात् । (५) निःयैकश्चस्ररूपपुरुषोपळञ्थ्या । (६) क्षणिकादिसिद्धिः । (७) "अज्ञातार्थप्रकाशो वा-अथवेदं प्रमाणलक्षणम्, प्रकाश्यतेऽनेनेति प्रकाशः, अज्ञातस्यार्थस्य प्रकाशकं ज्ञानं प्रमाणम् । अथवा अर्थशब्देन परमार्थं
उच्यते । अज्ञातार्थप्रकाश इति परमार्थंप्रकाश इत्यर्थः । परमार्थश्चाद्वैतरूपता, तथ्यकाशनमेव प्रमाणम् ।
तथा च प्रत्ययादिस्वरूपस्य स्वतो गतिरिति, उक्तञ्च प्रामाण्यं व्यवहारेणेति । तत्र पारमार्थिकप्रमाणलक्षणमेतत्, पूर्वं तु सांव्यवहारिकस्य ।"-प्र० वार्तिकाळ० पृ० ३० । (८) नीलादिप्राहकम् । (९) दत्तोत्तरस्य ।
(१०) तुलना-"अत एवोक्तम्-प्रमाणस्य साक्षारफलं सिद्धिः स्वार्थविनिश्चयः ।"-प्रमाणनि० पृ० २ ।

प्रवृत्तौ अविसंवादिनयमायोगात् । तद्धे तुत्वं पुनः सिन्नकर्पादियम्न दर्शनस्य । अभ्रान्तत्वेऽपि सर्वथा निर्णयवशात् प्रामाण्यसिद्धेः कथित्रत् तदात्मकत्वं तत्त्वबुद्धेरम्युपगन्तव्यम् । अन्यथा तद्फलमसाधनमसतो न विशेष्येत । अकिश्चित्करसंशयविपर्ययव्यवेद्धेदेन निर्णयात्मकत्वं नान्यथा । अनिधगतार्थाधिगन्तृ विज्ञानं प्रमाणमित्यपि केवलमनिर्णातार्थनिर्णातिरभिधीयते, अन्यथा अतिप्रसङ्गात् । अधिगतमात्रस्य विसंवादकस्य साध- ५
नान्तरापेक्ष्यगोचरस्य साधकतमत्वानुपपत्तेः । तदनधिगतस्वलक्षणाधिगतावपि दृष्टे
प्रमाणान्तराप्रवृत्तिप्रसङ्गात् । समानभृतसमारोपव्यवच्छेदे संवृत्यनुमानयोर्न कश्चिद्विशेषः ।
साक्षादनुभवादुत्पत्तिः महानपराधः । प्रतिपत्तुरुत्तरं प्रमाणं तत्साधनभावात् न तु पूर्वकम् ,
अनुमानेऽप्येवं प्रसङ्गात् । ]

प्रमाणस्य करणविशेषस्य यत् फलं साक्षाद् अन्यवहितं न न्यवहितं हानादिबुद्धिलक्ष- १० णम् । तत् किम् १ इत्यत्राह्-सिद्धिः इति । सिद्धिशब्दवाच्यम् । ननु <sup>१</sup>तत्र आचार्याणां विप्रतिपत्तिद्देंगात् किं तत्फलमिति पृष्ट इव तद्दर्शयन्नाह-स्वार्थविनिञ्चयः इति । स्वं च विज्ञानस्वरूपम् अर्थरच घटादिः, यदि वा, स्वोऽर्थः स्वग्रहणयोग्यो भावः तयोः तस्य वा विनिश्चयोऽकिञ्चित्करत्वौदिञ्यवच्छेदेन तद्प्रहणम् । द्वितीयञ्याख्यानेन घटाद्यर्थाप्राहिणीनां संखादिवित्तीनामपि स्वरूपार्थनिञ्चायकत्वेन प्रमाणत्वसुक्तं वेदितव्यम् । नतु न नीलादिव्य- १५ तिरेकेण अपरमस्ति<sup>3</sup> यस्य स्वार्थविनिश्चयः फळं स्यात् । नीळादिरेवेति चेत् ; [५ख] न ; र्तस्य स्वनिञ्चऽयेपि अर्थनिञ्चयाभावात ततोऽन्यस्य अर्थस्योभावात् 'स्वार्थविनिञ्चयः' इत्य-तुपपन्नम् । 'अथ द्वितीयं व्याख्यानमाश्रित्य एतयुक्तमित्युच्यते ; न ; तत्र विक्रप्तिवादो भ[व] तोऽनिष्टं स्थात् , नीलादेः स्वयाद्वकत्वेन ज्ञानतापत्तेः । शरीरसुखादि "ततः परम् , "तस्य स्वरूप-वत् नीलादाविप प्रवृत्तेरयमदोष इति चेत् ; न ; शरीरस्य नीलादिवत् प्रमेयत्वात् , सुखादेश्च 🚜 नीलादियाहकत्वानभ्यपगमात् न "स्वार्थेत्यादि युक्तमिति चेत् ; न ; अहमहिमकया प्रतीय-मानायाः संवित्तेः 'ततोऽन्यस्याः अयत्माये (अभावे) नीलादौ कः समाश्वासः सुखादौ वा १ यत 'इदं स्यात्- \*''नीलादि ज्ञानं प्रतिभासमानत्वात् सुखादिवत्'' इति । नन्यस्तु अह-म्प्रत्ययः न तु 'स्थूछोऽहं कुशोऽहम्' इति शरीरसामानाधिकरण्येन प्रतीतेर्ने शरीराद् भिद्यते अपि तु तदेव, अविकास च नीलासमाहकत्वमुक्तमिति चेत् ; न ; चार्वाकमतचर्नणे चर्नणमस्य भविषयति ३५ इति किमन्नेवोत्सुकिमन (त्सुक्येन) ? भवत्वयं <sup>१३</sup>ततो भिन्नः ; तथापि कथं नीलादेर्शाहक इति चेत ; कथं स्वरूपस्य <sup>१ १४</sup>तत्र <sup>१५</sup>तस्य प्रतिभासाच्चेत् ; नीलादेरप्यतै<sup>६</sup> एव प्राहकोऽस्तु, तथा च लौकिकी प्रतीति:-'नीलमहं बेद्धि पीतमहं बेद्धि' इति । ततो यदुक्तम्-\*''यदि समानकालस्य

<sup>(</sup>१) फले। (२) आदिपदेन संशयिवपर्ययौ ब्राह्मौ। (३) ब्राहकस्। (४) नीलादेः। (५) नीलादेः। (६) शरीरसुखादेः। (७) स्वार्थविनिश्चय इति। (८) नीलादेभिन्नाया इति। (९) "यथा च न सुखादि व्यतिरेकेणापरं विज्ञानं तथा नीलादिन्यतिरेकेणापि" –प्र० वार्तिकाल० ३।३८७। (१०) नीलादेः परः। (११) शरीरस्बरूपमेव। (१२) शरीरस्य च। (१३) शरीरादेः। (१४) अहम्प्रत्यये। (१५) स्वरूपस्य। (१६) प्रतिभासादेव।

नीलादेः ग्राहकः ; नीलादिः 'तस्य स्यात् अविशेषात्'' 'इतिः तन्निरस्तम् । यदि हि समानकाल्य्वादेकस्य धर्मः सर्वस्य स्यात् ; तर्हि चित्रे नीलाकारवत् नील्या पीताद्याकारेऽपि स्यात् पीताद्या[१०क]कारता वा नीले, ततः कथं चित्रं नाम, यतः \* "चित्रं चित्रमेव'' इति भवेत् ? प्रत्यक्षवाधा अन्यत्रापि । न खलु यथा प्राहकता अहम्प्रत्यये प्रत्यक्षतः प्रतीयते तथा तं (तत्र) प्रतीयते । यथा वा नीलादेर्प्रोह्मता तथा तं प्रति तंत्प्रत्ययस्य सा इति, अन्यथाऽविवाद्यत् सौगतमेव सकलभिति शास्त्रप्रणयनमनर्थकम् ।

स्यानमतम्—न नीलादितत्प्रत्ययाभ्याम् अन्या प्राह्मता प्राह्मता च प्रतीयते; नन्वेवं त्योः स्वरूपप्रहणमपि दुर्लभम्, अत्रापि न तस्वरूपादन्या प्राह्मता प्राह्मता वा, न च तद्भावे तद्प्रहणम् । यदि पुनः स्वप्रकाशरूपत्वात् स्वप्रहणम् ; तर्हि अहम्प्रत्ययस्य परप्रकाशनरूप-१० त्वात् परप्रहणमस्तु, नीलादेश्च परप्रकाश्चरूपत्वात् परेण प्रहणम् । न वै जैनेन स्वभावभूत-योग्यतायाः अन्या प्राह्मता प्राह्मता वा अभ्युपगम्यते । तदुक्तम्—

> \*''स्वहेतुजनितोऽप्यर्थः स्वयं ग्राह्यो यथा मतः। तथा ज्ञानं स्वहेतृत्थं स्वयं तद्ग्राहकं मतम्॥'' [लघी० श्लो० ५९]

एतेनेदमि प्रत्यक्षं (प्रत्युक्तं) यहुक्तं परेण-क्ष"यदि नीलादेः स्वभावभूतगृहीतिकर्रण्यः णात् संप्रत्ययो ग्राहकः; तर्हि तेर्नें सें एव जिनतः स्यात् इति तस्य [ज्ञानता] ज्ञानकार्य-त्यात् उत्तरज्ञानवत् । अथ "अर्थान्तरगृहीतिकरणाय(द)र्थस्य न किश्चित् कृतमिति न तेर्नें ग्रहणम् । गृहीत्या पुनर्गृहीतिकरणे अनवस्थानम् ।" इति विश्व क्ष्मिष् १ स्वरूपप्रहेऽ-त्यस्य समत्वात् । तथाहि—स्वरूपस्य गृहीतिकरणाद् विज्ञानं चेद् प्राहकम् ; 'तैत्तस्य जनकं स्यात् न प्राहकम् , न चेतद् युक्तम् , स्वात्मिनि क्रियाविरोधात् । ततो भिन्नायः 'तैस्याः करणा-[१० स्व] ददोषद्रचेत्; स्वरूपस्य न किश्चित् कृतमिति कथं तेन प्रहणम् १ तया पुनर्गृहीतिकरणे अनवस्थानम् । साक्षात् स्वरूपस्य न किश्चित् कृतमिति कथं तेन प्रहणम् १ तया पुनर्गृहीतिकरणे अनवस्थानम् । साक्षात् स्वरूपस्य न किश्चित् कृतमिति कथं तेन प्रहणम् श्रथपहणे 'तैयोरैक्यम् । अन्यया चेत्; एकस्य शक्तिद्वयम्, तदिष अन्येन तद्द्ययेन वेद्यते इत्यनवस्था स्यादिति चेत्; इदमिष वक्ष्यमाणेन चित्रैकज्ञानेन सुपरिहारमिति तिष्ठतु तावत् ।

नतु यदुक्तम्—नीलादेर्भहणे अहम्प्रत्ययस्य योग्यताऽस्ति न <sup>१</sup> तस्य तत्प्रत्ययप्रहणे इति;

<sup>(</sup>१) अहम्प्रत्ययस्य प्राहकः। (२) तुलना—"समकालश्चेत्तिहिं यथा ज्ञानमर्थस्य प्राहकम् एवमर्थोऽपि ज्ञानस्य प्राहकः स्यात्। समसमयभावित्वाविशेषात्। (पूर्वपक्षः)—स्या० रक्षा० ए० १६२। प्रमेयक० ए० ८५। (३) नीलादी। (४) प्रतीयते। (५) अहम्प्रत्ययस्य। (६) प्राह्मता। (७) नीलादितरप्रत्यययोः। (८) प्राह्मप्राहकत्योरभावे। (९) परस्य प्रहणम्, अर्थात् परप्राहकत्वमस्तु। (१०) संप्रत्ययेन। (११) नीलादिरेव जिनतः, यतो हि तस्य स्वभावभूता गृष्टीतिस्तेन जन्यते। (१२) नीलादेः। (१३) भिनगृष्टीत्युत्पादने च। (१४) संप्रत्ययेन। (१५) तुलना—"अय गृष्टीतिकरणादर्थस्य ज्ञानं प्राहकम्, ननु सा अर्थादर्थान्तरम् अनर्थान्तरं वा तेन कियते ? अर्थान्तरःवे अर्थस्य न किञ्चित्कृतिमिति कथं तेनास्य प्रहणम् ? तस्येय-मिति सम्बन्धासिद्धिश्च। तथाप्यस्य गृष्टीत्यन्तरकरणेऽनवस्था। अनर्थान्तरःवे तु तत्करणे अर्थ एव तेनिकयते इत्यस्य ज्ञानता ज्ञानकार्यत्वात् उत्तरज्ञानवत्।"—प्रमेयक० ए० ८५। (१६) विज्ञानं स्वरूपस्य। (१७) गृष्टीलेः। (१८) स्वार्थमहणात्मकज्ञानपक्षे। (१९) स्वार्थयोः। (२०) नीलादेः।

तत्रेदं चिन्त्यते-अर्थमहणकार्यदर्शनात् तंत्र योग्यतास्ति इति गम्यते, न तस्याः तद्महणम्, कार्यानुमेयत्वात्तस्याः । अथ तैत एव सा गम्यते इति मतिः : तर्हि ततो योग्यतासिद्धिः अतश्च तत्सिद्धिरिति अन्योन्यसंश्रय इति चेत्: उच्यते-\*''यंथा सुत्रीक्ष्णोऽपि असिः नात्मानं छिनत्ति तथा झानं न [स्त्रं] परिच्छिनत्ति स्वात्मन्यर्थिक्रियाविरोधात्" इत्यत्र यदुक्तम् \*"ज्ञानम् आत्मानं परिच्छिनत्ति तथाशक्तिः (क्तेः) नासिः छिनत्ति विपर्ययात्" इति; ५ तत्राप्यस्य समत्वात् । तद्यथा स्वप्रहणात् तच्छक्तिसिद्धिः कार्यानुमेयत्वात्तस्याः न पुनः तैतस्तद्-प्रहणसिद्धिः । स्वप्रहणसिद्धेः तत्सिद्धिरिति चेत् । अन्योन्यसंश्रयः – शक्तिसिद्धेस्तद् प्रहणसिद्धिः तस्याः तच्छक्तिसिद्धिरिति । अथ स्वम्रहणं प्रत्यक्षतः सिद्धम , 'तत् कुतः' इति चोद्ये 'स्वश-क्तितः' इत्युत्तरमुच्यते न पुनः तँस्याः तत्सिद्धिः, तदेतदन्यत्र समं न चेति (वेति) चिन्त्यम् । भवत स्वरूपवत नीलादेरिप तेर्न प्रहणं को दोष इति चेत् ? अयम-\* "यदवभासते [११क] १० तन्त्रानं यथा सखादि अवभासते च नीलादिः" इत्यत्र स्वस्य स्वेनैव अवभासस्य सुखादौ ज्ञानत्वेन व्याप्ततया दृष्टस्य नीलादावदर्शनाद् असिद्धो हेतुः स्यादिति, इतरथा स्वसंवेदनात्मकत्वेन तैस्य ज्ञानान्तरत्वान् सर्वज्ञज्ञानवत् वादिप्रतिवादिभ्यामविषयीकरणात् तौ प्रति आश्रयासिद्धता स्यात् । अर्थान्तरस्यापि ज्ञानस्य मतः (सतः) तस्यैं 'ताभ्यां प्रहणं नार्थस्य सतः इति किंकृतो विभागः १ अथ चित्रैकज्ञानमतमवलम्बय अहम्प्रत्यय[स्य] नीलाद्याकारैकत्विमध्यते यदि: १५ तर्हि स्वभावादिभिन्नोऽप्यहम्प्रत्ययः कदाचिद् योग्यतया नीलादिना एकत्वमुपयाति "तयैव तद्-ग्राहकत्वमुपयाति तथैव तद्प्राहकः स्यात् । तदनभ्युपगमे पुनिरदं भवेत् श्रोत्रियो<sup>१३</sup> 'न चाण्डल्या दर्शनमिच्छामि स्पर्श त्विच्छामि' इति ।

<sup>(</sup>१) प्रत्यये । (२) योभ्यतायाः । (३) तेन अर्थप्रहणेन ग्रहणम् । (४) अर्थग्रहणादेव । (५) तुलना-"नेमु नीलं कथमात्मरूपं प्रकाशयति ? न हि प्रकाश्या घटादयः प्रदीपादिना स्वप्रकाशकाः, आत्मनि -क्रिया विरुद्ध्यते । न हि सेवासिधारा तयेव छिछते । अत्र परिहार:-प्रकाशमानस्वादावयात् स्वरूपस्य प्रकाशकः । यथा प्रकाशोऽभिमतस्तथा धीरात्मवेदिनी॥३३०॥ अवैद्यवेदकाकारा स्वात्मिनि कियाविरोध इति कतः प्रमाणादवगतम् ? न हि दृष्टान्तमात्रादर्थस्य प्रसिद्धिः । समीहितस्य विपर्ययेऽपि दृष्टान्तस्य प्रदीपस्य संभवात । यदि घटः प्रदीपेन बाह्यारमना प्रकाश्यते, प्रदीपोऽपि तथाभृतेनापरेणेति न पर्यत्योगः "वस्त-स्वभाव एप इति का बात्र श्रातिः ? अथ स्वात्मिनि क्रियाविशेध इति; उच्यते-यदा स्वरूपन्तत्तस्य तदा कैव विरोधिता। स्वरूपेण विरोधे हि सर्वमेव प्रकीयते॥ न हि स्वेनैव रूपेण कस्यचिद्विरोधः। तथा चेन्न किञ्चिद्धवेत् स्वेन रूपेणेति सकलमस्तंगतं भवेत् । छेदस्तु पुनर्विशिष्टोत्पादनं न च तेनैव तस्योत्पादनम् । अयमेवार्थः स्वाःमनि क्रियाविरोध इति । स्वप्रकाशरूपं तु तस्य स्वरूपं न तेनैव विरुध्यते ... ... ... ... वार्तिकाल० पृ० ३५३-५४। "अत्र केचिदाहुः न चित्तचैत्तानां स्वसंवेदनं घटते स्वात्मनि कारित्वविरोधात्। न हि सुशिक्षितोऽपि बदुः स्वस्कन्धमारोहुं शक्नोति । न हि तीक्ष्णाऽप्यसिधारा आध्मानं छिनत्ति । न हि सुप्रज्विक्षतोऽपि बह्विस्कम्ध आत्मानं दहति तथा चित्तचैत्तमपि कथमात्मानं प्रत्येतु ? अत्रोध्यते न कर्म--कर्नुभावेन वेद्यवेदकर्ष ज्ञाने वर्ण्यते । किं तर्हि ? व्यवस्थाप्यव्यवस्थापकभावेन । यथा प्रदीप आसान-मात्मना प्रकाशते तथा ज्ञानमपि जडपदार्थविकक्षणं स्वहेतारेच प्रकाशस्वभावमुपजायमानं स्वसंवेदनं व्यवस्थाप्यते।''-तर्कभा० मो० पृ० ९-३०। (६) स्वप्रहणशक्तेः। (७) स्वशक्तेः। (८) अहस्प्रत्ययेन। (९) नीळादेः । (१०) नीळादेः । (११) वादिप्रतिवादिभ्याम् । (१२) 'तयैव तद्प्राहकत्वम्पयाति' इति निरर्थं कं भाति । (१३) वदति यदहम् ।

स्यानमतम्-तत्प्रत्ययेन नीलाद्भिन्नस्य प्रहणेऽपि कथम अर्थता गम्यते १ प्रैतिभासादिति चेत: स्वप्नादिरृष्टा[नामपि] स्यादिति तैज्ज्ञानमपि प्रमाणमेव। तथा] च कि प्रमाणलक्षण-प्रणयनेन व्यवच्छेद्याभावात् । दुष्टकारणजनितदर्शनविषयत्वान्नेति चेत् : दर्शनं तत्त्येति कुतः ? अर्थ (अनर्थ) विषयत्वात् : अन्योऽन्यसंश्रयः – सिद्धे हि तथादर्शने तद्विषयस्य अनर्थत्वम्, अतः े तथा दर्शनमिति । बाधितप्रत्ययगोचरत्वान्ते न्यपि नोत्तं (त्तरम्:) तस्य हि वाधनं नोदयकाले स्वरूपापहारः: तदा तत्प्रतीते: । अन्यदा त नश्चरत्वेन स्वयमेव नास्ति केन तद्वाधनम् १ दैवरक्त हि किंशुकाः, न तत्र नः प्रयासः । नापि विषयापहारः: तस्यापि [११स्व] दर्शनात् । न च विषयापहारः प्रमाणधर्मः अपि तु नराधिपस्य । अध न विषयस्थापहारो बाधनम्, अपि तुतँस्य सतः प्रतिभासज्ञापनम् : तद्भि न सन्दरम् : यतो यदासौ असन : कथं प्रतिभासः खरशृङ्गवत् १ १० अथ प्रतिभासः: कथमसन् ? जापदृतृष्ट्रो घटादिर्पि तैथैव स्यात् । 'धिङ् मिण्यैतद् वितर्कितं नायं घटादिः किन्त्वन्यदेततः' इति प्रत्ययान् त्पत्तेनितिः' चेतः नन् मरीचिकायां जलदपिनो (जलिथे-नोऽपि) झटिति भरणे देशान्तरगमने वा[न]स प्रत्ययो जायते इति तज्जलं सत्यं स्यात् । सत्यपि च अर्थविशेषे कचित् स प्रत्ययो दृष्टः । अयमपि प्रत्ययो यद्यसद्धेः; कथमन्यस्य असद्र्थतां ज्ञाप-यति. अतिप्रसङ्गात् । सदर्थरचेत् : पूर्ववत् प्रसङ्गोऽनवस्था च । किञ्च, अयं प्रत्ययः पूर्वप्रत्ययसमा-१५ नविषयश्चेत् ; न तस्य कथञ्चिद्पि बाधकः, अन्यथा सर्वेषाम् एकार्थज्ञानानामन्योन्यं बाध्यबाधक-भावे (वो) भवेत् । भिन्नविषयश्चेत् : सुतरां न तस्य बाधकः, इसरथा घटज्ञानं पटज्ञानस्य बाधकमस्त । नेति प्रत्ययानुत्पत्तेनेति चेत् ; स एव प्रत्ययः कृतो न जायते ? एकाधिकरणत्वा-भावात्"; रजतञ्जिकाप्रत्ययोः कथमेकाधिकरणत्वम् , प्रमाणाभावात् ? पूर्वोत्तरप्रत्ययाभ्यां <sup>१</sup>तैदप्रतीतेः इति क्षणभङ्गे चर्चितमेतत् । तन्न बाध्यमानज्ञानगोचरत्वात् स्वप्नदृष्टनीलाद्यनर्थत्वम् । २० विसंवादिदर्शनगोचरत्वादिति चेतु : न दृष्टार्थप्राप्तिः अविसंवादः, सा स्वप्नेऽपि दृश्यते । अथ असो <sup>93</sup> अर्थ एव न भवति अनर्थकियाकारित्वात् : अर्थकियापि तत्र हस्यते [१२क] जलादि-कार्यस्य स्तानादेर्दर्शनात् । अथ जावतात् दर्शनात् " सा अर्थक्रियेव न भवतिः तर्हि "अन्यापि न स्यात् सप्तेनाऽदर्शनात् । किञ्च, यदि अर्थिकिया असतीः कथम् अतोऽन्यस्य सत्त्वम् ? सती

<sup>(</sup>१) "बीधमात्रसंगमो हि स्वप्नेतरप्रत्ययसंभवी समान एव सर्वत्र"-प्र० वार्तिकाल० ए० ४। (२) स्वप्नदृष्टार्थज्ञानमिर। (३) न स्वप्नदृष्टार्थज्ञानं प्रमाणम् । (४) स्वप्नदृष्टार्थज्ञानस्य। "न तावज्ज्ञानान्तरेणान्भावः स्वप्नज्ञानस्यान्यस्य वा केनचित् कियते, तत्काले तस्य स्वयमेव नाशाल् । न चाक्षिनिमीलनाक्षष्टे ज्ञाने बाध्यता प्रतीयते।"-प्र० वार्तिकाल० ए० ४। (५) "दैवरका हि किञ्चका केन रज्यन्ते नाम" -प्रमेयक० ए० ७५। "दैवरका हि किञ्चकाः क एनानधुना रक्षयति।"-प्र० वार्तिकाल० ए० ३७४। "देवरका हि किञ्चकस्तवकावतंसकाः।"-प्र० वार्तिकाल० ए० ५८४। (६) "अन्येन निह ज्ञानेन तस्य विषयापहारोऽसत्ताज्ञापनलक्षणो बाधः। न च स्वविषये प्रवृत्तमन्यविषयापहारं रचयितुमलम्, स्वविषय-(ज्ञान) स्वविषयस्य रूपसाधनं हि ज्ञानानां धर्मः। परविषयापहरणं तु नस्यिपधर्मः।"-प्र० वार्तिकाल० ए० ३५९। (७) स्वप्नदृष्टस्य। (८) प्रतिभासमात्रमेतत् इति ज्ञापनम्। (९) असन् स्थात्। (१०) न घटाविरसन् किन्तु सत्यः। (११) चेत्। (१२) पूर्वेण उत्तरस्य उत्तरेण च पूर्वस्याज्ञानात् नैकाधिकरणस्व-प्रतीतिरिति भावः। (१३) स्वप्नदृष्टः। (१४) जायतेन सा अर्थकिया न कियते अतः सा अर्थकियैव न भवित। (१५) जायत्रदृष्टार्थकियापि अर्थकिया न स्थात्।

स्वतश्चेत् ; भावोऽपि तथैव सन्निति किं तदपेक्षणेन ? अन्यतद्येत् ; अनवस्था स्यात् । ततो यत्किञ्चिदेति चेत् ; अत्र प्रतिविधीयते—

जाग्रह्शावत् ; स्तप्रेऽपि बहिरथों ऽस्तु, किं वा स्वग्रदशावत् अन्यदापि समान् दुभय तु सदेहः (स मा भूत् , भवतु सन्देहः ), सर्वविकल्पातीतता वा यथा स्यादिति जाग्रत्-स्वग्रदशयोः अविशेषचोदनेयम् ? तत्र प्रथमपक्षे स्वग्रदशायामपि बहिरथिसिद्धेः विज्ञानमपि प्रमाणमिति विहश्चण- ५ प्रणयनमयुक्तं व्यवच्छेद्याभावादिति । [अस्मिन् ] मते को दोषः? नापरः प्रमाणप्रमेयाऽनिषेधात् । परस्य मते को दोषः ? सकल्खमतविल्लोपात् विज्ञप्तिमात्रादेः असिद्धेः । किञ्च, स्वग्नादिज्ञानवद् ईश्वरायनुमानादिकमपि स्वप्रतिभासिनाऽर्थेन अर्थवदिति विज्ञिषधवचनं प्रज्ञा क र स्य गुप्नविग्णपकम् । अथ दुष्टलिङ्गादिकारणजनितत्वात् किंप्निविषयम् ; पश्यत अस्य वाच्यं ध्यं (वान्ध्यम् ) स्वयमेव स्वस्वप्नादिज्ञाने दुष्टकारणार्ष्य्यस्वं निराक्टत्य अत्र अभ्युपगच्छतः । १

एतेन इदमपि प्रत्युक्तम् तीन (यदुक्तं तेन) \* "न तद्तुमानाद्यर्थवत् स्वपरिच्छिन्ना-दन्यस्य प्रापकत्वात्" इति ; स्वप्रादावपि तथा प्रसङ्गात् । तन्न प्रज्ञा क र स्य किञ्चिद् अनर्थज्ञानम् । तदुक्तम्-

\*''बहिरङ्गार्थतैकान्ते प्रमाणाभासनिह्नवात् । सर्वेषामर्थसिद्धिः [१२ख] स्यात् विरुद्धार्थाभिधायिनाम् ॥'' १५ [आप्तमी० स्रो० ८१] इति ।

अपिसद्धान्तश्चास्य निम्रहस्थानं स्थात् । अथ मदीयोऽयं सिद्धान्त इति न दोषः ; न ; अस्य मीमांसकसिद्धान्तस्य हि 'सर्वं सालम्बनं ज्ञानम्' इति मतम् । अयं तु विशेषः—'कचिह्छौ-किकः कचिद्दछौकिकोऽर्थ आलम्बनम्' इत्येके । सर्वत्र लौकिको आलोवा (अलौकिकोवा) कस्मान्तेति चेत् ? अथ परस्य मरीचिकाजलम् अन्यजलवत् कस्मान्न स्नानादिकृत् ? स्वकारणात् त- २० थोत्पत्तेरिति चेत् ; किं पुनरस्य कारणम् ? अदृद्धवासनेति चेत् ; सर्वत्र एकरूपा वासना अन्यद्धा कुतो न ? तथाऽप्रतीतेरिति चेत् ; अत एव तिर्दं न सर्वो लौकिकोऽलौकिको वाऽर्थः" । अथ जामिकयासमत्वात् स्वप्नार्थकिया लौकिकी, तत्कार्यथोंऽपि तथाविर्ध एवेति मतिः ; तिर्दे \* "यत् सत् तत्सर्वं क्षणिकं यथा घटः, संश्व शब्दः" [हेतुवि० पृ० ५५] इति क्षणिकत्व-प्रतिपत्त्यर्थकियासमत्वात् नित्येश्वरादिप्रतिपत्तिरप्यर्थकिया इति तत्कारणैकलापोऽप्यर्थः स्यात् । २५ यदि पुनः "इयमर्थकिया न भवति ; स्वप्नेऽपि न स्यात् । तथा जामदशाभाविन्यपि न स्यादिति चेत् ; श्लणिकादिसिद्धरपि न स्यादिति सर्वोऽविशेषचोदना ।

स्त्रप्ते <sup>33</sup>विपरीतख्यातिः अन्यदेशादिस्थस्य अन्यदेशादितया प्रतिभासनात् इत्यपरे<sup>32</sup> । सर्वत्र सेव कुतो नेति चेत् ? न ; तथाऽप्रतीतेः । नहि यथा छोके आदित्योऽन्यदेशोऽपि प्रातः पर्वत-

<sup>(</sup>१) स्वप्तज्ञानमपि । (२) प्रमाणलक्षण । (३) ईश्वराद्यतुमाननिषेधवचनम् । द्रष्टय्यम्-प्र० वार्तिकाल० ए० ३२ । (४) ईश्वराद्यनुमानम् । (५) ईश्वराद्यनुमाने । (६) बौद्धस्य । (७) आलम्बनम् । (८) लौकिक एव । (९) ईश्वराद्यः । (१०) नित्येश्वरादिप्रतिपत्तिः । (११) तुलना—"अस्तु तर्हि विपरीत-स्वातिः पूर्वकालमेव दृश्यते तत्कालतयाः"-प्र० वार्तिकाल० ए० १९५ । (१२) जैनाद्यः । "विपरीत-स्वातिस्तस्मादाश्रयणीया मतिमद्धः ।"-न्यायम० ए० १७३ । न्यायकुम् ० ए० ६६ ।

सँहानतयेव प्रतिमा[१३क]तीति प्रतिपद्यते, तथा पर्वतोऽप्यन्यदेशस्तदेशतयाँ प्रतिभातीति प्रतिपद्यते (पद्येत) इति । यदि पुनरयं निर्वन्धः सर्वत्र सैवास्तु इति ; तर्हि यथा अनुमानस्य अस्पष्टः सामान्याकारो बाह्ये स्वलक्षण आरोपात् प्रतिभाति, अन्यथा ततः तत्र प्रशृत्तिर्न स्यात् , तथा सर्वत्र ज्ञाने स्वसंवेदनरूपता अन्यस्य तत्र आरोपिता प्रतिभाति "अन्यत्र अरोपिता प्रति- भाति अन्यत्रापि अन्यस्य इत्यनवस्था । असत्त्वन्याति (असत्त्व्याति) रित्यन्ये ; तदनन्तरं निरूपयिष्यते । तत्र प्रथमपक्षः ।

अथ तदिष तथास्तु ; तथाहि—<sup>33</sup>यद्विसदर्शन [१३स्त] दशावसेयं न तत् परमार्थसत् यथा कामिलना उपलब्धिमिन्दुद्वयम् , विसदर्शनावसेयं च संवित्त्यादीति । अत्रापि परमार्थसत्त्वादन्यत् , तदभावमात्रं वा साध्येत ? तत्र द्वितीयविकल्पस्य प्रथमचतुर्थष्यवि (र्थवि)कल्पे चर्चा भविष्यति । प्रथमविकल्पे तु पूर्ववद् दोषः । <sup>34</sup>न च सर्वविश्वमे विश्वमसिद्धिः अतिप्रसङ्गात् ।

२० ननु [न] परमार्थतः कस्यचित् केनचिद् व्याप्तिरिष्यते, नापि कुतश्चित् किश्चित् साध्यते, अपि तु यथा व्यवहारेण वहिरर्थवादिना 'एंकत्र अग्नेर्धूमदर्शनात् सर्वत्र सर्वदा 'तैत एव स नान्यतः, धूमदर्शनाच अग्निरनुमीयते तथा प्रकृतमन्येन अनुश्चियत इति चेत् ; उक्तमत्र \* ''सर्वेषामर्थसिद्धिः'' [आप्तमी० इलो० ८१] स्यादिति । शक्यं हि ''तैरिप वक्तुम्—'नास्माभिः केनचित् कस्यचित् व्याप्तिः साध्यते, किन्तु घटादो बुद्धिमत्कारणत्वादिना कार्यत्वादेः सहभावदर्शनात् , 'अन्यम क्यं तहर्शनात् साध्यमनुमीयते ।' तथा च \* 'पक्षधर्मः'' [हेतुबि० इलो० १] 'ईत्यादि लिङ्गलक्षण-मवाच्यम् निवर्त्याभावात् । अथ तथा पारमार्थिकी साध्यसिद्धिनं स्यादिति मतिः ; सा अन्य-

<sup>(</sup>१) आदित्यदेशतया। (२) अनुमानात्। (३) स्वल्ञ्यणे। (४) 'अभ्यत्र आरोपिता प्रतिभाति' वाक्यमेतिक्रिर्थंकम् । (५) स्वप्तद्धावत् नाग्रह्शायामिषि अर्थो नास्तीत्यस्मिन् विकल्पे। (६) नाग्रदव-स्थायाम्। (७) साकल्पेन स्वसाध्यव्यासं प्रतिपन्नमिति भावः। (८) सालम्बनत्वे। (९) अनुमानम्। (१०) स्वप्तदृष्टान्तेन । (१९) 'न' इति निरर्थंकम्। (१२) जैनादिः। (१३) यद् विसंवादिद्शंनविषयम्। (१४) "विश्रमे विश्रमे तेषां विश्रमोऽपि न सिद्ध्यति।"-न्यायवि । ११४। (१४) महानसादौ। (१६) अग्नेरेव धूमः। (१७) नैयायिकादिभिरणि। "विवादास्पदं बोधाधारकारणं कार्यत्वात्, यद्यत् कार्यं तत्तद् बोधाधारकारणं यथा घटादि""'-प्रश्ना० व्यो० पृ० ३०२। (१८) ततुकरणभुवनादिषु। (१९) "पक्षधर्मे स्तदंशेन व्यासो हेतुस्त्रियेव सः। अविनाभावनियमाद्धेत्वाभासास्ततोऽपरे॥"-हेतुबि०स्रो०१। प्र०वा०२। १

त्रापि समाना । यदि तत्र सा न पारमार्थिकी ; किं तर्हि पारमार्थिकम् ? [सं]वेदनाद्वैतं चेत् ; न ; द्वयप्रतिभासप्रतिपादनात् । तन्नायमपि पक्षो युक्तः ।

त्तीयविकल्पे नैकान्तेन अर्थनिषेधः, पाश्चिकस्य तद्भावस्य अनिषेधात्। निह 'स्थाणुर्वाऽयं पुरुषो वा' इति सन्देहे [१४क] 'पुरुषो न भवति' इति निश्चयोऽस्ति, विरोधात्। नतु
भवत्येवम्; तथापि किं तेन अप्रवृत्तिहेतुना १ प्रवृत्त्यर्थे हि बहिर्स्थ इष्यते इति चेत्; कथं भव- ५
तः संवित्तिमात्रे प्रवृत्तिः १ बहिर्र्थसन्देहे तत्रापि सन्देहात्। कथं वा अर्थे सन्देहः १ तत्प्रतिभासस्य तद्भावेऽपि स्वप्राद्दौ दर्शनादिति चेत्; एवं [तदा] तद्भाव एव युक्तो न सन्देहः, कथमन्यथा किञ्चित् प्रत्यश्चं स्वसंवेदनं निर्विकल्पस्तोप (ल्पञ्चोप) सम्य सर्वत्र तथैव स्यात् १ अत्रापि
सन्देह एव युक्तः। कृतो वा स्वप्ने बहिर्ग्याभावसिद्धिः १ स्वयमनभ्युपगमात् , बाध्यबाधकभावनिषेधविरोधात्। पराभ्युपगमादिति चेत्; न; अतिप्रसङ्गात्। यथैव हि परेण कत्र तस्य १०
असस्वमभ्युपगतं तथा क्षणिकत्वप्रकारादेरिप इति सर्वत्र क्षणिकत्वादाविष सन्देहः स्यात्। अथ
स्वप्नेऽपि सन्देहः; स कृतो जातः १ तददर्शनादिति चेत्; कथमदर्शनम् १ दर्शने अतिप्रसङ्गात्।
तस्य तद्व्यभिचाराच्येत्; किं पुनिरदमुभयत्र दृष्टं येनैवम् १ तथा चेत्; नैकान्तेन अर्थाभावः,
तन्नायमि विकल्पो युक्तः।

चतुर्धविकल्पेऽपि यथा बिहः सद्सत्त्रविकल्पातीतता तथा बेदनेऽपि स्वप्रवेदनविकल्पा- १५ तीतता स्यादिति न किञ्चित् स्यात् । अथ परिनरपेक्षस्वसंबेदनस्य बेदनस्य प्रतीतेर्नायं दोषः ; कथमदोपः, यतः स्यसंबेदनेऽपि सद्सत्त्वविकल्पाती [१४ख]ततायाम् अर्थवत्र तित्सिद्धः, इतरथा अर्थानिषेध (धः) । किञ्च, अन्यस्मिन् पक्षे \* "प्रमाणमविसंवादि ज्ञानम् इत्यादि व्यवहारेण अज्ञातार्थप्रकाशो वा इति परमार्थेन प्रमाणलक्षणम्" [प्र० वार्तिकालः ] इति वस्यादे प्रमाणलक्षणम्" [प्र० वार्तिकालः ] इति वहन्यते, अभयत्राविशेषात् । तदयम् अन्तर्विहरविशेषं कुवन्नेव स्वसंबेदनाद्वैतं वदतीति कथं २० स्वस्थः ? अथ स्वसंबेदने (नं) परमार्थसदिष्यते बहिरर्थपरिहारेण ; तिह अन्येनापि स्वप्तदृष्टपरिहारेण अन्यदा दृष्टः तथा सन्तिष्यतामिति स्थितम्—'अर्थविनिश्चयः प्रमाणस्य फलम्' इति । स्विश्चयः पुनः \* "अङ्गीकृतात्मसंवित्तः" [सिद्धिवि० १।१९] इत्यादौ \* "सिद्धं यन परापेक्षम्" [सिद्धिवि० १।२४] इत्यादौ च निरूपयिष्यते ।

भवत्वेवं ततः किं स्यादिति चेत् ? अत्राह-प्रतिपत्तुः इत्यादि । स्वं च अर्थं च प्रतिपद्यते २५ विषयीकरोतीति प्रतिपत्ता पुरुषः तस्य अपेक्ष्यं तेन अपेक्ष्यते स्वपरप्रतिपत्तौ यत् ज्ञानं तदेच प्रमाणम् । ननु (नतु) नैव पूर्वकं तत्कारणं निर्विकत्पकदर्शनं सिन्नकर्षादि वा, पूर्वशब्दस्य कारणवाचित्वात् । नहि अन्यतः तत्फछनिष्पत्तौ अन्यत् प्रमाणम् , अतिप्रसङ्गात् । भन्तु सुखादि-

<sup>(</sup>१) बहिरथेंत । (२) संविक्तिमान्नेऽपि । (३) अर्थाभावेऽपि । (४) स्वमसमये । (५) अर्थाभावः । (६) समें । (७) बहिरथंस । (८) असस्वमभ्युपगतम् । (९) संवेदनसिद्धिः । (१०) द्रष्टव्यम् पृ०१२ वि०७। (११) संवेदनाद्वैतवादी । (१२) जैनादिनापि । (१३) जाग्रदवस्थायाम् । (१४) प्रतिभासाद्वैतवादी प्रज्ञाकरः प्राष्ट् । तुल्ला-"तस्मात् सुखादिनीलादिव्यतिरिक्तमपरिमद्द जगति संवेदनं नास्तीति सुखादिवत् स्वसंवेदनं नीलादिकमपि इति युक्त एष निर्णयः ।''-प्र० वार्तिकाल० ३।५०८ ।

नीलादिज्ञानन्यक्तिन्यतिरेकेण नापरः प्रतिपत्ता अस्ति, तत् कथमुच्यते 'प्रतिपत्तुः' इति चेत् ? न ; जीवसिद्धिप्रकरणे अस्य उत्तरिक्रपणं भविष्यति किमौत्सुक्येन ?

का[रिका]याः पूर्वार्धस्य सुगमत्वात् [१५क] उत्तरार्धस्य सयुक्तिकमर्थं दर्शयन्नाह—
'यथास्त्रम्' इत्यादि । अस्यायमर्थः—प्रमेयस्य वटादेः व्यवसायो विनिश्चयः नाधिग' तिमात्रम् दृष्टे प्रमाणान्तरायृत्तिप्रसङ्गात् । यतो यदाश्चित्य यस्माद्धा 'भवति' इत्यध्याहारः तद्भेव नौन्यत् प्रमाणम् । \*'पश्चधभेतानिश्चयः क्वचित् प्रत्यक्षतः'' ईत्यत्र यदुक्तं ध मों त्त रे ण— \*''यैत्रैय जनयेदेनां तत्रैवास्यं प्रमाणता'' इति तद् व्येति, एतद् एवकारेण दर्शयन्ति । न हि प्रमेयव्यवसायः तदाश्चित्य र्ततो वा भवति इति, यद्वक्ष्यते अत्रैत्र— \*''अभेदात् सटश्चस्य-त्याम्'' [सिद्धिवि० १।७] इत्यादि । भवतु वा निर्विकल्पदर्शनात् र्तद्व्यवसायः, तथापि तत्र प्रमाणमिति दर्शयन्नाह—स्वतः इति । [स्वतः] स्वात्मनो न परम्परया विकल्पजननात्, उत्तदोषात् \*'तस्यारचेद्' [सिद्धिवि० १।२] इत्यादिकाद् वक्ष्यमाणकाच \*''अनुमानेऽप्येवं प्रसङ्गात्'' इत्यस्मात् । एतेन सन्निकर्णादिरिष चिन्तितः । यदि तर्हि स्वतो यतः प्रमेयव्यवसायः तत् प्रमाणम्, पैरोक्ष-ज्ञानातुर (नान्तर)प्रत्यक्ष-प्रधानपरिणामज्ञानतः [न] स्वतः सदेव प्रमाणं स्यात् ; इत्यत्राह—'यथास्वम्' इति । स्वशव्दोऽयं ज्ञानात्मवाचक इति, तस्य अनितिक्रमेण स्थात् ; इत्यत्राह—'यथास्वम्' इति । स्वशव्दोऽयं ज्ञानात्मवाचक इति, तस्य अनितिक्रमेण स्थास्यं स्वव्यवसायेन सह तद्व्यवसायो यत इत्यर्थः ।

"अन्ये तु अन्यता(थाऽ)वतार्य एतद् ज्याचक्षते—यदि "तद्ज्यवसायो यतो भवति तदेव प्रमाणम् सर्व[ज्ञ]ज्ञानमेव प्रमाणं स्यादिति; अत्राह—यथास्तम् [१५२३] इति । यद्यस्य ज्ञानस्य स्वप्रहणयोग्यं तस्य अनितक्रमेण इति । तत्र प्रमातुं शक्यं योग्यं स्वप्रमे- यम् इत्यनेन गतेः । नसु मा भूत् तज्ज्ञानं प्रमाणम्, रस्यात् (सरस्यां) तारानिकरमिव चैतन्यस्त्रभावे पुंसि प्रमेयस्य अवभासनात् सं एव प्रमाणमिति चेत्; अत्राह—ज्ञानम् इति । अ"मितिश्रुताविधमनःपर्ययक्रेवलानि ज्ञानम्" [त० सू० १।९] तत्प्रमाणम् न पुमान् तस्य प्रमात्तत्वात् नित्य[त्व]प्रतिषेधाच । नसु त्रैंद्व्यवसायफलं न ज्ञानं प्रमाणम् अपि तु "स्वकारणार्थाकारमिति चेत्; नः अलाद्यारोषहेतोर्मरीचिकादिद्श्वेनस्यापि प्रमाणतापत्तः, 'त्तेतोऽपि विस्यव्ज्ञानपृत्विका सकलपुरुषार्थसिद्धिः स्यादिति मरीचिकाद्यर्थिनोः विप्रसर्पणादिति गातु- सरणमयुक्तं स्यात् (१) भै चैवं तद्तुसरणमयुक्तम् स्यात् । न चैवं तद्तुसरणदर्शनात् । अथ जलादिज्ञानमेव नापरं तत्समानकालभावि पूर्वकालभावि वा मरीचिकादिदर्शनम् ; किं

(१) सन्निकषीदि । (२) तुलना—''पक्षधर्मश्च यथास्वं प्रमाणेन निश्चितः''—प्र० वा० स्व० पृ०१८ । ''तत्र पक्षधर्मस्य साध्यधर्मिणि प्रत्यक्षतोऽनुमानतो वा प्रसिद्धिः''—हेतुवि० पृ० ५६ । (३) यसिन् नीला-धंशे । (४) सनिकल्पबुद्धिम् । (५) निर्विकल्पस्य । (६) निर्विकल्पदर्शतात् । (७) ग्रन्थे । (८) प्रमेथ-निश्चयः । (९) परोक्षज्ञानवादिनो मीमांसकाः, ज्ञानान्तरप्रत्यक्षज्ञानवादिनो नैयायिकाः, प्रधानपरिणामज्ञान-वादिनः सांख्याः । (१०) टीकाकाराः । (११) स्वपरव्यवसायः । (१२) पुरुष एव । (१३) तद्व्यवसायः प्रमेयनिश्चयः फलं यस्य तत् । (१४) स्वकारणभूतस्य अर्थस्य आकारधारकं यज्ञानं तत्प्रमाणमित्यर्थः । (१५) मरीचिकादर्शनादिष । (१६) तुलना—''सम्यग्ज्ञानपूर्विका सर्वपुरुषार्थसिद्धिरिति…''—स्यायवि० १।१ । (१७) 'न चैवं तदनुसरणमयुक्तं स्थात्' हित व्यर्थमत्र पुनर्लिखतम् । पुनिर्दं प्रमादभाषितम्— "'नो चेद् भ्रान्तिनिमित्तेन" [प्र० वा० ३।४३] ईत्यादि । तथा नीळादिविकल्पात् त्रत्राक् (न प्राक्) नापि सह निरंशदर्शनमिति इदमपि प्रपादप्रभाषितम्— ""पनसोर्यु गपद्वृत्तेः" [प्र०वा० २।१३३] ईत्यादि । भवतु तछेतुस (स्त) दर्शनम्, न तु तत्प्रमाणम् अप्रवृत्तिहेतुत्वात्, अन्यत् प्रमाणं विपर्यायादिति चेत्; अत्राह—अन्यत् इत्यादि । स्वार्थविनिश्चयफळाद् यदन्यत् परस्तं ततो (परस्ततो) या प्रवृत्तिसत्यां (स्तस्यां)[१६क] ५ विषयभूतायां योऽविसंवादोऽविप्रतिपत्तिः तस्य नियमेन अवश्यंभावेन अयोगात् । न हि छोकिकाः 'प्रतिपरमाणुभिन्ननिरंशदर्शनाद् वयं प्रवृत्ताः प्रवर्त्तामहे प्रवर्तिष्यामहे' इति प्रतिपदान्ते । अभ्यासावस्थायामपि स्थूलस्यैकस्य तद्महणावयवञ्यापिनो जळादेर्वर्शनात् । नतु तत्फळादिपि न हश्यमाने प्रवृत्तिः; अनुभूयमानत्वात्, नापि भाविनि अप्रतिभासनादिति चेत्; न; पश्चनामपि तृणादौ प्रवृत्तिदर्शनात् । निरूपयिष्यते चैतत् स' 'व्यवसायात्मनो दृष्टेः'' [सिद्धिवि० १।५] १० इत्यादौ । भवतु श (वा) दर्शनात्त प्रवृत्तिः तथापि तन्न प्र[माण]म्; अन्यया मरीचिकाजळज्ञान-मपि स्थात् । अविसंवादि प्रमाणमिति चेत्; अत्राह—अन्यत इत्यादि । अन्यतोऽविकल्पद-र्शनात् प्रवृत्तौ सत्यां योऽविसंवादः दृश्यभातिः तस्य नियमेन अयोगो निरंशक्षणिक-परमाणुदर्शनात् स्थूळैकस्थिरप्राप्तेः । नतु व्यवसायफळादिप प्रवृत्तौ न दृष्टस्य प्राप्तिरस्ति तँत्काळे तंदत्ययादिति चेत्; न; चित्रैकज्ञानवत् दृश्यप्राप्ययोः कथिञ्चदेकत्यस्याविरोधादिति । करिष्यते १५ अत्र स्वः (प्रभः) \*'प्रशः स्वलक्षणान्येकम्'' [सिद्धिवि० १।१०] इत्यादौ ।

नतु माभूत् श्रणिकनिरंशत्वादौ र्वदिवसंवादः, दृश्य-प्राप्ययोः एकत्वारोप्य (पा)न्नीलादौ स्यादिति चेत्; अत्राह—अन्यत् इत्यादि । अन्यत् इति व्याख्यातार्थम्, प्रवृत्तौ इति चँ, अनन्त-रम् अविसंवादस्य यो नियमः [१६ख] सर्वत्र दर्शनगोचरे भावः तस्याऽयोगात् नीलादौ योगो न पूर्वापरश्रणिववेके । व्यवहारिणं प्रति तत्रापि तद्विसंवादेन अभ्यासे प्रत्यक्षं भाविनि प्रमाणं २० भवेत्, अन्यथा प्रतिपन्नव्यभिचारस्य शङ्को पीतज्ञानं प्राप्ये संस्थाने प्रमाणिमिति व्यर्थकमिदम-तुमानं नाम—\*"एवं प्रतिभासो यः" [प्रव्वार्तिकालव एव ५] ईत्यादि । भवतु तत्रवः (यत्रैव) तद्योगैः तत्रैव प्र[मा]णं स्यात् नान्यत्र इत्येकस्य प्रमाणेतरभावः । व्यवहारतः सोऽप्यस्तु इति चेत्; किं पुनरिदं व्यवहारादन्यत्र चिन्तितम्—\*"प्रत्यक्षं कल्पनापोहम्" [प्रव्वावर। १२३] ईत्यादि । तथा चेत्; ''चातुर्विध्यकथनमयुक्तम् परमार्थितः] तदसंभवात् । अतोऽयुक्तमेतत्—्र ५

<sup>(</sup>१) "नो चेद् श्रान्तिनिमित्तेन संयोज्येत गुणान्तरम् । द्युक्तो वा रजताकारः रूपसाधमयंदर्शनात्॥"-प्र० वा० ३।४३ । (२) "मनसोयुंगपद्वृत्तेः सिवकल्पाविकल्पयोः । विमृद्धो छघुवृत्तेवां तथोरैक्यं
व्यवस्यति ॥"-प्र० वा० २।३३३ । (३) स्वार्थविनिश्चयफलादिप । (४) प्रवृत्तिकाले । (५) श्राणिकावेन
सिद्धनाद्यात् । (६) निर्विकल्पकद्यांनस्य अविसंवादः । (७) व्याख्यातार्थम् । (८) "पीतश्चर्खादिविज्ञानं तु
न प्रमाणमेव तथार्थकियावासेरमावात् । संस्थानमान्नार्थिकियाप्रसिद्धावन्यदेव ज्ञानं प्रमाणमनुमानं तथाहि
प्रतिभास एवमभूतो यः स न संस्थानवर्जितः । एवमन्यत्र दष्टक्वादनुमानं तथा च तत् ॥ येन कदाचिद्
व्यभिचार उपलब्धः स यथाभिप्रेते विसंवादाद् विसंवाद्यत एव । यस्तु व्यभिचारसंवेदी स विचार्य प्रवर्तते
संस्थानमान्नं तावत् प्राप्यते परत्र सन्देहो विपर्ययो वा । ततोऽनुमानं संस्थाने संशयः परत्रेति प्रत्यपद्धयमेतत् प्रमाणमप्रमाणं च।"-प्र० वार्तिकाल् ए० ५। (९) अविसंवादसङ्गवः । (१०) "प्रत्यक्षेणैव
सिद्ध्यति । प्रत्यात्मवेद्यः सर्वेषां विकल्पो नामसंत्रयः ॥" इति शेषः । (११) "तञ्चतुर्विधम्"-न्यायिक
१।७ । इन्द्रियमानसस्वसंवेदनयोगिप्रत्यक्षभेदात् ।

\*''न ह्याभ्यामर्थं परिच्छिद्य प्रवर्तमानोऽर्थक्रियायां विसंवाद्यते'' इति । \*''अभ्यासे भावि-नि प्रवर्त्तकत्वात् प्रत्यत्तं प्रमाणम्" इति च । ननु मा भूत् दर्शनं साक्षात् प्रवर्तकम् अविसंवा-दकं वा, तथापि तैथाविधविकस्पजननात् तैदिपि तथाविधमिति चेत्; अत्राह-तद्भेतुत्वम् इत्यादि । नतु च **\*''तस्याञ्चेत् जननात्''** [सिद्धिवि० १।२] इत्यादिना **\*''प्रमेयव्यव**-५ सायः स्वतो यतः तदेव ज्ञानम्" [सिद्धिवि० १।४] इत्यन्तेर्नं अयमर्थ उक्तः, तत् किमनेनेति चेत् ; नः [समा]ध्यन्तरप्रतिपादनार्थत्वाददामः (ददोषः) । तथाहि-तस्य यथोक्तस्य विकल्पस्य हेतुः कारणम् तस्य भावः तत्त्वं दर्शनस्य यन्नत् (यत्तत्) सन्निकर्ष आदिर्यस्य इन्द्रि-यदिः तस्येव तद्वत् । एतदुक्तं भवति-यथा चक्षुःश्रोत्रमनसाम् [१०क] अँप्राप्यकारित्वात त-ज्ज्ञानं प्रति सन्निकर्षस्य सत्यस्वप्रज्ञानं प्रति इन्द्रियस्य अकारणत्वात् न तत्र सन्निकर्पादेर्मानर्ता १० अपि तु ज्ञानस्यैव तथा 'यत् सत् तत्सर्वं क्षणिकम्' इति व्याप्तिज्ञानं प्रति न दर्शनस्य कारणता तंत्र 'तद्भावात् न तत्र ''तत् प्रमाणम् अपि तु विकल्प एव । अथ दर्शनमस्ति ; तर्हि ततः सर्वेत्य दर्शनात् सर्वस्य सर्वदर्शित्वमनुपायसिद्धम् , कथमन्यथा 'तैस्य क्षणिकत्वेन व्यप्तिप्रतिपत्तिः-\*'द्विष्ट-सम्बन्धप्रतिपत्तिः" [प्र० वार्तिकाल० २।१] ईत्यादि वचनात्। प्रादेशिकी न च व्याप्तिः। अथेयमि नेष्यते; कथमनुमा नं यतो हे प्रमाणे स्थाताम् ? व्यवहारेण तदङ्गीकरणात् अशे (अदो) -१५ षद्येत् ; तर्हि व्यवहारेण उपगतेर्यथा प्राप्ये भाविनि प्रमाणमुपगतं तथा वित्र अभ्युपगन्तव्यं तदर्था रहेमार्गभावना व्यर्था, तद्भावनाया अनुमानरूपायाः तस्य प्रागपि भावात् । संवृतिविक-स्पद्मेत् ; सिद्धं सन्निकर्षादियत् तस्य तं प्रत्यव्यापिहेतुत्वम् । ततो यथा सन्निकर्षादिपरिहा-रेण सर्वत्र दर्शना (त) मेव अतः प्रमाणं तथा अत एव दर्शनपरिहारेण विकल्प एव प्रमाणम् । अथवा यदुक्तं प्रज्ञा क रे ण-\*"भाविनि प्रवर्त्तकत्वात् साक्षाद् अभ्यासे दर्शनं २० प्रमाणम् अनभ्यासे तत्रानुमानजननात्" वैद्वति ; तत्राह-तद्धे तुत्वं पुनः इत्यादि । तस्य अनुमानविकल्पस्य हेतोर्दर्शनस्य भावः तत्त्वं 'पुनः' इति उभयत्र पक्षान्तरसमुचये सन्निक-र्षादेरिय तद्वदिति । यथैय हि इन्द्रियार्थसन्निकर्षादिः [१७ख] अनुमानस्य न हेतुः तथा दर्श-नमपि । यदि पुनरचेतनत्वात् नेन्द्रियादि तद्धेतुः ; कथं दर्शनस्य चेतनत्वम् १ स्वतः प्रतिभासना-च्चेत् ; न ; शरीरसुखादिनीलादिव्यतिरेकेण पूरेण तत्प्रतिभासानभ्युपगमात् , शरीरादिप्रति-२५ भासस्य विकल्पकत्वमिति निरूपयिष्यते इति परस्य पाशारज्जू । अथ<sup>ा</sup>अन्यस्य अभ्युपगमान्च्ये<sup>३</sup>-

<sup>(</sup>१) प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् । उद्ध्तमिद्म्-तस्वोप०पृ० २९ । सन्मति०टी०पृ० ४६८ । न्यायवि० वि० प्र० पृ० २५६, ५३२ । (२) तुल्ला—''यन्नात्यन्ताभ्यासाद्विकल्पयतोऽपि प्रवर्तनं तत्र प्रत्यक्षं प्रमाणम् ।''-प्र० वार्तिकाल् पृ०२१८ । (३) अविसंवादिप्रवर्तकविकल्पोत्पादकत्वात् । (४) प्रत्यक्षमि । (५) इति प्रारम्य । (६) इति पर्यन्तेन । (७) सिक्षक्षं विनापि ज्ञानोत्पादकत्वात् । ''अप्राप्तान्यिक्ष-मनःश्लोन्नाणि''-अभिष्य० को० १।४३ । (८) प्रमाणता । (९) व्याप्तिविषये । (१०) निर्विकल्पदर्शनस्या-भावात् सर्वविषयत्वाद् व्याप्तेः (१९) निर्विकल्पदर्शनम् । (१२) सर्वोपसंहारवित व्याप्तिविषये । (१३) सर्वस्य । (१४) ''नैकरूपप्रवेदनात् । द्वयस्वरूपप्रहणे सति सम्बन्धवेदनम् ॥'' इति श्लेणः । (१५) श्लिणकत्वाद् । (१६) नैरात्म्यमार्ग । (१७) तुल्ला—''यत्र भाविगतिस्त्रात्तमानं मानमिष्यते । वर्तमानेऽतिमान्त्रेण वृत्तावष्यक्षमानता ॥''-प्र० वार्तिकाल् पृ०२१८ । (१८) वौद्धेन । इष्टव्यम्-पृ०१९ टि० १४ । (१९) जैनस्य । (२०) दर्शनस्येति श्लेषः ।

तनत्वम् ; सुखादेः अचेतनत्वं तथा स्थात् सांख्येन तदभ्युपगमात् । तम्न दर्शनं सन्निकर्षोदिवत् अनुमानविकल्पकारणमिति स्थितम् ।

तत्त् ( नुनु) अञ्चान्तत्वात् सर्वत्र दर्शनमेव प्रमाणं न विकल्पो विपर्ययादिति चेत् ; अत्रा-ह- अभ्रान्तत्वेऽपि इत्यादि । अस्यायमर्थः-तदर्शनं स्थूलस्तम्भाद्याकारेण अभ्रान्तं चेत् : \*''दूरस्थितविरलकेशेषु स्थृलप्रतिभासेन व्यभिचारात् न तथा प्रतिभासाद् अवयविसिद्धिः'' <sup>५</sup> <sup>२</sup>इत्यस्य **\*''सर्वमालम्बने भ्रान्तम्''** [प्रव्वार्तिकाळ० ३।१९६] इत्यस्य च व्याधातः । करुपनागोढत्वं च दुर्छभं ैतस्य सवि करुप]कत्वात् । अथ तेर्ने भ्रान्तम् ; अन्यस्य अभ्रान्तस्य अभावादु अभ्रान्तमिति अनर्थकत्वान्न वाच्यम् । अथ व्यवहारेण तदुक्तम् ; विषयस्तस्य वक्तव्यः ? जायत्संभादिः (जायत्स्तम्भादिः) इति चेत् ; उक्तमत्र-करुपनापोढत्वं <sup>अ</sup>दुर्लभमिति परस्य निकटे (विकट) सङ्कटप्रवेशः इति स न रुभते तत्त्वविवेचनविकटाटवीम्। व्यदि तु तन्न १० तस्य तत्राभ्रान्तत्वं नाम । अभ्युपगम्य उच्यते अभ्रान्तत्वेऽपि, 'अन्यतः' इत्यनेन [१८क] लब्ध तो 'परिणामेन सम्बन्धाद 'अन्यस्य' इति गम्यते । कथं तत्का (तथा) इत्यवाह-सर्वेशा इति । नीलादिप्रकारेणेय पूर्वीत्तरश्लणविवेकादिप्रकारेणापि सर्विथा । तस्मिन् सति किम् ? इत्यत्राह -निर्णयवशात् प्रामाण्यसिद्धेः अन्यस्य प्रमाणत्वस्थितेः कारणात् तत्त्वा(तदा)त्मकत्वं निर्णया-त्मकत्वं तुत्त्वसिद्धेः अभ्रान्तबुद्धेः प्रमाणस्य अभ्युपगन्तव्यम् । कथं प्रामाण्यसिद्धिः ? इत्य- १५ त्राह-- **कथित्रित्** इति । **कथिञ्चित्** नीलादिप्रकारेण न प्रतिक्षणपरिणामादिप्रकारेण, तत्र ज्यव-हारिणो दर्शनव्यवहाराभावात् । न दि (हि) स यस्यन् (पश्यन् ) 'प्रतिक्षणपरिणामादिकं पश्या-मि' इति मन्यते, 'तंदतुमानवैक(फ) ल्यप्राप्तेः, तद्व्यवहारसमारोपयोर्विरोधात् न ''तद्व्यवच्छे-दकरणात् तदर्थवत् । अथ व्यवहारमुङ्ख्य तेनापि प्रकारेण तत्सिद्धिरिष्यते गतमिदम्-\*''प्रा-माण्यं व्यवहारेण'' [प्र० वा० १।४] इत्यादि । न च परमार्थप्रतिभासाद्वैते क्षणभङ्गादिसंभवः; २० सर्वविकल्पातीतत्वेन 'तेंदभ्युपगमात् । ततो यथा व्यवहारेण क्षणभङ्गाद (स्र)भ्युपगमः तथा <sup>१३</sup>ते-नैव तत्र दर्शनम (नं) प्रमाणयितव्यमिति साधूक्तम्-कथिबिदिति । नन्वयमर्थः 'अन्यतः' इ-त्यादेः तृतीयव्याख्यानेन दर्शितः तत् किमनेनेति चेत् ; न ; पूर्वं \*''प्रमाणमविसंवादि'' पि० बा० १३१] इत्यस्यापेक्ष्या, इदानीं **ऋ''कल्पनापोडमआन्तम्''** [न्यायवि० १।४] इत्यस्यान पेक्षया इत्यदोषः । उभयमध्येतत् निर्णये नान्यत्र इति मन्यते ।

नतु यदि तत्त्वसिद्धिः (द्धेः) <sup>7</sup>तैँदारमकत्वं न स्यात् को दोष इति चेत् ? अत्राह-अभ्यसे

<sup>(</sup>१) बौद्धः । (२) "यथैत केशा द्वीयसि देशेऽसंसक्ता अपि धनसित्तवेशावभासिनः परमाणवोऽपि सथैति न विरोधः ।"-प्र० वार्तिकाल० ए० २९६, २८७ । "परस्परविविक्ताणु प्रथमप्रतिभासनम् । विकृष्टपकान्तु विश्वानात् घनाकारावभासिता ॥"-प्र०वार्तिकाल० ए०३३६ । (३) दर्शनस्य । (४) आलम्ब-नेन । (५) प्रत्यक्षलक्षणे अश्चान्तमिति पदम् । (६) अश्चान्तमिति पद्मुक्तम् । (७) जाग्रस्तम्भादिविषयस्वे हि तस्य विश्वयक्षत्रं स्यादिति भावः । (८) 'यदि तु' इत्यधिकं भाति । (९) 'ता' इति षष्ठीविभक्तेः संज्ञा । (१०) ध्रणिकत्वानुमान । (११) समारोपच्यवच्छेद । (१२) प्रतिभासाद्वैतस्वीकारात् । ''मनु सर्व-प्रयायक्षत्रय प्रवायं प्रवतंते नाम्न प्रतीतेरुद्यः ।"-प्र० वार्तिकाल० ए० २९३ । (१३) व्यवहारेणैव । (१४) निर्णयात्मकत्वम् ।

(अन्यश्रे) त्यादि । तस्त्वसिद्धे निर्णयात्मकत्वप्रकाराद् अन्येन अविकल्पकत्वप्रकारेण अन्यश्रा तद-फलम् 'अन्यतः' इत्येतद्नुवर्त्तमानं वात्त (वान्त)मिह् संप्र्यते । तदन्यद्फलम् अविद्यमान-प्रयोजनं कचिदनुपयोगात् । अत एव असाधनमप्रमाणम् । एतदपि कुतः ? इत्यत्राह-असतः खरविषाणादे ने विशेष्येत न भिद्योत 'यतोऽन्यथा' इत्यनेन सम्यन्यः ।

ननु निर्णयात्मकत्वं नाम स्वार्थे प्रहणात्मकत्विमिति चेत् , तदसंभाव्यमिति चेत् ; अत्राह—
अकिश्चित्कर इत्यादि । न किञ्चित् करोतीति अकिञ्चित्करम् स्वापादिदर्शनं \* "सिद्धं यन परापेक्ष्यम्" [सिद्धिवि० ११२४] इत्यादि कारिकावृत्तौ प्रतिपादिषय्यमाणं संश्चयः स्थाणुर्वो पुरुषो
वेति ज्ञानम् , विपर्ययः स्थाणौ पुरुष इति तत्र वा स्थाणुरिति वेदनं तौ करोतीति इति तत्करम् , पुनर्द्धन्द्वः तयोः व्यवच्छेदेन निरासेन निर्णयात्मकत्वम् नान्यथा ।

१० नेनु तद्व्यवच्छेदो नीलाद्यपेक्षायाम् अविकल्पदर्शनेऽप्यस्तीति चेत्ः, अत्राह—अन्यथा इत्यादि । येन प्रकारेण नीलादो <sup>४</sup>तद्व्यवच्छेद इति भावः, ततः <sup>४</sup>तदारमकरवं तत्त्वसिद्धेः अभ्युपगन्तव्यम् इति स्थितम् ।

ननु च %''अज्ञातार्थप्रकाशो वा प्रमाणम्'' [प्रव्वावशाय] इति वचनात् अगृहीतप्रहणाद् दर्शनमेव प्रमाणं न विकल्पो विषय्यादिति चेत् ; अत्राह-अनिधिगत इत्यादि। प्रमा१५ णान्तरेण अप्रकाशि [१९क]तोऽनिधगतः स चासौ अर्थश्च तस्य अधिगनतृ परिच्छेदकं यद्
विज्ञानं तत् प्रमाणम् इत्यपि एवमपि न केवलं पूर्वप्रकारेण केवलम् अन्यानपेक्षा अनिणीतार्थस्य निणीतिः अभिधीयते । अस्यानभ्युपगमे दूषणमाह-अन्यश्चा इत्यादि । उक्तप्रकाराद्
अन्यप्रकारेण अन्यथा अनिधगतार्थाधिगन्त दर्शनमेव प्रमाणमित्यभिधीयते न निर्णयज्ञानमिति
मन्यते । अतिप्रसङ्गात् नीलादाविव अणमङ्गादाविप दर्शनस्यैव प्रमाणत्वात् तद्नुमानमनर्थकं
२० स्यादिति अतिप्रसङ्गात् अनिर्णातार्थनिर्णीतिः अभिधीयत इति पद्वटना ।

नन्ययमर्थः 'दृष्टे प्रमाणान्तर।वृत्तिप्रसद्वात् (ङ्गात् )' इत्येतेन प्रतिपादियध्यते तिक-मनेन ? तस्माद् अन्यथा व्याख्यायते-स्थिरस्थू उस्वगुणावयवात्मकघटादिनिर्णीतिरेव अनिधगता-थोधिगन्त्री प्रतीयते । तद् यदि ततोऽन्यद् अनिधगतार्थोधिगन्तः प्रमाणं कर्द्यते तिर्हे तस्माद्य्य-न्यत् तथाविधं तस्माद्य्यन्यत् इत्यनवस्था अतिप्रसङ्गः तस्माद् अनिर्णीतार्थनिर्णीतिः अभि-द्यं घीयते ।

यत्पुनकक्तम्— 'तत्प्रमाणम्' इति । तत्र प्रमीयते अनेन तत् प्रमाणम् , करणकारकम् , तच्च स्यार्थपरिच्छित्तिक्रियां प्रति साधकतममेत्र युक्तम् । न चेत्कं दर्शयन्नाह—(न चेत् कदर्थय-न्नाह—) अधिगतमात्रस्य इत्यादि । स्वकारणार्थाकारदर्शनमात्रस्य । कथंभूतस्य १ इत्याह—विसंवादकस्य निरंशानेकञ्चणिकपरमाणुदर्शने [१९ ख] स्थूलैकस्थिरघटादिप्रापकत्वेन विप्रतस्थ-

<sup>(</sup>१) 'वा' इति प्रथमाविभक्तेः संज्ञा । वान्तं प्रथमान्तमित्वर्थः । 'अन्यतः' इति पञ्चम्यन्तं पदं 'अन्यत्' इति प्रथमान्तरूपेणात्र सम्बद्ध्यते इति भावः । (२) पुरुषे । (३) इतिपदं द्विष्टिंखतमत्र । (४) संशयादिव्यवच्छेदः । (५) निर्णयात्मकत्वम् । (६) गृहीतप्राहित्वात् । (७) ''अत एवानधिगतविषयं प्रमाणम्''-न्यायिष टी॰ पृ॰ १९ । (८) सर्वं क्षणिकमित्यनुमानम् ।

कस्य साधकतमत्वाऽनुपपत्तेः कारणात् तन्निणींतिरिभधीयते । 'विसंवादकस्य' इत्येतिइशेषणमिष हेतुर्दृष्ट्रव्यः । ततोऽयमर्थो भवति—अधिगतिमात्रं स्वार्थप्रतिपत्तिं प्रति न साधकतमं विसंवादकत्वात् इन्दुद्धयदर्शनविदिति न प्रमाणम् । अतः सैवाभिधीयते । पुनरिष हेत्वन्तरमाह्— 'साधनान्तरेत्यादि । अधिगतिमात्रसाधनाद् अन्यत् नीठादौ 'विकल्पज्ञानं क्षणिकादाद (दाव)नुमानं तदन्तरं तस्य (तत्) अपेक्ष्यते [य]स्य गोच्चरस्य विषय[स्य] । किचित् \*''साधना- ५
नतरापेक्ष्य(क्ष)गोचरस्य'' इति पाठम्(स्त)त्रापि साधनान्तरमपेक्ष्यत इति तदपेक्षो गोचरो यस्य
तस्य साधकतमत्वाऽनुपपत्तेः तन्निणींतिः अभिधीयते । अत्रापि पूर्ववत् साधनेत्यादि विशेपणमिष हेतुर्दृष्ट्व्यः । तद्यथा—अधिगतमात्रं तत्त्वप्रतिपत्तौ न साधकतमं साधनान्तरापेक्षा (क्य) गोचरत्वात् सन्निकर्षादिवत् । ततः सूक्तम्—अनिणींतिरिभिधीयते इति ।

ननु निर्णातरनिधनतसामान्यार्थाधिगमेऽपि अनिधिगतस्यलक्षणाधिगमाभावात् अनिधिगमा- १० भावात् अनिधिगतार्थाधिगनतः प्रमाणम् इत्यनेन साऽभिधीयते । तत्र अर्थशब्देन स्वलक्षणाभिधानात् जैनिधानतः प्रमाणम् इत्यनेन साऽभिधीयते । तत्र अर्थकियासम् विन अधिगतिमात्रेण अनिधिगतस्य ज्ञानान्तरेण अविषयीकृतस्य स्वलक्षणस्य अर्थिकियासम् [२०क]र्थार्थ- स्वरस्य अधिगताविष परिक्ष्णिताविष । अपिशब्दोऽभ्युपगमस्चकः । न खलु अन्येन अधिगतम् अन्यद्वा स्वलक्षणमधिगच्छद् दर्शनं प्रतीयते । तस्यां किं प्राप्तम् १ इत्यत्राह्—दृष्टे १५ दर्शनेन विषयीकृते नीलादाविव क्षणभक्षे प्रमाणान्तरस्य अनुमानस्य गृहीतप्राहित्वभयाद् अप्रवृत्तिमत्तकृति कारणात्तिमणीतिः अभिधीयते । एवं हि अनिश्चितक्षणभक्षनिश्चयाद् विकल्पानुमानयोः अपूर्वार्थता छभ्यते इति भावः । ननु मा भूद् अनिश्चितक्षणभक्षनिश्चयात् प्रमाणान्तरं कत्र वृत्तिमत् , अपि तु क्षणिके अक्षणिकज्ञानसमारोपव्यवच्छेदकरणात् स्यादिति चेत् ; अत्राह—समान इत्यादि । समाने सद्दशे अत्र भृते दर्शनेन दृष्टे यः समारोपः विपर्ययज्ञानवि- २० शेषः तस्य व्यवच्छेदे निरासे "संवृत्यनुमानयोः दर्शनोत्तरविकल्पानुमानयोः न कश्चिद् विश्वेषः भेदः । अनुमानं चेर्त् ; संवृतिगिप प्रमाणं स्यादित्यर्थः ।

ननु यथा अणिके अअणिकत्वसमारोपो नैवं नीले अनीलत्वसमारोपो यत्तद्वयच्छेदाय 'समान' इत्यानुच्यते इति चेत्; अयमत्राभिप्रायः--यथा पूर्वापरक्षणयोः तद्वयात्ताया- (तैद्व्याप्त)समारोपव्यवच्छेदादनुमानमर्थवत् तथा मध्यक्षणे स्थूलैकरूपे \* 'सिञ्चिता- २५ लम्बनाः पश्च विज्ञानकायाः'' 'इत्यनेन परमाणुदर्शनारोपव्यवच्छेदात् संदृतिरिप अर्थवती स्यादिति । मरीचिकायां तोयसमारोपव्यवच्छेदाद्वा ''तयोः[२०ख]विशेषं दर्शयन्नाह परः-- साक्षात् इत्यादि । साक्षाद् अव्यवधानेन अनुभवाद् दर्शनाद् उत्पत्तिः नार्थात्संदृतेः इति अनुभवान्छत् (वानुकृत)प्रवृत्तिविषयानुकरणात् न तस्या भिन्नो व्यापार इति मन्यते ।

<sup>(</sup>१) नीलमिद्मित्याकारं विकल्पज्ञानम् । (२) सर्वं क्षणिकं सप्त्वादित्यादि । (३) 'अनिधगमा-भावाद' इति निरर्थकं भाति । (४) तक्षिणीतिः । (५) 'अनिधगतार्थाधिगन्तु' पदेन । (६) क्षणिके । (७) संत्रृतिविकल्पः । (८) प्रमाणम् । (९) तस्मिन् व्याप्तः यः एकत्वारोपलक्षणः समारोपः । (१०) ''सञ्जितालम्बनाः पञ्च विज्ञानकायाः इति सिद्धान्तः ।''-प्रव्वावमनो । २।१९४ । (११) संतृत्यनुमानवोः ।

अत्रोत्तरमाह—महानपराधः । उपहासपद्मेतत् , अल्पीयसोऽप्यपराधस्य अमावेऽपि अमिधानात् । ततः तदुत्पत्तौ नितरामर्थविषयत्वसिद्धेः अनुमितेरिव अर्धप्रतिबन्धाद् एकविषयत्वञ्च न विरोधि सर्वज्ञेतरज्ञानवत् सैन्तानविरोधिसर्वज्ञोतरज्ञानवत् । सन्तानभेदोऽत्रापि व्यवहारश्च । प्रतिपत्तुः इत्यादु । उत्तरं विकल्पज्ञानं प्रमाणं तस्य उत्तरस्य साधनभावात् ५ हेतुत्वात् , नतु नैव पूर्वकं सन्तिकर्षदर्शनादि प्रमाणमिति । कुत एतत् १ इत्यत्राह—अनुमानेऽपि इत्यादि । न केवछं विकल्पे किन्तु अनुमानेऽपि एवम् उक्तवत् प्रसङ्गात् तत्रापि साधनावभास्येव ज्ञानं तत्कारणं प्राप्ये प्रमाणं स्यात् नानुमानम् । प्रसेयाविषयीकरणम् अन्यत्रापि इति भावः ।

यैदुक्तं प्र ज्ञा क रेण- \* ''अभ्यासे दर्शनमिवकल्पकम् अन्यदा अनुमानं प्रवर्तकत्वात् प्रमाणम् । निर्णितिः पुनः कचिद्प्यनुपयोगात् पक्षान्तरासंभवादप्रमाणता ।'' इति । तत्र अनभ्यासे सति अभ्यास इति अनभ्यासे निर्णितेः उपयोगं दर्शयन्नाह्— द्यावसा- यातमन इत्यादि ।

#### [ व्यंवसायात्मनो इष्टेः संस्कारः स्मृतिरेव वा । इष्टे इष्टसजातीये नान्यथा क्षणिकादिवत् ॥४॥

दर्शनाभ्यासपाटवप्रकरणादेः दृष्टसजातीयसंस्कारस्मृतिप्रबोधे खभावन्यवसा-१५ यमन्तरेण क्षणभङ्गादावपि लिङ्गानुसरणमनुपपन्नं तदविशेषात्रीलादिवत् । ]

अस्यायमर्थः—सुलसाधनस्य सुलस (स्य) च पूर्व या दृष्टिः तस्याः संस्कारः स्पृतिबीजम् आत्मपरिणमो 'जायते' इत्यध्याहारः । [२०क] स्पृतिर्वा स्मरणं च दृष्टेर्जायते इति । ननु दृष्टिः (ष्टेः) संस्कारः, ततः स्पृतिर्न दृष्टिः (ष्टेः) इति चे[त्;नः] उत्तरदृष्टेः संस्कारसहकारिणः तदुद्भवादरोषः । नन्वेकोऽयं दृष्टिशब्दः कथममुमर्थं प्रतिपादयति ? आवृत्त्याभिसम्बन्धाद् एकस्या २० दृष्टेः उभयत्र व्यापाराद् भेदावगतिः । क पुनः स्पृतिः तद्धेतुश्च दृष्टिः प्रवर्तत इति चेत् ? अत्राह— दृष्ट इति । संस्कारहेतुदृष्ट्या विषयीकृतो दृष्टोऽर्थ उच्यते । तत्र उत्तरा दृष्टिः तत्कार्यभूता स्पृतिः प्रवर्तते, कथमन्यथा 'अयं मया दृष्टः' इति प्रतीतिः ? अतेन पूर्वोत्तर्दर्शनसंस्कारस्मृतीनाम् एकविषयत्वं दर्शयति । तथा दृष्टसजातीये दृष्टश्चासौ उत्तरव्यक्तयपेक्षया सजातीयश्च तत्र संस्कारः । स कृतः ? इत्यत्राह—दृष्टेः इति । यत्र संस्कारः । तद्दर्शनात् तत्रैव च स्पृतिः । २५ साषि कृतः ? इत्यत्राह—हृष्टेः इति । सा क ? इत्यत्राह—सजातीये दृष्टेन पूर्वदर्शनविषयेण

<sup>(</sup>१) 'सन्तानिषरोधिसर्वज्ञोतरञ्चानवत्' इति द्विरुक्तं भाति, निरर्थकञ्च। (२) "हैयोपादेयविषये प्रवर्तकं हि प्रमाणमुच्यते। तम्र च प्रवर्तने धीरेष प्रधानम्। यद्यपि नाम भाष्यथीं न प्रतिपन्नस्वधापि तम्न प्रवर्तनं हि प्रमाणमुच्यते। तम्र च प्रवर्तने धीरेष प्रधानम् । यद्यपि नाम भाष्यथीं न प्रतिपन्नस्वधापि तम्न प्रवर्तने। तम्माणं यथानुमानस्याप्रहणेऽपि (प्रामाण्यं) न ह्यनुमाने वस्तुस्वरूपस्वीकार इति प्रतिपाद-यिष्यते। न च चक्षुरादिकात् प्रवर्तते ज्ञानमन्तरेण, विकल्पमन्तरेणापि बुद्ध्या अभ्यासात् प्रवर्तते। ततो हेयोपादेयविषये धीरेव पूर्विका प्रवर्तनात् प्रमाणं न विकल्पाद्यः। यत्र तु नाभ्यासस्तन्न अनुमानमेव [न] प्रत्यभिज्ञानादयोऽतो नातिप्रसङ्गः।"-प्र० वार्तिकारू० प्र० २२, २१८। (३) उद्धतोऽयम् प्रमाणप० पृ० ५४। "स्यवसायात्मनो दृष्टेः संस्कारः" हत्यंशः न्यायवि० वि० प्र० पृ० ४९३, ५२१। (३) दर्शनात्। (५) साक्षात् स्मृतिरूक्षयते। (६) दृष्टिमञ्हरूथ।

सजातीये सहज्ञे उत्तरस्वव्यक्तिविशेषे । एतदुक्तं भवति—एकदा जळव्यक्तिं स्नानादिहेतुमुपळव्धवतः तत्राहितसंस्कारस्य पुनः तत्सहशव्यक्तिदर्शनात् तत्समाने दृष्टे स्मृतिः इति । अनेन पृवीत्तर-दर्शनसंस्कारस्यतीनां सहशविषयत्वं कथयति ।

र्अन्ये तु **\*''दृष्टे संस्कारः दृष्टजातीये स्मृतिः''** इति व्याचश्चते । तेनायमर्थो सम्यते न वेति चिन्त्यम् ।

किञ्च, यदि दृष्टे संस्कारः, स्मृत्यापि तेत्रैव भिवतव्यम् \* "अनुभूते स्मृतिः" इति वचनात् ।
निह पूर्वसमुद्रदर्शनाहितसंस्कारस्य तत्सदृशे पश्चिमसमुद्रे स्मृतिर्युक्ता । कथंभृतायाः [२१ख]
दृष्टेः १ इत्यत्राह—ह्यवसायात्मनो निर्णयात्मिकाया एव । कुत एतत् १ इत्यत्राह—नान्यथा अन्येन निर्विकत्पकप्रकारेण या दृष्टिः तस्याः न संस्कारः स्मृतिर्या । क्रेव १ इत्यत्राह—स्मणि-कादिवत् । आदिशब्देन निरंशत्वादिपरिमहः, तत्रेव तद्वदिति । ननु च तस्याः संस्कारः स्मृतिरेव १० इति वक्तव्यम्, कि वाशब्देन, तमन्तरेण समुख्यगतेः १ नः अनुक्तसमुख्यार्थत्वादेवोषः । अनुक्तं हि अनेन प्रत्यमिक्नोहानुमानादिकं समुद्यायते । ततोऽयमर्थो छभ्यते—पूर्वमुखसाधनदर्शनाहितसं-स्कारस्य पुनस्तस्य तत्समानस्य वा दर्शनाद् दृष्टे स्मृतिः, ततस्तदेवेदं तेन सदृशमिति वा प्रत्यमिक्नानम्, ततोऽपि 'पूर्ववद् एतत मुखसाधनसमर्थम्' इति तर्कः, अस्माद्पि 'अनुमेथे प्रवर्तमानस्य सुखप्राप्तिभविष्यति' इत्यनुमानम्, ततः प्रवृत्तिः अर्थप्राप्तिरिति । वक्ष्यते च—

\*''अक्षज्ञानैरनुस्पृस्य प्रत्यभिज्ञाय चिन्तयन् ।
आभिग्रुख्येन तद्भेदान् विनिश्चित्य प्रवर्तते ॥'' [चिद्धिवि० १।२८] इति ।

नतु च यदुक्तं सुखस्य तत्साधनस्य च दृष्टः संस्कार इति; तत्रेदं चिन्त्यते—'इदं सुखन् साधनम्' 'अस्माद् इदं सुखम्' इति कुर्तः प्रतीयते ? न तायत् तत्साधनदर्शनात्; तत्काले सुखानुद (नृत्पादात्, अ) नृत्पन्नं च निं(न) तेन गृद्धते । नापि सुखदर्शनात्; अस्यापि समये तेत्सा- २० धनात्ययात् । नापि तत्समुदायेन; क्रमभाविनोः ''तदभावात् । पूर्वोत्तरकालभाविदर्शनमेकं विप्रति-चिद्धम्, सर्ववस्तुनः क्षणिकत्वात् । अथ 'अस्माद् इदमु[२२क]त्पद्यते' इति आत्मा प्रतिपद्यते; सोऽपि यदि सत्तामुत्रेण, ''तन्य इति [सुप्तमूर्च्छितादिष्वपि] प्रसङ्गः । अथ दर्शनपर्यायात् ; पूर्ववत् प्रसङ्गः । तन्न सुखतत्कारणयोः दर्शनात्' तद्भावसिद्धः । नाप्यनुमानात् ; तस्य 'तैत्पूर्वक-त्वेन तद्भावे अभावात् । एतेन पूर्वदर्शनादेः उत्तरोत्तरसंस्कारादिजन्मप्रतिपत्तिः निरस्तेति ।

अत्र प्रतिविधीयते—सुखसाधनदर्शनस्य तद्यहणाभिमुख्यमज्ञहत <sup>13</sup>एव सुखग्रहणपरिणामो-पपत्तेः <sup>18</sup>अप्रतिवेधः । वक्ष्यते चैतदत्रैव द्वितीयप्रस्तावे—\* "पूर्वपूर्वस्य स्वविषयग्रहणानुबन्ध-मजहत एव उत्तरोत्तरं प्रति साधकतमसात् स्मार्तज्ञानवत् ।" [सिद्धिवि० २।१५] इति ।

<sup>(</sup>१) व्याख्यातारः । (२) । दष्ट एवार्थे । (३) "अनुभूते हि स्मृतिः"-हेतुबि० टीकालो० पृ०२६९ । "सदित्याकाराऽनुभूतार्थविषया समृतिः"-प्रमाणप० ए० ६९ । "अनुभूतिधेषयासंप्रमोषः स्मृतिः"-योगस्० ११११ । (४) दृष्टेः । (५) वा शब्दस्य । (६) पुंसः । (७) स्मृतेरनन्तरम् । (८) प्रमाणात् । (१) सुखसाधनविनाशात् । (१०) समुदायासंभवात् । (११) प्रत्यक्षप्रमाणात् । (१२) प्रत्यक्षपूर्वकत्वेन । (१३) आत्मनः । (१४) अयुक्तः प्रतिषेधः ।

न चेदमप्रातीतिकम् , 'अस्माङ्कावात् मे सुखभावः' इति प्रतीतेः । तदपर्छापे स्तम्भादिदर्शनमपि दुर्निरीक्षं प्रसजतीति प्रतिपादियध्यते । 'युगपदेकमैनेकाकारं व्याप्नोति जानातीति वा, न क्रमेणे' इति परमगहनमेतत् ! ततः सिद्धा सुखतत्साधनयोहेतुफरुभावप्रतीतिः । एतेन दर्शनादिसंस्कारा-दीनामपि सौ चिन्तिता ।

यत्प्रनरुक्तम्-पूर्वोत्तरदर्शनसंस्कारस्मृतीनाम् एकविषयत्वं कुतः प्रतीयते इति ? तद्प्येतेन नोत्सृष्टम्<sup>र</sup> ।

नतु भवत्वेवम्, तथापि प्रवृत्तिकाले सुखाप्रतिपत्ती कथं तेत्र दृश्यमानस्य हेतुता प्रतीयेत यतस्तव (स्तत्र) प्रवृत्तिः स्यात . प्रतिपत्तौ वा न प्रवृत्तिः तदैव सखप्राप्तेः । ऽअँथ प्रवृत्त्युत्तरकालं सुखप्रतिपत्तिः तर्हि तत्साधनप्रतिपत्तौ प्रवृत्तिः तस्याश्च सुखवत् प्रवृत्तिः स्यात् [२२ख] प्रतिपत्तौ ९० वा न प्रवृत्तिः तदैव सुखप्राप्तेः∮ अथ प्रवृत्त्युत्तरकाछं सुखप्रतिपत्तिः; तर्हि तत्साधनप्रतिपत्तौ प्रवृत्तिः, र्तस्याश्च सुखप्रतिपत्त्या तत्साधनप्रतिपत्तिः इत्यन्योन्यसमाश्रयः । अथ सुखसाधनस्यै पूर्वस्य तत्सदृशस्य वा पुनर्दर्शनादेवं भवति 'इदं सुखसाधनं तत्त्वात् पूर्वसदृशत्वात् पूर्ववत्' इति' ततः प्रवृत्तिः । नन्विद्मनुमानम् , तश्चेत् सुखं न प्रत्येति, कथं <sup>११</sup>तत् प्रति कस्यचित्<sup>१२</sup> कारणताम-वैति १ कायं (र्य)प्रतिपत्तिनान्तरीयकत्वात् कारणताप्रतिपत्तेः । प्रत्येति चेत : उक्तमत्र प्रवृत्तिर्न स्या-१५ दिति<sup>१3</sup>। यदि पुनर्न सिद्धतया अपितु साध्यतया<sup>१६</sup> तत् प्रत्येति; तर्हि साध्यतया असतः, तस्य च प्रतीतिरित्यतिसाहसम् , इति कस्यचित् सुखसाधनस्याप्रतिपत्तेर्न तत्र १५ [व] वृत्तिः । सुख इति चेत् ; नः तस्य दर्शनेतरिवकल्पद्वये पूर्ववत् प्रसङ्गः। तन्न कुतश्चित् प्रवृत्तिरिति कि 'व्यवसात्मनः' इत्यादिना इति चेत् : अत्रोच्यते-- दृश्यदर्शनेन पूर्वोत्तरक्षणयोरदर्शने 'त्रीभ्यां तस्ये' कुतस्तृयूर्त्तां प्रति-पत्तिः यतः प्रत्यक्षसिद्धा क्षणिकता स्यादिति नेदं सुभाषितम्- \*''यद् यथावभासते तत्त्रथैव २० परमार्थसद् व्यवहारावतारि यथा नीलं नीलतया भासमानं तथैव तद् व्यवहारावतारि, [अय] भासन्ते च भावाः क्षणिकत्या।" इति"। अथ<sup>्</sup>र्दश्यदर्शनेन<sup>्</sup>तैयोर्दर्शनम् ; <sup>१</sup>र्दश्यसमकालता तथैव पराभ्यपगमात् । <sup>२३</sup>तयोरपि पुनः अन्याभ्यां पूर्वोत्तरक्षणाभ्यां <sup>२४</sup>क्रद्य(त्रुट्य)त्ताप्रतिपत्तौ अन्ययोरिप तेर्न दर्शनं पुनः तयोरिप [२३क] ततोऽन्याभ्यां कदा (बुट्य) ताप्रतिपत्तौ दर्शनं तेन तयोरित्येककालता सकलसन्तानक्षणानाभिति नित्यताप्रतिपत्तिवत क्षणिकताप्रतिपत्तावपि युगपत २५ जन्ममरणावधिदशाप्रतिपत्तिरिति तदैव जातो मृतश्च स्यात् । अथ दृइयस्य दृशेनेन यथास्वकालं तयोर्दर्शनम् रह : सुखस्यापि तथैव रे दर्शनमिति न हक्क्ये तत्साधने प्रवृत्तिविरोधः।

<sup>(</sup>१) विश्रज्ञानम् । (२) क्रमेण एकः आस्मा नानापर्यायान् न व्यामित न वा जानाति इति कथनं परमाइचर्यकरम् । (३) कारणकार्यभावप्रतिपत्तिः । (४) पूर्वोत्तरपर्यायव्यापिना आस्मना तथ्यित-पत्तिसंभवादिति भावः । (५) कुरते । (६) जलाद्यर्थस्य । (७) हुएतिष्वद्वान्तर्गतः पाठः पुनरुक्तो भाति । (८) प्रवृत्तेश्च । (९) जलादेः । (१०) प्रतीतिः । (१३) सुखं प्रति । (१२) जलाद्यर्थस्य । (१३) तदैव सुखप्राप्तेः । (१४) निष्पाद्यत्या । (१५) सुख्यसाधने । (१६) पूर्वोत्तराभ्याम् । (१७) मध्यक्षणस्य । (१८) रहितताप्रतिपत्तिः, उनृदिर हिंसायामिति रीधादिधातोः निष्पन्निमृदं गणकार्यस्यानिस्यत्वात् । (१९) द्रष्टव्यम्-ए० २ टि० १० । (२०) मध्यक्षणप्रत्यक्षेण । (२९) पूर्वोत्तरक्षणयोः प्रत्यक्षम् । (२२) तिर्हे पूर्वोत्तरयोः वर्तमानक्षणप्रतिः । (२३) पूर्वोत्तरयोरि । (२४) त्रुट्यता क्षणिकता, रहितता वा । (२५) मध्यक्षणद्वनेन । (२६) पूर्वस्य पूर्वोत्तर्योरि । (२४) प्रतिस्व व उत्तरक्षणे । (२७) भविष्यति निष्पाद्यत्वेन ।

स्यान्मतम्—पूर्वोत्तरक्षणाभ्यां मध्यक्षणस्य क्रद्य(शुट्य) ता स्वभावभूता, ततः 'तयोरदर्शनेऽपि 'तदर्शनादेव प्रतीयते ; तर्हि तस्य सुखहेतुता तथा किन्न प्रतीयते सुखादर्शनेऽपि ? निह सापि ततो भिन्ना । नन्वेवं सर्वस्यापि भावदर्शनादेव कत्रप्रतीतेः सुखार्थिनो दुःखसाधने प्रवृत्तिः सुखहेतोवां निवृत्तिः भ्रान्त्या न स्यादिति चेत् ; न ; क्रद्य(शुट्य) त्ताप्रतिपत्तावपि स-समानमिति तद्वनुमान[मन]र्थकम् । समारोपकल्पनम् अन्यत्रापि । तथा सित कथं सुख[सा] ५ धने प्रवृत्तिरिति चेत् ? कद्य(शुट्य)त्तायां कथम् ? समारोपव्यवच्छेदात् ; प्रकृते समः समाधिः । यथैव च घटादौ सत्त्वादेः श्रणिकत्त्वेन व्याप्तिदर्शनादन्यत्रं ततः क्रद्य(शुट्य)त्तां अनुमीयते तथा आकारिवशेषस्य पूर्व (पूर्व) सुखहेतुत्वेन व्याप्तत्या दृष्टस्य पुनः कविद् दर्शनात् सुखहेतुता अनुमीयताम् । ननु उक्तमत्र अनुमानेन सुखाप्रतिपत्तौ कथं तद्धेतुताप्रतिपत्तिः ? प्रतिपत्तौ न प्रवृत्तिरिति चेत् ; इदमप्युक्तम्—तेन पूर्वोत्तरक्षणाविषयीकरणे कथं तत्सम्बन्धिनी कद्य (शुट्य)ता मध्यक्ष- १० णस्य प्रतीयते यतः समारोपो निवर्तेत । 'क्षित्रयीकरणे च एकक्षणभाविता सन्तानस्य [२३ख] इति ।

एतेन एतदिप निरस्तं यदुक्तं परेण-क्ष''यद्यपि दृश्यस्य सुखाद्र्शनेऽपि "तद्वेतुता प्रतीयते तथा(था)पि निश्चेतुं न शुक्यते'' इति ; कथम् ? कद्य(बुट्य) त्तायामपि समानत्वात्।
भवतु वा तदिनश्चयः तथापिको दोषः ? 'तद्दर्शनं प्रवृत्तिहेतुनं स्यादिति । कथं कद्य(बुट्य) त्तादर्श- १५
नमिनिश्चतम् अनुमानहेतुः, येन क्ष''यद् यथावभासते'' इत्यादि स्कम् ? 'एतदिनिश्चतम्
अनुमानस्य कारणं न ''पूर्वं प्रवृत्तेरिति महत्ती प्रेक्षाकारिता ! यदि च, कार्यानवधारणक्षणे अस्य
कारणतानवधारणम्; तिर्दि कथं प्राप्यानवधारणे दृश्यस्य ततो विवेकावधारणम्, येनात्र पक्षत्रयमुत्यापितम्-क्ष''दृश्यप्राप्ययोः एकत्वाध्यवसायिनं प्रति प्राप्ये प्रत्यक्षं प्रमाणम् , अन्यं प्रति
तद्मासाम् , अवधारितिविवेकं प्रति अनुमानम्'' इति ? व्यवहारण तदुत्थापितमिति चेत्; तेनैवै' २०
कार्यानवधारणेऽपि कारणतावधारणमिति कारणे प्रवृत्तिसंभवादछं भाविनि प्रवृत्त्या, एकान्ते
तद्येन कारणत्वोपवर्णनेन वा, व्यवहारविपर्ययात् । परमार्थेऽपि चित्रैकज्ञानाद्वैतहपे नीलाकारः
पीताद्याकारान् अनात्मसात्कुर्वन्नपश्चन् वा यथा तत्साधारणीं बोधकपतामात्मसात्करोति पश्चति
वा तथा कार्यानवधारणेऽपि कारणतावधारणं कारणदर्शनेन । सर्वविकलपातीतेऽपि तस्मिन्' इदमेव वक्तव्यम्; तथाहि—कारणत्वादिविकलपानां प्रतिपत्ती [२४क] कस्यचित् तद्विकत्तावित्तिः। २५
नहि अप्रतिपन्नमशकस्य 'नेह मशकाः सन्ति' इति निर्णीतिरस्ति । 'तथा चेत्; सुस्थितं तद्द्वैतम् ! अप्रतिपत्ती चेत्; 'प्रकृतमनुषङ्कि । ततो यथा कस्यचित् तद्विवक्तस्य दर्शनात् तद्भाव [व्य]-

<sup>(</sup>१) पूर्वोत्तरयोः । (२) मध्यदर्शनादेव । (३) जलादिसाधनस्य । (४) साधनस्वभावभूता, अतः साधनज्ञानादेव प्रतीयताम् । (५) साधनात् । (६) सुखसाधनस्यप्रतीतेः । (७) क्षणिकतानुमानम् । (८) शब्दादौ । (९) क्षणिकता । (१०) मध्यक्षणदर्शनेन पूर्वोत्तरयोः विषयीकरणे च । (११) सुख्दिता । (१२) साधनदर्शनम् । (१३) नुक्र्यत्तादर्शनम् । (१४) जलादिसाधनदर्शनम् । (१५) न्यवहारेणेव । (१६) अद्वैते । (१७) कारणत्वादिविकल्पानामप्रतिपत्ताः विष तद्विविक्तताप्रतिपत्तिस्तथा कार्यानवधारणेऽपि कारणतावधारणं स्यात् ।

वहारः तथा आकारविशेषदर्शनान् हेतुताव्यवहारोऽपि साध्यते इति सूक्तं व्यवसायातमन इत्यादि ।

ननु यदुक्तम्-'नान्यथा क्षणिकादिवत्' इति; तत्र यदि नाम निर्विकल्पदृष्टेः क्षणि-कादी संस्कारादिन जायते, तथापि नीलादी जायते दृष्टत्वात् । न च दृष्टमन्यथा कर्तुं शक्यम्। ५ न च 'दर्शनम्' इत्येव सर्वत्र स्वगोचरे संस्कारादिहेतुः; अन्यथा व्यवसायात्मकमि तैथा इति गृहीत्रप्रैंघटकादिविस्मरणादि न भवेत् । अथ तँत् दर्शनपाटवादिकमपेक्षतेः प्रेकृतमपि र्तथैव अपे-क्षते इति तदभावात्र क्षणिकादौ संस्कारादिः, अँन्यत्र तु अस्ति <sup>"</sup>विपर्ययादिति चेत्"; अत्रोत्तरमाह-दर्भनेत्यादि । प्रतिपत्तिगौरव (वं) दर्शनपाटविमति । "तच संस्कारादिकार्ये सामर्थ्यम् , गुहर्मुहः चेतिस परिमलनम् अभ्यासः, तौ आदी यस्य प्रकरणादेः स तथोक्तः तस्मात् इष्टराजातीय-रे संस्कारस्मृतिप्रयोधे दृष्टः पूर्वदर्शनगोचरः स चासौ सजातीयश्च सदृशः उत्तरविशेषेण, उप-लक्षणमेतन . ततः तेनैकोऽपि दृष्ट इत्युच्यते, तत्र संस्कारश्च समृतिश्च तयोः प्रबोधे उत्पादे अभ्यु-पगम्यमाने । किमन्तरेण ? इत्यत्राह—स्वभावव्यवसायमन्तरेण दर्शनस्य स्वरूपभूतनिर्णयमन्त-रेण संस्कारस्मृति[२४ख]वचनमप्युपळक्षणमिति प्रत्यभिज्ञानादिपरिषदः । तत्र किं स्यात् <sup>१</sup> इत्यत्राह-क्षणभङ्गादाविप आदिशब्देन स्वर्गप्रापणसामध्यीदिपरिग्रहः, न केवलं नीलादौ इति १५ अपिशब्दार्थः, लिङ्गानुसर्गं हेत्वाश्रयणम् उक्तमनुपयन्नं प्रत्यक्षत एव तत्सिद्धेरिति मन्यते । कुत एतत् ? इत्यत्राह—तद्विशेषात् तस्य दन(दर्शन)पाटवादेः अविशेषात् क्षणभङ्गादाविष । निदर्शनमाह-नीलादिवत् तत्रैव (सत्रेव ) तद्वदिति। नहि दर्शनं स्वविषये पीटवेतरात्मकं तदप्र-संगात् (अतिप्रसङ्गात् ) । अभ्यासोऽपि मुहुर्मुहुः क्षणिकदर्शनस्य तद्विकरूपस्य वा वृत्तिः सौगतानां विद्यते. तथा अधित्वादयोऽपि । न च 'तँत्र 'तैत्प्रबोधः । तम्न 'तैत्कार्यम् । प्रयोगश्चात्र-समिन्न-२० विकलेऽपि यन्न भवति तम्न तत्कार्यम्, यथा अविकलेऽपि चकादौ अभवन् पटो न तत्कार्यः, अविकलेऽपि च दर्शनपाटवाम्यासादौ न भवति क्षणिकादौ संस्कारादि[:]इति । विपर्ययप्रयोगः-यस्मित्रविकले यद् भवति तत् तस्य कार्यम्, यथा अविकले चक्रादौ भवन् घटः तस्य कार्यः, भ-वति च निर्णयेऽविकले संस्कारादिः इति । ननु 'दर्शनपाटवादेः' इत्यस्तु <sup>१६</sup>किमभ्यासमहणीमति

<sup>(</sup>१) ज्ञानम्। (२) संस्कारादिहेतुः स्यात्। (३) प्रघष्टकं प्रकरणम्। (४) व्यवसायात्मकं ज्ञानम्। (५) निर्विकरपकदर्शनम्। (६) पाटवादिकमपेक्षते। (७) नीलादी। (८) पाटवाध्यासादिसन्नाधात्। (९) तुल्ना—'पेषां मु पुनरभ्यासपाटवादयो निश्चयस्य हेतवः सन्ति ते महामित्राक्तयः—''—प्र० वार्तिकाल० ए० २४०। ''यथा दृष्टस्याकारोऽभ्यासपाटवादिप्रत्ययान्तरसापेक्षो विशेषस्य प्रहणात्। न हि दृष्टमित्येव विकल्पेन गृद्धते; दर्शनाऽविशेषात् सर्वाकारेषु विकल्पोदयप्रसङ्गात्, अपि तु कश्चिदेव अभ्यासादिप्रत्ययान्तेक्ष इत्याकारप्रहणेनाचष्टे।''—हेतुबि० टी० ए० २६। ''यथानुभवमभ्यासपाटवादिप्रत्ययान्तरसहकारिणां विकल्पानासुद्यात्।''—हेतुबि० टी० ए० २२। ''अथ मतम् अभ्यासप्रकरणबुद्धिपाटवाधित्वेभ्यो निर्विकल्प-कादिप दर्शनाक्षीलादी संस्कारः स्मरणं चोत्पद्यते न पुनः क्षणिकादी तदभावात्।''—प्रमाणप० ए० ५४। प्रमेयक० ए० ३३। स्था० र० ए० ८४। (१०) पाटवज्ञ। 'पाटवं तीक्ष्णता बुद्धेः इति, प्रकरणात् आदि-शब्दात् प्रत्यासित्तारत्तम्यादेर्प्रहणम्'—हेतुबि० टीकालो० ए०२०।। (११)नीलादौ इव। (१२) नीलादौ पाटवम् क्षणिकादौ च अपाटवमिति। (१३) क्षणिकादौ। (१४) संस्कारस्मृतिप्रबोधः। (१५) अभ्यास-पाटवादिकार्यम्। (१६) किमर्थम्।

१०

चेत् ; उभयत्र आदिशब्दसम्बन्धार्थम्—दर्शनपाटवादेः अभ्यासादेः इति । तेन एकत्र आदिशब्देन दर्शनप्रतिबन्धकस्य गुणान्तरारोपस्य \* ''नो चेद् भ्रान्तिनिमित्तेन" [प्र० वा०३।४३]
इत्यादिना प्रतिपादितस्य [२ ५क] वैकल्यं गृह्यते । यद्वस्यते अत्रैव— \* ''दर्शनपाटवाद्यविशेषेऽपि''
इत्यादि । पैरत्र आदिशब्देन अर्थित्वादिपरिग्रहः । यदि वा, सर्वत्र अभ्यासस्य प्राधान्यप्रदर्शनार्थम् अभ्यासप्रहणम् । यदुक्तं परेण— \* ''अभ्यासे प्रत्यक्षम् अनम्यासे अनुमानं प्रमाणम्'' ५
इति । तत्र क्षणभङ्गादाविव नीलादाविष अभ्यासविरहे कुतः संस्कारादिः यतोऽनुमानम् ? एवं
विहि 'हष्टसजातीयसंस्कारादिप्रबोधे' इति वक्तव्यं नार्थः स्मृतिग्रहणेनेति चेत् ; तत् क्रियते उत्तरार्थम् । तत्र हि स्मृतिरेव प्रधानतया चिन्त्ययिष्यते \* ''अभेदात् सहशस्मृत्याम्'' [सिद्धिवि०
१।६] इत्यादी । अनेन व्यतिरेकमुखेन कारिकार्थो विद्यतः ।

इममेवार्थं समर्थयमा[नः] प्राह-आधत्ताम् इत्यादि ।

#### [ आधत्तां क्षणिकैकान्तस्वार्थसंवित् पटीयसी । सदाभ्यासात्स्मृतिं सापि दृष्टसंकलनादिकम् ॥ ५ ॥

सदशापरोत्पत्तिविप्रलम्भानावधारयतीत्यसमञ्जसम् ; सर्वथा सादृश्यासंभवात् । वैलक्षण्यानवधारणे अतिप्रसङ्गः । तद्विकल्पकारणव्यतिरेक इत्यपि तादृगेव । स्वार्थदृष्टि-स्मृत्योः स्वभावव्यवसायाभावे कृतः संकलनाज्ञानं यतः सङ्के तस्मृत्याद्यः ? निर्विकल्पक- १५ दृष्टाविष सजातीयाध्यवसायादिः सुप्तप्रबुद्धवच्चेत् ; नः अर्थदर्शनभावेऽिष तदनुषङ्गात् ।]

नतु अयमथोंऽनन्तरकारिकावृत्तावुक्तः । न च पुनस्तरवैवाभिधाने स एव समिथतो नाम अतिप्रसङ्गात् किन्तु अन्यस्माद्धेतोः ,सँ चात्र नोक्तः, तस्मात् 'उक्ताथोंऽनन्तरक्रोकोऽयम्' इत्य न न्तं वी थेः । अस्यायमर्थः—आधत्तमादृष्टयक्ता (आधत्तां) क्षणिकैकानु(न्त) स्वार्थसंविद् इति । क्षणिक इति भावप्रधानो निर्देशः, ततः क्षणिकत्वम् एकः असहायः अन्तो २० धर्मो ययोः स्वार्थयोः तयोः संवित् दृष्टिः । कथम्भृता ? इत्यत्राह—पटीयसी पद्धतरा । कदा ? इत्यत्राह—सदा सर्वकालम् । कृतः ? अभ्यासात् । किम् ? इत्यत्राह—स्मृतिविकरूपम् । स्मृतिः किं कुर्यात् ? इत्यत्राह—सापि स्मृतिरिष दृष्टसंकलनादिकम् दृष्टस्य पूर्वदर्शनेन विष-र्याकृतस्य उत्तरपर्यायेण सह एकत्वेन सादश्येन वा समीचीनं कलनं निर्णयनं येन तत् [२५ख] संकलनं प्रत्यभिज्ञानम्, आदिशब्देन तर्कादिकं गृह्यते तद् आधत्ताम् इति ।

यदुक्तम् — 'क्षणभङ्गादाविष लिङ्गानुसरणमयुक्तं तदिविशेषात्' इतिः, तत्राह—परादर्शन (सदशापरोत्पत्तिदर्शन) इत्यादि । विवृतार्थमेतत् । सदशस्य पूर्वेण समानजातीयस्य अपरस्य क्षणस्य या उत्पत्तिः उत्पत्तिविषयं दर्शनम् उत्पत्तिः विषयिणि' ''विषयशब्दोपचारात् । न खलु तदुत्पत्तिरेव विप्रलम्भहेतुः', सर्वदा प्रसङ्गात् । तथा विप्रलम्भः ''गुणान्तरारोपः तस्मास्नावधारयति

<sup>(</sup>१) दर्श नपाटवे । (२) क्षणिकत्वादी नित्यत्वाद्यारोपस्य । (३) "संयोज्येत गुणान्तरम् । युक्ती वा रजताकारः रूपसाधम्प्रदर्शनात् ॥" इति श्रेषः । (४) अभ्यासे । (५) द्रष्टव्यम्-ए० २२ टि०१७ । (६) सम्यितेन भाव्यम् । (७) द्वेतुः । (८) अनन्तवीयीऽयं प्रकृतटीकाकारात् रविभद्रपादोपजीविनोऽनन्तवीयीद् भिन्न एव भाति । (९) ए० ३० प० १४ । (१०) उत्पत्तिविषयके दर्शने । (११) उत्पत्ति । (१२) किन्यु उत्पत्तिविषयकं दर्शनम् । (१३) स्थिरस्थूळादिश्रमः ।

ŧ0

न निश्चिनोति 'क्षणभङ्गादिकम्' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । तत्र संस्काराविमाम (म्म) मविति जनः इत्यर्थः । तस्य उत्तरमाह—इत्यसमञ्जसम् इत्यादि । इत्येवं पैरमतम् असमञ्जसम् अयु-क्तम् । इते एतत् ? इत्यत्राह—सर्वधा सर्वप्रकारेण साह्य्यसम्भात् , पूर्वोत्तरक्षणयोः साह्य्यस्मिनवाया अपि विरहात् । तथाहि—पूर्वपूर्वनित्यसमारोपक्षणाद् उत्तरोत्तरसमारोपक्षणो यदि सर्वातमना सहस्रो जायते तेन तिहैं पूर्वतत्क्षणवत् उत्तरस्यापि उत्तरतत्क्षणोत्पादनस्य सामर्थ्यम् , एवमुत्तरोत्तरस्येति आसंसारं न क्षणोपरमः । निह अनुनानेन पूर्वस्मिन समर्थ उत्तरं कीर्यं निवारयितुं शक्यते, तस्मिन सति अवश्यभावात् । नापि तत्सामर्थ्यम् ; सतो निवारणायोगात्।

\*''तस्य शक्तिरशक्तिर्वा या स्वभावेन संस्थिता।
निरंश्नत्वाटधिकिसास्य (नित्यत्वादचिकित्स्यस्य) कस्तां क्षपयितुं क्षमः ॥''

[प्र०वा०२।२२]

एवं सर्वभाषेषु वाच्यम् । तैथा [२६क] सति चरमक्षणाभावः स्यादिति चेत्; अयमपरोऽस्यँ दोषोऽस्तु । तत्र पूर्वोत्तरतत्समारोपश्रणयोः तत्त्वे नैव उत्तरकार्यजननसामध्येनापि सादश्यम् । अपि च, यथा पूर्वस्य उत्तरं प्रति कारणत्वम्, एवं चेत्ं वित्रस्यापि तित्रिति कारणत्वम्; युक्तं
सर्वात्मना सादृश्यम् । न चैवम्, आत्मिन अर्थिक याचिरोधात् । अथ पूर्वस्मात् तत्समारोपश्रणात्
१५ श्रणश्रयानुमानसहायाद् अपरोऽपरजनने असमर्थोऽसमर्थतरोऽसमर्थतमो जायते; तिर्ह [ न ]
वित्रसमारोपत्वेन सादृश्यम् उक्तप्रकारेण । अन्यथा छतिति (भवति) निरंशवादहानिः । एवं सर्वत्र
योज्यम् । ततः सृक्तम्—सर्वथा इत्यादि । एतदुक्तं भवति निरंशेकान्ते सदृशापरोत्पत्त्यभावेन
विप्रसम्भाभावात् वित्रस्थारणं स्यादिति ।

नतु मा भृत् पूर्वापर्योः समानधर्मान्वयः साहद्रयं वैलक्षण्यानवधारणं तु स्यादिति चेत्; २० अत्राह-वैलक्षण्य इत्यादि । वैलक्षण्यं पूर्वोत्तरयोः वैसहद्रयंतस्य अनवधारणे अतिप्रसङ्गः। तथाहि-तद्नवधारणं प्रसञ्यप्रतिषेधरूपम् ,पर्युदासरूपं वा स्यात्? प्रथमपक्षे "तद्वधारणाभावमात्रमनवधारणं कथं साहद्रयं विष्ठलम्भहेतुर्वा ? अन्यथा खरश्कादिकभिष स्यात् । द्वितीयेऽपि किं तद् वैलक्षण्यावधा-

<sup>(</sup>१) "सद्दशापरोत्पितिविप्रलब्धी वा, सद्दशे हि तदेवेदिमिति बुद्धिर्यमजे । "अन्नापि सद्दशापरोत्पितिविप्रलब्धी ल्वापुनर्जातकेशनलादिवत् ""-प्र० वार्तिकाल० २।२०९ । "तसात् सद्दशापरभावनिबन्धन एवार्य केशकद्खीस्तम्बादिध्वत्र आकारसाम्यतामान्नापहृतहृद्यानां आस्त एव तरवाध्यवसायो मन्तव्यः " (१० ८६) सद्दशापरभावप्रहृतृत्वच अर्वाग्दशंनानामेकविविभ्रमो ल्वापुनर्जातेष्विच नत्वकेशादिष्विति किन्नेष्यते । (१० १२०) सद्दशापरमावनिबन्धनं चैकतया प्रत्यभिज्ञानं ल्वापुनर्जातेष्विच केशनलादिषु इत्यत्र विरोधाभावादिति ।"-हेतुबि० दी० १० १३६ । "तुव्येत्यादिना भदन्तश्चभागुसस्य परिहारमाशक्कते-तुल्यापरक्षणोत्पादाद्यथा नित्यत्विक्षमः । अविच्छित्रसम्जातीयप्रदे चेत्रस्यूलविक्षमः ।।"- तत्त्वसं० १०० १ । (२) समारोपक्षणवत् । (३) कारणभूतसमारोपक्षणे । (४) समारोपान्तरक्षणम् । (५) निवारयितुं शक्यते । (६) समस्यिनिवारणाभावे । (७) बौद्धस्य । (८) पूर्वक्षणवर्तित्व-उत्तरक्षणवर्तित्वस्य-अभावत्वे । (९) यदि । (१०) उत्तरस्यपि । (१९) पूर्वं प्रति । (१२) हितीयः समारोपक्षणः । (१३) तृतीयसमारोपक्षणवन्ते । (१४) तयोः पूर्वोत्तरयोः समानसमारोपत्वेनापि साद्ययं नास्ति इत्यर्थः । (१५) श्रणिकत्वावधारणं प्रत्यक्षत एव स्थात् । (१६) वैलक्षण्यावधारणाभावमात्रम् ।

रणाद् अन्यत् यत् तद्[न]बधारणशब्दवाच्यं स्यात् १ स्वलक्षणिमिति चेत् ; घटकपालादौ प्रसङ्गः, तथा च ततो विप्रलम्भात् न तत्र संस्कारसमृतिप्रबोधः । अथ एकत्वावधारणं तदनवधारणम् ; तिर्हि 'सदृश्याद् विप्रलम्भः' [२६ख] इति किमुक्तं स्यात् 'एकत्वावधारणाद् एकत्वावधारणं विप्रलम्भः' इति । न च तदेव तस्यैव कारणम् ; विरोधात् । तदिष च एकत्वावधारणं कुतो भवति १ सदृशापरदर्शनादिति चेत् ; न; सर्वथा सीदृश्यासंभवात् अतिप्रसङ्गः, अनवस्था च । ५

किञ्च, 'क्षणभङ्गाद्खिप लिङ्गानुसरणमयुक्तम्' इति वदता तदनवधारणमेव चोदितम् ; तत्र तदनवधारणमुत्तरं (णं सुतरां) साध्यसममिति न साहदयमिदैमपि युक्तम् ।

पुनरप्याह परै: – तद् इत्यादि । तस्य वैरुक्षण्यस्य विकल्पो निश्चयः तस्य कार्गातस्य व्यतिरेकोऽभावः साद्यम् । अत्रोत्तरमाह – इत्यपि इत्यादि । न केवरुं पूर्व किन्तु एतदपि ताद्योच पूर्वसमानमेव, दर्शनपादवाभ्यासादेः तत्कारणभावात् सर्वथा तद्विकल्पकारणव्यति- १० रेकासंभवादिति मन्यते । यद्यस्मात् साद्व इयान्नावधारयति तदपि ताद्यगेव इति ।

एवम् अविकल्पस्य प्रतिबन्ध-त्रैकॅल्यविकलस्यापि दर्शनस्य क्षणभङ्गादौ संस्काराद्यहेतुत्व-वत् नीलादाविप तैदिभिधाय इदानीं प्रकारान्तरेणापि तदिभिधातुकामः प्राह-स्वार्ध इत्यादि । स्वं च अर्थन्न तयोः दृष्टिश्च स्मृतिश्च तयोः स्वभावस्य स्वरूपस्य स्वभाव एव वा व्यवसायः तस्य अभावे । ननु भवतु इष्टेस्तद्भार्वः नतु स्मृतेः, तस्याः व्यवसायस्वभावत्वादिति चेत् ; नः तस्याँ १५ अपि स्त्रभावे व्यवसायाभावे अर्थेऽपि सै दुर्घटः एवमध्यं च (मर्थं च) फिककाया आदौ स्वभाव-ग्रहणम् , अन्यथा [२७क] व्यवसायेत्याद्युच्येत । अर्थे तत्र तैस्या व्यवसाय इष्यते; दृष्टेरपि तथैव स्यात् । 'दृष्टिस्मृत्योः' इति सहयचनं च तयोः तुल्यधर्मताप्रतिपादनार्थम्। इतश्च परस्यैं निर्वि-कल्पिका स्मृतिः वैथाविधानुभवकार्यत्वात् उत्तरानुभवक्षणवत् । तस्मिन् सति किं जातमिति चेत् ? अत्राह-कुतः इत्यादि। कुतो न कुतिश्चत् संकलनाज्ञानम् 'तदेवेदं तेन सदृशम्' इति वा प्रत्य- २० भिज्ञानं व्यवतिष्ठते, अत्रापि उक्तन्यायस्य संभवात् । कथम्भूतं तत् ? इत्यत्राह्-यतः इत्यादि । यतो यस्मात् संकलनाज्ञानात् सङ्के तस्मृत्याद्यः आदिशब्देन अभिलापयोजनादिपरिमहः, कार-णामावान् तद्भावः स्यादिति मन्यते । एतदुक्तं भवति-पूर्वं सङ्केतविषयस्यार्थस्य दर्शनम्, पुनः तस्य तज्जातीयस्य च दर्शनात् 'तस्य स्पृतिः, ततोऽपि 'तदेवेदं तेन सदृशम्' इति वा संकलनम् , ततोऽपि सङ्केतस्मृतिः, तस्याः पुरोवर्तिनि शब्दयोजनम् , अतोऽपि 'घटोऽयं पटोऽयम्' इति विकल्पं ज्ञानम्, २५ तत् सर्वं न स्यादिति । नन् च यथा मेघात् जलं प्रदीपात् कज्जलं विजातीयाद् भवति, तथा सर्वत्र अविकल्पादर्शनात् व्यवहारेण स्वरूपे अविकल्पकम् <sup>13</sup>अन्यत्र <sup>14</sup>विपरीतं स्मृत्यादिकं स्यात् । एतदेवाह-निर्विकल्प इत्यादिना। विकल्पानिष्कान्ता सा चासौ दृष्टिश्च तस्यामपि सत्यां सजा-तीयाव्यव(याध्यव)सायादि: आदिशब्देन संकलनादिपरिष्रहः । अत्र निदर्शनमाह-सप्तप्रब-

<sup>(</sup>१) पूर्वोत्तरक्षणयोः। (२) वैछक्षण्यानवधारणमपि। (३) बौद्धः। (४) कारणान्तराणां विकलता। (५) संस्काराधहेतुत्वमभिधाय। (६) स्वभावन्यवसायाभावः। (७) समृतेरपि। (८) स्वभावे सर्वं ज्ञानं निर्विकल्पकमिति तत्सिद्धान्तात्। (९) व्यवसायः। (९) समृतेः। (१०) बौद्धस्य। (११) निर्विकल्पानुभव। (१२) पूर्वं ष्टस्य। (१३) अर्थक्षे। (१४) निरचयात्मकम्।

द्धवत् इति । पूर्वं सुप्तः पश्चात् प्रबुद्धः सन्तानः स इव तद्वत् । [२७ख] एतदुक्तं भवति—यथा सुप्तपश्चात्तः (सुप्तस्य पश्चात्) प्रबुद्धावस्था तथा प्रकृतसपि इति । अत्रेदं विचार्यते—कोऽयं सुप्तो नाम ? स्वप्नदर्शी निद्राकान्त इति चेत् ; न तस्य प्रकृतसमत्वा (त्वम् ) । दर्शीति चेत् ; तस्य यदि निर्विकर्त्यं दर्शनम् , अतोऽपि प्रबुद्धः तथाविधदर्शनवान् ; न 'प्रकृतस्य तद्भवति । स्मृत्यादिमान् ; ५ साध्यसमता । न च परेण तस्य दर्शनमिष्यते अचेतनत्वोपगमात् । अथ चेतनारहितं सुप्तमित्यु-च्यते, न तस्मात् प्रबुद्धः, जायदशातः तद्भ्युपगमात् । कथं परसम्बन्धिनिदर्शनमेतत् प्रदर्शित-मिति चेत् ? न; अन्यथा व्याख्यानात्—सुप्त इच सुप्तः स्वलक्षणासाक्षात्करणात् सुगतस्मानुमान-दर्शः (सुगतस्य अनुमानदशा) विशेषः प्रबुद्ध इव प्रबुद्धः सर्वदर्श्वस्थाभेदः, ततो न दोषः, परेणापि अनुमानात् सुगतत्वोपगमात् । चेच्छव्दः पराभिप्रायसूचकः । अस्योत्तरमाह—मार्थः १० इत्यादि । नेति पूर्वपक्षनिषेधे । अर्थदर्शनभावेऽपि न केवलं [तद्भावे] तद्नुषङ्गात् सजाती-याव्य (याध्य)वसायाद्यनुषङ्गात् । कृत एततः ? इत्यत्राह—अभेदातः इत्यादि ।

#### [ अभेदात् सदृशस्मृत्यामर्थाकल्पियां न किम्। संस्कारा विनियम्पेरन् यथास्वं सन्निकर्षिभिः॥६॥

वस्तुस्त्रभावोऽयं यत् संस्कारः स्मृतिबीजमादधीत । ततः सहकारिकारणवज्ञात् १५ स्मृतिबीजप्रबोधः स्यात् । तत्र इन्द्रियार्थसिश्नकर्षापेक्षिणः तत्प्रबोधस्य अविकल्पकल्प-नायां पूर्वं पञ्चाच दर्शनमनर्थकम् । ]

क्रमेण यौगपद्येन च साहदयेकत्वयोः विकल्पबुद्धिः सहदास्मृतिः परमतापेक्षया उच्यते । परस्य हि मतम्—परमाणव एकार्थिक्रयाकारिणः अतत्सन्तानपरावृत्ताः स्वसमानाः परम्परया तस्या हेतवः, तस्यां कर्त्तव्यायाम् अभेदाद् अविशेषात् । केषाम् ? इत्यत्राह— २० अर्थाकल्पधियाम् । अर्थाश्च अकल्पधियश्च तासाम् इति । एतदुक्तं भवति— यथा [२८क] अनुभवात् निरंशात् सहशस्य तिसंभवः तथा अर्थादेव तथाविधात् "सोऽस्तु इति । न चेदमत्र चोद्यम्—"अर्थदर्शनपूर्विका स्मृतिः सा कथं तद्मावे भवेत् ? अन्यथा सर्वत्र तदनुषङ्ग इति । कथम् ? यदि हि दर्शनगोचरे स्वष्टक्षणे जायते स्मृतिः तदा गैतत्पूर्विकेति स्यात्, न चैवं सामा-

<sup>(</sup>१) सुसस्य । (२) चेत् । (३) सुसस्य । (४) जाम्रह्शासाविचेतसः प्रवोधचेतस उत्पत्तिस्वीकारत्त् । "गाढसुसस्य विद्यानं प्रवोधे पूर्ववेदनात् । जायते व्यवधानेन कालेनेति विनिश्चितम् ॥"-प्र० वार्ति-काल०पृ० ६८ । (५) बौद्धमतप्रसिद्धमुदाहरणम् । (६) सुगतत्वप्राक्षिणकालभाविनी श्रुतमयी चिन्तामयी च भावना अत्र क्रमशः परार्थानुमान-स्वार्थानुमानरूपा प्राक्षा । (७) "न भावनामान्नत एव योगी भवति, अपि तु श्रुतमयेन ज्ञानेन अर्थान् गृहीत्वा युक्तिचिन्तामयेन व्यवस्थाप्य भावयतां तन्निष्पत्तौ यद्वितयविवयं तदेव प्रमाणं तचुक्ता योगिनः ।"-प्र० वार्तिकाल० ३।२८५ । "याहशो योगिनां भावनाक्रमो विनिश्चिये श्रुतमयेत्यादिनाऽभिहितः…"-न्यायवि० घ० ए० ६८ । "वृत्तस्थः श्रुतचिन्तावान् भावनायां प्रयुत्यते । धियः श्रुतावित्रभवा नामोभयार्यगोचराः ॥…श्रुतमयी प्रज्ञा हि शाक्षप्रमाणको निश्चयः, चिन्तामयी प्रज्ञा युक्तिनिध्यानको निश्चयः ""-अभिध० को० ६१५ । (८) उद्धतोऽयम्-न्यायवि० वि० प्र० ए० ५२० । (१) निरंशात् । (१०) सहशस्यृतिसंभवोऽस्तु । (११) "पूर्वानुभवाभ्यासान्वयव्यतिरेकानुविधायिनी स्मृतिः"-प्र० वार्तिकाल० ए० ६१० । (१२) दर्शनाभावे । (१३) अर्थपृतिका ।

न्यविषयत्वात्, नैवं तस्याः एवमर्थं च 'सहशास्मृत्याम्' इत्युक्तम् । तथापि तत्पूर्विका चेत् ; नीलस्मृतिः पीतदर्शनपूर्विका स्यात् ।

अत्राह परै:—'नार्थदर्शनादेवें केवलादुपादानात् सजातीयस्मृतियेंनाऽयं दोष:, अपि तु पूर्व-सहशस्मृत्याहितवासनातः उत्तरतत्समृतिजन्म, दर्शनं तु तद्वासनाप्रबोधहेतुत्वात् तद्धेतुः हृत्युच्यते, अत एव सहशाकारः तैत्र न विरुद्धचते' इति; तं [प्र]त्याह—न किम् इत्यादि । संस्काराः ५ पूर्वपूर्वविकल्पाहितवासना विनियम्येरन् उत्तरोत्तरनियतार्थसहशस्मृतिजनने नियताः क्रियेरन् , किं न अपि तु विनियन्येरन्नेय, प्रतिषेधद्वयेन प्रकृतार्थगतेः । कैः ? इत्यत्राह—यथास्यम् इत्यादि । सिन्निकर्षः योग्यदेशायस्थानम् न संयोगादिः तस्य नियेत्स्यमानत्वात् , सै विद्यते येषाम् अर्थे-निद्रयाणां ते सिन्निकर्षिणः तैः इति । यो यस्य संस्कारस्य प्रबोधनपदुः सिन्निकर्षी तस्य अनित-क्रमेण यथास्वम् इति । तन्न कचित्थें दर्शनस्य उपयोग इति मन्यते ।

पूर्वस्य कारिकाद्वयस्य व्याख्यानम[२८ख]कृत्वा सुगमत्वात् , उत्तरस्य अक्षरद्वयाधिकस्य व्याख्यानं कुर्वन्नाह—वस्तुस्वभावोऽयम् इत्यादि । वस्तुनः पदार्थस्य स्वभावोऽयं स्वरूपमिदं
यद्यसमात्तरच (तत्त्व)भावाद् व्यवसायो विकल्पः स्मृतिबीजम् स्मरणिनिमित्तं संस्कारम् आद्धीत %''व्यवसायात्मनो दृष्टेः'' [सिद्धिवि०१।४] इत्यादौ चिन्तितमेतत् । तन्न युक्तमेतत्—
%''वस्तुस्वभावोऽयं यदनुभवः पटीयान् स्मृतिबीजमादधीत ।'' इति । ततः कि स्यादिति १५
चेत् १ अत्राह—ततः तस्मात् स्मृतिबीजप्रबोध (धः) प्रकृष्टः संशयादिरहितो बोधः सदृशस्मृतिः
स्याद् भवेत् । कि तत एव उतान्यतोऽपि १ इत्यत्राह—सह[कारि]कारणवश्चात् इति । तेन
समृतिबीजेन सह करोति सदृशस्मृति[मिति]सहकारि तच्च तत्कारणं च इन्द्रियार्थादि तस्य
वश्चात् । अनेन परप्रसिद्धा सदृशस्मृतेः प्रत्यक्षत्वे निमित्तं दृश्यिति । प्रकृतसुपसंहरन्नाह—तत्र
इत्यादि । तत्र तस्मिन् संभवे सित कस्य तत्प्रबोधस्य सदृशस्मृतिप्रबोधस्य । कथंभूतस्य १ २०
इन्द्रियार्थसिनिकपिपेक्षिणः इन्द्रियार्थयोः सिन्नकर्षभपेक्षते इत्येवंशोखस्य, किम् १ अविकल्पकृत्यनायां पूर्वं पश्चाच दृर्शनमनर्थकम् इति ।

नतु भवत्वेवं तथापि सदशस्मृतेर्न वैशयम् , तदुक्तम् →

\*"न विर्कल्पानुविद्धस्य स्पष्टार्थप्रतिभासिता ।

स्वप्नेऽपि स्मर्यते स्मार्तं न च तत्तादगर्थदग् ॥"[प्र०वा० २।२८३] इति । २५

[२९क] विशदं च ज्ञानं भवतामध्यक्षमिति चेत् ; अत्राह-वैशासम् इत्यादि । [ वैशासमत एव स्यात् व्यवसायातमनः स्मृतेः ।

असंस्कारप्रमोषे हि संज्ञानं नापि पद्यताम् ॥७॥

व्यवसायात्मनः संस्कारप्रबोधस्य कारणसामग्रथा स्वतो वैशद्यमनुभवतः को विरोधः ? ]

<sup>(</sup>१) बौद्धः । (२) निर्विकरुपात् । (३) स्मृतिहेतुः । (४) स्मृतौ । (५) भादिपदेव संयुक्तसम-वाय-संयुक्तसमयेतसमवाय-समयाय-समवेतसमवाय-विशेषणविशेष्यभावा ब्राह्माः । (६) सन्निकर्षः । (७) निर्विकरुपस्य । (८) सविकरुपस्य ।

10

वैशार्य स्पाष्ट्रथम् अत एव इन्द्रियार्थसन्निकर्षापेश्वित्वादेव स्याद् भवेत् । कस्य ? व्यवसायातमनः स्मृतेः इति । नतु संस्काराद् वासनाऽपरनाम्नः तैत्सृतेः संभवे निर्विष्या सा भवेत् , वैश्वरोऽपि कामाग्रुपञ्जतज्ञानवदिति चेत् ; अत्राह्-असंस्कार् इत्यादि । न संस्कारस्य प्रमोषः असंस्कारप्रमोषः संस्कारसद्भावः तस्मिन् हि स्फुटम् 'अत एव' इ- त्येतद्त्रापि सम्बन्धनीयम् [सं] ज्ञानं समीचीनं संश्वयादिरहितम् ज्ञानम् । एतदुक्तं भवति- संस्कारमात्रभावि निर्विषयम् , न वेदं तथा, अर्थादेरपि कारणस्य प्रतिपादनात् । दृश्यते हि तथाविधं समीचीनं स्वभ्यस्ते क्षणभङ्गादिवत् जलादौ । नतु न वैश्वरं व्यवसायात्मनः स्मृतेः किन्तु दर्शनस्य तैत्राध्यारोपात् ने तस्या इति व्यपदिशति । तदुक्तम्-

\*"मनसोर्यु गपद्वृत्तोः सविकल्पाऽविकल्पयोः । विमृहो लघुवृत्तेर्वा तयोरैक्यं व्यवस्यति ॥" [प्र० वा० २।१३३]

इति चेत् ; अत्राह-नापि पर्यताम् इति । 'अत एच' इत्येतद्त्रापि अनुवर्त-नीयम् । ततोऽयमर्थो भवति-यत एव इन्द्रियार्थसिन्नकर्षापेक्षी तँत्प्रबोधः किमविकल्पकल्पनया ? अत एव यस्य तां (पर्यतां) स्वरुक्षणं विषयीकुर्वतां दर्शनानां नापि नैवम् अवैशद्यमिति । इदमत्र तात्पर्यम्-यथा जपाकुसुमेषु रक्तत्वं तथा यदि दर्शनेषु वैशद्यं विनिश्चितं स्यात् तदा १५ अँन्यत्र तैद्ध्यारोपान् प्रतिभातीति [२९ख] शक्यं वक्तुं नान्यथा अतिप्रसङ्गादिति ।

कारिकार्थं विवृण्वन्नाह—व्यवसायात्मन इत्यादि । [व्यवसायात्मनः] निर्णयस्वभाव-स्य संस्कारप्रबोधस्य संस्कारस्य वासनापराभिधानस्य यः प्रकृष्टः समीचीनो बोधः चेतनापरि-णामः तस्य अक्षार्थसन्निकर्षापेक्ष्या स्वतो न याचितकमण्डनन्यायेन दर्शनानां सम्बन्धि वैश्वद्यम् अनुभवतः स्वीकुर्वतः को विरोधः न किश्चत् । कुत एतत् ? इत्यत्राह—कारणसामग्रया इ-२० त्यादि । सुगमम् । 'पँरापेक्षया इदमुक्तम् । 'भावतः पुनः आवारणधिगपाद् (''आवरणविग-माद्) वैश्वद्यमिति ।

नर्नुं स्वार्थयोदचेत् प्रत्यक्षं सविकत्पकं स्वाभिधानसंसृष्ट्योरेव प्राहकं स्यात् , तद्मिधा-नयोरिष स्वाभिधानसंसृष्ट्योः इत्येवं युगपदनेकाभिधानप्रतीतिप्रसङ्गः अनुभवविकद्धः । प्रयोग-द्वात्र—[यत् ] सविकल्पकं ज्ञानं तद्भिधानसंसृष्टार्थयाहकं यथा नीरुमिद्मिति ज्ञानम् , सविकल्प-२५ कं च प्रत्यक्षमिति चेत् ; अयुक्तमेतत् ; अनैकान्तिकत्वात् हेतोरिति दर्शयत्राह—सहस्रा इत्यादि ।

# [ सदृशस्वार्थाभिलापादितस्मृतिर्नाप्यभिलापिनी । तावतैवाविकल्पत्वे तुच्छा घीः स्याद्विकल्पिका ॥८॥

किञ्चित्केनचिद्विशिष्टं गृह्यमाणं विशेषणविशेष्यतत्सम्बन्धादिग्रहणमन्तरेण न भ-वितुमहिति । ततः प्रत्यक्षसदृशार्थाभिधानस्मृतिरनभिलापिनी अभिलापादिविषया सिद्धा।

<sup>(</sup>१) सदशस्मृतेः । (२) स्मृतिः । (३) स्मरणादिकम् । (४) स्मृतौ । (५) 'न' इति निरर्थकमत्र । (६) स्मृतोः । (७) संस्कारप्रबोधः । (८) विकल्पे । (९) निविकल्पारोपात् । (१०) बौद्धापेक्षया । (११) परमार्थतस्तु । (१२) ज्ञानावरणक्षय-क्षयोपशमान्यामेव ज्ञाने वैशर्यं भवति । (१३) बौद्धः ।

तदन्याभिलापायेश्वणे अनवस्थाप्रसङ्गात् । अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासा प्रतीतिः कल्प-नेति विशेषणाददोषक्चेत् स्वार्थसिन्नकर्षनिर्भासविशेषवैकल्यव्यतिरेकेण न तद्विशेषणार्थमु-त्प्रेश्वामहे । ततः किम् ?]

सहनाः सन्निहितेन समानः सङ्केतसमयभावी स्वश्च अर्थश्च तस्य अभिलापः अभिधानम् आदिर्थस्य विशेषणविशेष्यसम्बन्धलोकस्थित्यदिः स तथोक्तः तस्य, नापि नैव ५ अभिलापिनी शब्दवती, परपक्षनिक्षिप्रदोषप्रसङ्गः न्यायस्य समानत्वात् । अत एव अर्थाभिलापक्षायहणं युगपद् [३०क] अर्थाभिलापः अभिलाप (अर्थाभिलाप)प्रतिभासप्रतिपादनार्थम् । अनवस्था च समर्थमाणाभिलापेऽपि समृतस्य तस्य योजनात् , तत्रापि समृतस्येति । ततः अनैकान्तिको हेतुः । नाऽनैकान्तिकः तस्या अविकल्पकत्वात् अप्रीमलापवती प्रतीतिः कल्पनौ । ततोऽन्या अविकल्पिका ।'' इत्यपरः । तस्य उत्तरमाह—तावतीव इत्यादि । तावतीव १० अन्भिलापित्वमात्रेणैव अविकल्पकत्वे अङ्गीकियमाणे 'तत्समृतः' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । तुंल्या (?) तुच्छा नीरूपा धीः बुद्धिः स्याद् भवेत् विकल्पिका कल्पनैव न स्यादित्यर्थः । एतदुक्तं भवति—यदा तदिभलापस्मृतिः अविकल्पिका तदा कल्पनापोढत्वान् प्रत्यक्षेव स्यात—अप्रत्यक्षम् पर्यक्षम् पर्यक्षेव स्यात—अप्रत्यक्षम् पर्यक्षम् पर्यक्षम् । स्वलक्षणगोचरमध्यक्षम्, ततो न तद्विषयस्य अभिधानस्य दृष्टे योजनमिति 'नीलिमदम्' इत्यादि १५ विकल्पाभावः इति प्रत्यक्षलक्षणे कल्पनापोढपदमनर्थकं व्यवच्लेखाभावात् । मामूद्यं दोषः इति वैतस्मृतिः अन्यमिलापिन्यपि सविकल्पिका अभ्युपगन्तव्येति स एव दोषः ।

एतेनेदमिष निरस्तं यदुक्तं परेणैं-\* "न सोऽस्ति प्रत्ययः" [वाक्यप०१।१२४] इत्यादि। कारिकां विवृण्वन्नाह—िकश्चिद् इत्यादि। किश्चिद् देवदत्तादिकं केनचित् दण्डादिना विशिष्टं गृह्यमाणं विशेषणं दण्डादि विशेष्यं देवदत्तादि तयोः सम्बन्धः संयोगादिः आदि- २० शब्देन लोकव्यवस्थादिपरिष्रद्दः तेषां ग्रहणं सङ्केतकाले प्रतिपत्तिः तदन्तरेण न भवितुमहिति [३०ख] किन्तु तस्मिन् सित भवति । तदुक्तं परेण—

> \*''विशेषणं विशेष्यं च सम्बन्धं लीकिकीं स्थितिम् । गृहीत्वा संकल्प्येतत् तथा प्रत्येति नान्यथा ।।'' [प्रव्वाव २।१४५] इति ।

ततः किं जातम् १ इत्यत्राह—ततः इत्यादि । यत एवं ततः तस्मात् प्रत्यक्षः पुरो- २५ वर्त्ती तेन सहशोऽर्थः सङ्कोतकालदृष्टः तस्य अभिधानस्य वाचकस्य स्पृतिः अनभिलापिनी

<sup>(</sup>१) अभिलापस्य । (२) अभिलापस्यतः अविकल्पकृष्येन शब्दग्रून्यस्वात्, अतो नापरशब्दापेक्षा । (३) "निशेषणादिसम्बन्धवस्तुप्रतिभासा प्रतितिः कल्पना"—प्रव्वार्तिकाल् ० पृ ० २४५ । "वाष्यवाषकाकार-संसर्गवती प्रतितिः कल्पना।"—प्रव्वा० मनो० १।१२५ । "अभिलापिनी प्रतितिः कल्पना।"—तस्वसं०२लो० १२१४ । (४) ध्यर्थमेतत् । (५) "प्रत्यक्षं कल्पनापोढम्"—न्यायप्र० पृ० ७ । (६) प्रत्यक्षा स्थात् । (७) "तस्य विषयः स्वलक्षणम्"—न्यायवि० १।१२ । (८) व्यवच्छेयस्य विकल्पस्य अभाषात् । (९) अभिलापसृतिः । (१०) शब्दरहिता अपि । (१९) शब्दरहितवादिना । (१२) "…लोके यः शब्दानुगमाहते । अनुविद्धमिवाभाति सर्वे शब्दे प्रतिष्ठितम् ॥" इति शेषः ।

१५

अभिलापसंसर्गरहिता अभिलापादिविषया सिद्धा । तदनभ्युपगमे दोषमाह—तद् इत्यादि । तस्य समर्थमाणस्य अभिलापस्य योऽन्योऽभिलापः तस्य अपेक्षणे अङ्गीकियमाणे अनवस्था-प्रसङ्गाद् अनभिलापनी सिद्धेति । एतदुक्तं भवति—यदि अभिलापवती प्रतीतिः कल्पना तर्हि तद्विपरीता अकल्पना इति स्वल्पा भीः स्याद् विकल्पिका इति ।

पत्त परिहरल्लाह परै:-'अभिलाप' इत्यादि । अभिल्प्यते येन यो वा असौ अभिलाप: शब्दसामान्यम् अर्थसामान्यं च, तेने अर्थस्य तस्य वा शब्देन संसर्गो योजनम् तस्मै योग्यः प्रतिभासो यस्याः सा तथोक्ता प्रतीतिः संविक्ताः कल्पना इत्येवं विशेषणात् कारणाद् अदोषः 'स्वल्पा धीः स्यात् विकल्पिका' इत्यस्य दोषस्य अभावः । प्रत्यक्षसदृशा-भिलापस्पतेरिप कल्पनात्मकत्वादिति । इत्येवं चेत् शब्दः पराभिप्रायस्चकः । अत्राह आचार्यः- १० स्वार्थ इत्यादि । स्वं च अर्थश्च स्वस्य वा अर्थः तस्य वा सिक्कर्ष इन्द्रियेण सम्बन्धः तेन जितः स चासौ [३१क] निर्भासविशेषश्च निरंशपरमाणुनिर्भासः तस्य वैकल्यम् अभावः, पर्युदासापेक्षया स्थूलैकप्रतिभास एव तद्वैकल्यं तद्व्यतिरेक्षेण तदपहाय न तद्विशेषणार्थं विशेष-णाभिधानाभिधेयम् उत्प्रेक्षामहे इति किन्तु तदेव पश्यामः । ततः किम् ततः तस्मात् तद्विशेष-णार्थात् किं दूषणिसत्यपरः ।

अत्र आचार्यः प्राह्-पर्यम् इत्यादि ।

## [ पॅइयन् स्वलक्षणान्येकं स्थूलमक्षणिकं स्फुटम् । यद्व्यवस्यति वैशाचं तद्विद्धि सदशस्मृतेः ॥९॥

स्वलक्षणानि स्वयमभिमतक्षणक्षयपरमाणुलक्षणानि प्रथतोऽपि केवलमेको हि ज्ञानसिन्नियो स्थवीयानाकारः परिस्फुटमवभासते । यदि तुम्यं रोचते । प्रकृतसद्या२० स्मृतेरिव अव्यापृताक्षयुद्धावप्रतिभासनात् । शब्दैश्च सद्याकारमञ्ज्दं स्मरत्येव । तस्याश्च प्रामाण्यं युक्तम् । न हि तयाऽर्थं परिच्छिद्य अर्थिकियायां विसंवाद्यते । अनिध्मतार्थाधिगन्तृत्वाभावादयुक्तम्, इत्यत्रोक्तम् । तत्सग्ज्ञच यलक्षणे प्रमाणे अन्यतरस्यापि प्रामाण्यासंभवात् । तद्याज्दमविसंवादकं सद्यस्मरणमस्ति संहत्यकलविकल्पावस्थायां तथैव प्रतिभासनात् । तदर्थदर्शनग्रुपनिपत्य स्वतः स्मृति जनयत् नानात्मनान्तरीयकमाकारं पुर२५ स्कर्तु युक्तं तदर्थवत् । तद्र्यनं नासाधारणैकान्तगोचरं व्यापृताक्षस्य कदाचित् कचित्तथैवाप्रतीतेः । नहि बहिरन्तर्वा जातुचिदसहायमाकारं पश्यामो यथा व्यावण्यते तथैवानिर्णयात् । नानावयवरूपाद्यात्मन एकस्य परिणामिनो घटादेः बहिः संप्रतीतेः अन्तः
चित्तैकाकारस्य एकस्य चित्रस्येव । न च तद्विपरीतार्थप्रकाशकं किञ्चिज्ञानमस्ति यत्
प्रकृतं भ्रान्तं स्यात् । न हि तदेकान्ते स्वसदसत्समये अर्थकियासंभवः । तथा सति
३० कथमक्षणिकत्वे कमयौगपद्याभ्यापर्थिकियाविरोधात् तीरादिर्शिशकुनिन्यायेन ततः सत्त्वं

<sup>(</sup>१) बीद्धः । "अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासा प्रतीतिः कल्पना ।"-न्यायवि० ११५ । (२) शब्द-सामान्येन । (३) अर्थसामान्यस्य । (४) उद्धतोऽयम्-न्यायवि० वि० प्र० ९० ९८ ।

१०

निवर्तमानं क्षणिकत्वे अवितष्टते इति सतः साकल्येन क्षणभङ्गसिद्धिः ? तत्रैव ताभ्यां तिद्विरोधात् । ततो यत् सत् तत्सर्वमनेकान्तात्मकम् । तदेकान्तस्यासच्चम् उपलब्धिल-क्षणप्राप्तावनुपलभ्यमानतात् । अन्यथाऽप्रमेयत्वम् । ]

परस्परविलक्षणानि निरंशक्षणानि स्वलक्षणानि पङ्गन् सौगतः अन्यो वा जिनः (जनः) अनेन **\*''सश्चितालम्बनाः पञ्च विज्ञानकायाः''** इति परस्य सिद्धान्तो दर्शितः । द किमर्थमिति चेत् १

अः अत्यक्तं कल्पनापोढं प्रत्यक्षेणैय सिध्यति ।
प्रत्यात्मवेद्यः सर्वेषां विकल्पो नामसंश्रयः ॥ प्रिञ्बाञ्च २।१२३]

इस्यस्य 'एकम्' इत्यादिना वक्ष्यमाणेन प्रत्यक्षेण बाधाप्रदर्शनार्थम् ; तथाहि-

प्रत्यक्षं कल्पनापोढं प्रत्यक्षेण निराकृतम् । प्रत्यात्मवेद्यं सर्वेषां जीत्यन्तरमिह स्फुटम् ॥

तद्यथा—स्थूलं महत्त्वोपेतं घटादिकं ठ्यवस्यति निश्चिनोति सौगतो जनो वा न सूक्ष्मं परमाणुरूपम् एकं युगपदनेकावयवगुणसाधारणम् । अनेन अक्रमानेकान्तो दर्शितः । अक्ष्मणिकं पूर्वापरकोटिसंघटितहारीरं मृत्यिण्डादिषु कथिक्वन्मृदेकत्वदर्शनात् । अनेन क्रमाऽनेकान्तः । नसु व्यवस्यति तथाभूतं तत्तु कल्पनामिति (मिति)कल्पितत्वात् अपरिस्फुटमिति चेत् ; अत्राह—स्फुटम् १५ इति । स्कुटं विशदमिति । ततो निराकृतमेतत् यदुक्तं —प्रज्ञाकरेण अप्रिक्ष्या अवन्ति अति-तत् स्थूलमेकम् इति न पारमार्थिकम् । न हि वस्तुस्वभावाः परापेक्षमा भवन्ति अति-प्रसङ्गात् ।" [३१ख] इति । कथम् १ स्फुटत्वाभावप्रसङ्गात् । तथैव तत् , न परापेक्षमेतत् , स्वयं स्थूलस्यैव विल्वकपित्थादेः सर्पपापेक्षया स्थूलताव्यवहारः । न हि तथाऽपरिणतम् अन्या-पेक्षया तद् भवित अतिप्रसङ्गात् । यत् यस्मात् वैद्याद्यं विद्धि जानीहि सदद्यास्मृतेः २० व्यवसायात्मनो हृष्टेः सम्बन्धीति ।

नतु यदि अ''प्रत्यत्तं कल्पनापोहम्'' [प्र० वा० २।१२३] इत्यादेनिवेधार्थम् 'एकम्' इत्यादि वचनम् ; तर्हि 'एकं स्थूलम्' इत्यनेन 'अक्षिणकम्' इत्यनेन वा तिन्नरािक्रयत इत्युभयवचनमनर्थकमिति चेत् ; न; क्रमाऽक्रमानेकान्तयोः समानवलताप्रतिपादनार्थत्वात् तद्वच- नस्य। तथाहि—यथैव प्र ज्ञा क र स्य मध्यक्षणदर्शनं पूर्वोत्तरक्षणो द्रष्टुमसमर्थमिति न तयोः' तेनै' २५

<sup>(</sup>१) "यस्यार्थस्य सिन्नधानासिन्नधानाभ्यां ज्ञानप्रतिभासभेदः तत् स्वलक्षणम् । तदेव परमार्थसत् ।"-न्यायवि० १११३, १४। (२) रूपवेदनाविज्ञानादयः । "पञ्चसञ्चयस्यालभ्यात्"-प्रमाणसमु०
इलो० १७। (३) तुलना-"प्रत्यक्षं कल्पनापोढं प्रत्यक्षादिनिराकृतम् ।"-न्यायवि० १११५४। (४) कथज्ञित् नित्यानित्याःमकम् । (५) युगपदनेकद्रव्यव्यापकस्कन्धविषयकः स्थूलत्वप्राह्कः । (६) दक्षितः ।
क्रमशः परापरपर्यायव्याप्योकद्रव्यविषयकः स्थिरत्वप्राहकः । (७) "परमार्थसन्तोऽत्रयवाः संवृतिसञ्चयवीति । ""-प्रव वार्तिकाल० ए० ५५५। ए० १८७ । (८) सत्तां स्वीकुर्वन्ति । (९) तथा परिणतमेव तत्
भवति न परापेक्षया तथाऽपरिणतं तद् भविनुमहंति, व्यवहार एव हि परापेक्षया भवति न स्वरूपम् ।
(१०) पूर्वोत्तरयोः। (११) सध्यक्षणेन ।

एकत्वं हेतुफलभावमन्यं वा सम्बन्धं प्रत्येतुमहीत #"द्विष्ठसंबन्धसंवित्तिः" [प्र० वार्तिकाल० २।१] इत्यादि वचनात्, नापि सत्त्वम् अद्वैतोपगमात् । तथा मध्यक्षणस्य पूर्वसूक्ष्मनिरंशैकांशप्रहणे मग्नं न तद् इतेरभावत्वाक्षितुं (भावान् वीक्षितुं) क्षमते इति तेषामपि सैव वार्त्ता स्यात् ।
न च तदंशज्ञान(नं) सामान्यवर्तः इति सर्वशून्यताप्रसङ्गः । स मा भूदिति "लम्भज्ञानमेकम५ भ्युपगन्तव्यम्, तर्च मध्यभागे प्रवर्तमानं तद्प्रहणानुबन्धमजहदेव अर्ध्वाधस्तर्थग्भागेषु यथा प्रवतेते तथा मृत्यिण्डे प्रवर्तमानं तद्प्रहणानुबन्धमजहदेव अभेण शिविका[३२क]दीनि अवस्यतीति
सिद्धम्-अक्षणिकं स्पुतं व्यवस्यति इति । शेषं परस्य दुश्वेष्टितं प्रहन्तव्यं दिशाऽनया।

पूर्वकारिकायां सहरोत्यादिना परकीयस्य हेतोः अनैकान्तिकत्वं दर्शितम् , 'तावतैव' इत्यादिना **\*''कल्पनायोदम्''** [प्र० वा० २।१२३] इति स्रक्षणस्य व्यवच्छेद्याभावः, अनेन १० इस्रोकेन <sup>क</sup>तदसंभवः इति विभागः ।

कारिकां विवृण्वन्नाह-स्वलक्षणानि इत्यादि । स्वलक्षणानि कथम्भूतानि ? [स्व]यम् आत्मना सौगतेन न जैनेन नैयायिकादिना वा अभिमतः अङ्गीकृतो यः श्रुणे क्षणे श्रुयः नासौ निरन्वयो न परिणामलक्षणः षट्कोणस्थानलक्ष्णो वा, तेन उपलक्षिता ये परमाणवः ते लक्षणं स्वरूपं येषां तानि तथोक्तानि । तानि किम् ? इत्यत्राह-पश्यतोऽपि वीक्ष्यमाणस्यापि सौगतस्य १५ न केवलमपरयतः केवलम् एको हि ज्ञानसन्त्रिवेशः(शी) स्थवीयान् आकारः परिस्फटमवभा-सत इति । ननु "तथाविधानि स्वस्थणानि पदयतः तथाविध आकारोऽवभासते इति विरुद्धमेतन् । नहि नीलं परयतः पीतं तथाऽवभासते इति वचन[म]विरुद्ध[म्] इति चेत् : न: अर्थापरि-ज्ञानात्। अयं हि अस्यार्थः-\* 'सिञ्चितालम्बनाः पञ्च विज्ञानकायाः'' इति <sup>१२</sup>परस्य राद्धान्तः। तत्र च यावन्तः परमाणवो न तावन्त्येव तदाकारानुकारीणि ज्ञानानि, "असन्तानान्तरवद भेदात २० समृहादिप्रतीतिविद्योपात् , एकं तेषां झानं ग्राहकमभ्युपगन्तव्यम् । तच <sup>१४</sup>अन्योऽन्यविविक्तानेक-परमाण्वर्पिताकारामुकरणाद् [३२ख] एव (एक) मुच्यते, एक: अनेकपरमाण्वर्पितमिन्नाकार-साधारणः । हि इति यस्मादर्थे, यस्मादेवं 'तद्विसंवादकं सदशस्मरणमस्ति' इत्यनेन सम्बन्धः। अत्रापि 'तत्' इत्येतत् तस्माद्यें द्रष्टव्यः । कथम्भूतोऽसौ ? इत्यत्राह-ज्ञानसिन्नवेशो (भ्री) भेदविवक्षया परमाणुभिरर्पिता ज्ञानस्य आकारा ज्ञानानि सम्यक् कथक्कित्तादात्म्येन निवेष्टुं २५ शीलः सन्निवेशी । पुनरपि कथम्भूतः ? इत्यत्राह—स्थवीयान् स्थूलतरः । नतु कारिकायाम् 'स्थूलं व्यवस्यति' इति वचनात् नातिसायिकस्य (नातिशायिकस्य ) श्रुतिः वृत्तौ तु <sup>१६</sup>सास्ति तत्कथं

<sup>(</sup>१) "नैकरूपप्रवेदमात् । द्वयोः स्वरूपप्रहणे सति सम्बन्धवेदनम् ।" इति शेषः । (२) प्रत्येतुमहिते । "विचार्यमाणं सकलं विशीर्यते नाहुँतादपरं तत्त्वमस्ति ।" —प्र० वार्तिकाल० प्र० ३१ । (३) दर्शनम् । (४) पूर्वोत्तरादि । (५) असत्त्वं स्थादित्यर्थः । (६) इतरनिरपेश्नं सत् स्वरूपं लभते, इति अस्तित्वविहीन् मित्यर्थः । अथवा सामान्यवत्—सामान्यम् अस्तित्वं तद्वत् अस्तित्वशालि इत्यः । (७) स्थूलस्कन्धशानम् । (८) सामान्यवत्—सामान्यम् अस्तित्वं तद्वत् अस्तित्वशालि इत्यः । (७) स्थूलस्कन्धशानम् । (८) सामान्यवत्—सामान्यम् अस्तित्वं तद्वत् अस्तित्वशालि इत्यः । (१०) श्रणिकस्वलक्षणप्राहकनिर्विकलपप्रत्यक्षासंभवः । (११) श्रणक्षयपरमाणुलक्षणानि । (१२) बौद्धस्य । द्रष्टव्यम्—प्र०३९ टि०२ । (१३) विभिन्नपुरुष्णानवत् । (१४) परस्परिविभिन्नः । (१५) अतिशयवाचितः प्रत्ययस्य । (१६) अतिशयन स्थूल इति स्थवीयान् इत्यत्र अतिशयार्थस्य श्रुतिः वृत्ती वर्तते ।

वृत्तिकारिकयोः साङ्गत्यमिति चेत् ? अयमभिप्रायः-सौगतापेक्षया मध्यक्षणः स्थूलः एकस्याने-कभावव्याप्तेः, स एव जैनापेक्षया अतिशयेन स्थूठः सावयवः पूर्वोत्तरक्षणव्याप्तेः। ततः प्रकृत्य आदौ 'स्थुलम्' इति व्याख्यातम् । तेन (एतेन) 'अक्षणिकम्' इति व्याख्यानं (व्याख्यातम्) । <sup>'</sup>तेनाक्षणिकमिति । कोऽसौ १ इत्यत्राह—छतोः (आकारः) वस्तुस्वभावः । कथमवभासते १ इत्यत्राह— परिस्फुटम् इति, क्रियाविशेषणमेतत् । ननु यदि मर्मे स्वलक्षणानिक्षणिकपरमाणुलक्षणानि पश्यतः ५ तथाविध आकारोऽवभासते कथं तथा न जानानि ( तथा नाभ्यसुजानाति <sup>3</sup>) ? कॅथमन्यथा 'यत सत तत्सर्वमनेकान्तात्मकम्' इति वक्ष्यमाणकमनुमानमर्थवत् १ इतरा(रस्य) क्षणक्षयेऽपि पक्षे तैंदनुभानमनर्थकं न स्यादिति चेत् ; अत्राह—जाना(ज्ञाना)सौष्टवप्रदर्शनार्थः यदि तभ्यं सौगताय रोचते दिण्डिक (डिण्डिकँ)रागं [३३क] परित्यच्य यदि तत्र कविं कुरुषे स्वयमेव। न चैत्रम् , तस्मात् रुचिकरणार्थमनुमानमिति मन्यते । ननु ज्ञानसन्निवेशी स्थवीयानाकारोऽवभा- १० सते, किन्तु तज्ज्ञानर्स्य अनक्षजत्वात् , अक्षजं ज्ञानं स्वार्थपरिस्फुटम्, "अभिधानजनतिस्वर्गादि-<sup>99</sup>विकल्पप्रतिभासाऽविशेषाच न परिस्कृटमवभासत इति चेत् : अत्राह्-प्रकृत इत्यादि । प्रकृता प्रमाणस्य उत्पादेः (दे) अधिकृता या सदशस्मृतिः तस्यातिवा (तस्या इव) अञ्यापृताक्षम्य अर्थपहणं प्रति अव्यापृताभ्येक्षणियस्य (अव्यापृतानि अक्षाणि यस्य तस्य) या बुद्धिः विक-स्पिका तस्याम् अप्रतिभासनात् 'एकस्य ज्ञानसन्निवेशिनः स्थवीयसत्स्वाकारस्य (स्थवीयसः १५ आकारस्य)' इति <sup>१९</sup>तापरिणामेन सम्बन्धः । एतदुक्तं भवति-यथा प्रकृतसदृशस्मृतौ <sup>१३</sup>तद्गकारस्य प्रतिभासनं तथा यद्यञ्यापृतेन्द्रियविकल्पबुद्धौ<sup>98</sup> स्यात् युक्तमेतत् , न चैवम् ,<sup>94</sup>एकत्र स्फुटतया अन्यत्र<sup>9</sup> विपर्ययेण प्रतिमासनात्। शुरुदेश्च कारणभृतेर्बुद्धावप्रतिभासनात्। च शब्दो भिन्नप्रक्रमः।ततः किं जातम् १ इत्यत्राह्-सद्दशाकारम् इत्यादि । सद्दशः साधारणः युगपत्क्रमभाविभागे स्वाकारो (भागेषु आकारो) यस्य तम् अशब्दं शब्दरर्वमर्थं (रहितमर्थं) स्मरत्येव निश्चिनोत्येव ।

ैंननु भवतु प्रकृतसदशस्मृतौतथाविधाकारस्य विधाभासनम् तथापि शैसा प्रमाणं माभूद् दूरिश्वतविरलकेशादौ तथाविधाकाराभावेऽपि तदवभासदर्शनादिति चेत् ; इत्यत्राह—तस्यादच इत्यादि । तस्या एव प्रकृतसदशस्मृतेरेव प्रामाण्यं [३३ख] युक्तम् उपपन्नम् । न हिः यस्मात् तया प्रकृतसदशस्मृत्या अर्थं सदशाकारं वस्तु परिच्छिद्य प्रवर्तमानः अर्थस्य क्रियायां प्राप्तौ विसंवादाते दूरिश्वतविरलकेशादिषु स्थूलैकाकारबद् विप्रलम्भं नाईति । भवतु अविसंवादिनीयं २५ तथापि नास्याः प्रामाण्यं दर्शनदृष्टिषयत्वात् । एतदेवाह—अनिधिमतार्थाधिमन्तृत्वाभावाद्

<sup>(</sup>१) 'तेनाक्षणिकिमिति' द्विलिंखितम् । (२) बौद्धस्य । (३) परः । (४) जैनो नाभ्यनुजानाति अत-एत्र । (५) इतरस्य बौद्धस्य । 'कथमन्यथा' इति अत्रापि योज्यम् । (६) क्षणक्षयानुमानम् । (७) "डिण्डि-करागम्—परेणोक्ते तस्योपिर मयाऽवश्यमयुक्तत्या निष्फलमभिधानीयम् इत्यस्थानाभिनिवेशम्"-हेतुबि० टी० पृ० ७१ । (८) विकल्पज्ञानस्य । (९) इन्द्रियजं निर्विकल्पज्ञानम् । (१०) शब्दजनित । (११) विकल्पप्रतिभासतुल्यस्वात् । (१२) 'ता' इति षश्चीविभक्तेः संज्ञा जैनेन्द्रज्याकरणे । (१३) एकस्थूलाकारस्य । (१४) इन्द्रियज्यापारश्चन्यस्य पुंतः वासनाजन्यविकल्पज्ञाने । (१५) इन्द्रियजन्यविकल्पन्नद्वौ । (१६) मानसकल्पनाञ्चाने । (१७) बौद्धः । (१८) स्फुटं प्रतिभासनम् । (१९) स्तृतिः । (२०) स्मृतिः । (२१) स्मृतेः । (२२) अनु मृतविषयस्वात् स्मृतेः ।

अयुक्तमिति, दर्शनेन अनिधगतोऽपरिच्छिन्नो योऽर्थः तस्य अधिगन्दृत्वाद् ( त्वाभावात् ) अयुक्तं प्रामाण्यमिति; अत्रोत्तरमाह—अत्रोक्तम् इति । अत्र पूर्वपक्षे उक्तम् उत्तरम् \*''अन-धिगत'' [सिद्धिवि ० पृ० २४] इत्यादि ।

\*"प्रमाणमित्संवादिज्ञानम्" [प्र०वा० १।३] इत्यादि \*"अन्यतः प्रवृत्तौ अविसंप वादिनयमाऽयोगात्" [सिद्धिवि० छ० १।३] इत्यनेन \*"अज्ञातार्थ" [प्र० वा० १।७]
ैइत्यादि च \*"अनिधगतार्थाधिगन्तु प्रमाणमित्यिषि" [सिद्धिवि० छ० १।३] इत्यादिना च
प्रत्येकपक्षे निराकृत्य है समुत्तरम् अनिधगतेत्यादि प्रमाणमित्संवादिज्ञानामित्यादि अन्यतः
प्रवृत्ताविसंवादिनयमायोगात् है समुदायपक्षे निराकुर्वन्नाह—तत्समुच्चय इत्यादि । तयोः
\*"प्रमाणमित्संवादिज्ञानम्" [प्र०वा० १।३] \*"अज्ञातार्थप्रकाशो वा" [प्र०वा० १।७]
१० इत्येतयोः समुच्चयः समुदायः स एव लक्षणं प्रमाणस्य यस्य तस्मिन् प्रमाणे अङ्गीकियमाणे ।
प्रत्यक्षनुमानयोर्मध्ये अन्यतरस्य प्रत्यक्षस्य अनुमानस्य वा अपिशब्दाद् ह्योरिप [३४क]
प्रामाण्यासंभवात् , 'तस्याश्च प्रामाण्यं युक्तम्'इति सम्बन्धः । तथाहि—परस्यं प्रत्यक्षे अज्ञातार्थप्रकाशोऽस्ति न तु अविसंवादः, तत्रे स्वार्थयोः विप्रतिपत्तिविषयत्वात् । अनुमाने अविसंवादोऽस्ति न पुनः अज्ञातार्थप्रकाशः, व्याप्तिग्राहकञ्चानगृहीतगोचरत्वात् । वक्ष्यते चैतत्—
१५ \*"साक्रव्येनादितो व्याप्तिः" [सिद्धिव० ३।३] इत्यादिना ।

प्रकृतमुपसंहरन्नाह—'तद्' इत्यादि । यत एवं तत् तस्मात् अञ्चाब्दम् शब्दानाम् इदं शाब्दं तत्कार्थमिति यावत् ,न शाब्दम् अक्षजमित्यर्थः । अविसंवादकं स्वयम् अध्यवसितार्थप्रापकं सद्द्यस्मरणं युगपत् क्रमभाविभागसाधारणाकारज्ञानं परप्रसिद्ध्या 'सद्दशस्मरणम्' उच्यते अस्ति विद्यते । ननु चेदं नाक्षजं किन्तु मानसं संहतसकलविकल्पावस्थायाम् अक्षजस्य २० अन्यथा दर्शनादिति चेत् ; अत्राह—संहत इत्यादि । संहताः सकला विकल्पा यस्याम् अवस्थायां तस्यामि न केवलम् अन्यस्यां 'तथैव उक्तप्रकारेणैव प्रतिभासनात् स्वार्थयोः इति । ननु यदि सा अवस्थाः, कथं तथैव प्रतिभासनम् ? तच्चेत् ; न साऽवस्था, तथाप्रतिभासस्य विकल्पात्मकत्वादिति चेत् ; सत्यम् , तथापि ततोऽन्यस्य विकल्पस्य अभावात् 'संहत' इत्यादि वचनम् । अथवा परापेक्षया इदमिभधानमित्यदोषः । परेण हि थाऽसौ तद्ववस्था उपवर्णिता अ''संहत्य सर्वतिचरभ नताम् '' [प्र० वा० २।१२४] 'दत्यादिना, तस्यामि तथैव प्रतिभासनादिति । अनेन सैव नास्ति इत्युच्यते । ततो निराकृतमेतत् [३४ख] यद्वक्तं परेण—\*'यद् उपलब्धिलक्षणप्राप्तां यत्र नोपलभ्यते तत् तत्र नास्ति यथा प्रदेशविद्योषे घटः, उपलब्धिलक्षणप्राप्ताः कल्पनाः संहताशेषविकल्पावस्थायां दर्शने नोपलभ्यन्ते'' इति । कथम् ? प्रत्यक्षवाधितत्वात् पक्षस्य ।

<sup>(</sup>१) "अज्ञातार्थप्रकाशो वा"-प्र०वा०। (२) हण्तिश्चद्वान्तर्गतः पाठो द्विलिखितः। (३) "तसादन-धिगतार्थविषयं प्रमाणमित्यपि अनेधिगते स्वलक्षणे इति विशेषणीयम्।"-हेतुबि० ए० ५३। "तन्नाच्य-विसंवादप्रहणात्।"-प० वार्तिकाल० ए० ३०। "तस्मादुभयमपि परस्परसापेक्षमेव लक्षणं बोद्धन्यम्।"-प्र० वा० सनी० १।८। (४) बौद्धस्य। (५) निर्विकल्पप्रत्यक्षे। (६) परिस्फुटरूपेण। (७) विद्यते। (८) स्थिरस्यूलादिक्ष्पेण। (९) बौद्ध। (१०) "स्तिमितेमान्तरात्मना। स्थितोऽपि चक्षुषा रूपमीक्षते साऽश्रजा मतिः।" इति शेषः।

80

तथैव प्रतिभासनं हि कल्पनात्मकमात्मानं प्रतिपदम् आत्मिन विषयीतकल्पनां प्रतिहन्तीति संहताशेषविकल्पावस्थायां दर्शनस्य कल्पनाविरहसिद्धौ यत् साधनमुक्तं परेणै—\*'या कल्पना
यस्मिन् काले विद्यते सा तत्कालसम्बन्धिनी पुनः स्मर्थते, यथा गोदर्शनकालसम्बन्धिनी
अश्वकल्पना, न च संहताशेषविकल्पावस्थाभाविनी पुनः स्मर्थते सा ।'' इति । तदुक्तम्—

\*''पुनर्विकल्पयन् किश्चिद् आसीन्मे कल्पनेदशी । इति वेत्ति न पूर्वोक्तावस्थायाम् इन्द्रियाद् गतौ ॥'' [प्र०वा०२।१२५] इति । तत्रोत्तरमाह—तदर्थदर्शनम् इत्यादि । दर्शनम् अविकल्पार्थदर्शनं कर्तः उपनिपत्य उप-ढोक्य स्वकार्यजन्मन्यव्यवहितं भूत्वा न पुनः सङ्केतस्मृतिजनमेनै । अन्यथा इदं दूषणं स्यात्—

> \*''यँः प्रागजनको बुद्धेः उपयोगाऽविशेषतः । स पश्चादपि तेन स्यादर्शापायेऽपि नेत्रधीः॥''

अस्यायमर्थः—यः अविकल्पो बोधः प्राक् खसत्तासमये अजनको बुद्धेः सदशस्मृतेः स उपयोगाविशेषतः व्यापाराविशेषतः स पश्चादिप [३५क] सङ्केतस्मृत्युत्तरकालमपि ते सौग-तस्य न स्यात् जनकः । ततः कि स्यात् ? इत्यत्राह—अर्थस्य अविकल्पवोधलक्षणस्य अपायेऽपि अभावेऽपि नेत्रधीः अञ्चजविकल्पबुद्धिः । ततो न युक्तमेतत्— \* "यत्रेव जनयेदेनाम्" ईत्यादि । ततः स्क्तम्—उपनिपत्य इति । स्वतः आत्मनैव न वासनाप्रवोधद्वारेण \* "संस्कारा विनियम्येरन्" १५ [सिद्धिवि०१।६] इति दोषात् स्मृतिं स्मरणम् जनयद् उत्पादयत् नानात्मनान्तरीयकम् आत्मिनि तदर्थदर्शनस्वरूपे अविद्यमानमाकारं सामान्यरूपं न पुरस्कर्तुं स्मृतेः अत्रे दर्शयितुं युक्तम् उपप-श्रम् । अत्र निदर्शनमाह—तदर्थवत् । तस्य दर्शनस्य अर्थो निरंशस्वलक्षणं तदर्थः स इव नद्व-दिति । यथा तदर्थ उपनिपत्य खतो दर्शयन् नानात्मनान्तरीयकमाकारं पुरस्कर्तुं युक्तः तथा दर्शन-मपि इति । अन्यथा अर्थादेव सामान्यावभासिनो कानस्य उदयाद् इदमयुक्तं स्यात्— \* "तद्वि २० अर्थसामर्थ्यम् (१)" ईत्यादि ।

यत् पुनरत्रोक्तं प्र ज्ञा क र गु प्ते न-\* "नेदं स्वतन्त्रं साधनम् अपि तु प्रसङ्गसाध-नम् । तयाहि-बहिरर्थग्राहकं चेद् दर्शनं परेणेष्यते तस्मादुत्पन्नं तदाकारानुकारि च अभ्यु-पगन्तव्यम् , अन्यथा तदयोगादिति निरंशाऽर्थानुकारित्वात् निर्विकल्पकं सिद्धम् ।" इति; तदनेन अपास्तम्; यत्र हिच्याप्याभ्युपगमो व्यापकाभ्युपगमनान्तरीयकः" प्रदर्श्यते [३५ख] २५

<sup>(</sup>१) निर्विकहपकरूपाम्। (२) बौद्धेन। (३) अन्यथा भिवतुमहित। (४) उद्ष्तोऽयम्—तत्वी-प० पृ० ४०। न्यायम० पृ० ८६। न्यायवा० ता० पृ० १३६। अष्टस० पृ० १२२। सन्मति० टी० पृ० ५२५। (५) अर्थशब्देन अर्थविषयकं निर्विकस्पकज्ञानं प्राह्मम्। (६) 'तन्नैवास्य प्रमाणता' इति शेषः। द्रष्टस्यम्—पृ० १० टि० ३। (७) यद्यविद्यमानमाकारमुपद्शेयेत्। (८) विकस्पस्य (९) "तदुक्तम्— तद्ध्यर्थसामर्थ्येनोत्पद्यमानं तद्व्यम्यानुकुर्यात्"-हेतुबि० टी० पृ० १९५। "तयाहि—अर्थस्य सामर्थ्येन समुद्भवात् इत्याह—तद्वि अर्थस्य सामर्थ्येनात्पद्यमानं तद्व्यमेवानुकुर्यात्।"-प्र० वार्तिकाल० पृ० २७८। (१०) न अन्तरा भवतीति नान्तरीयकम् अविनाभावीत्यर्थः।

तत्प्रसङ्गसाधनम् । न चेह तदिस आकारान्तरानुकारित्वस्थाण्यविरोधात् । अर्थसिद्धिर्न स्यादिति चेत्; तथैव अविकल्पसिद्धिरि । न चैवं नीलादिविकल्पस्य गृहीतप्राहित्वम् , इति न युक्तम् \* "अज्ञातार्थ" [प्र०वा० १।७] इत्यादि । यदा चैवं व्यवहारी वदित यथा मम ज्ञाना-दनुत्पन्नः अतदाकारानुकारी वा अर्थः तस्य कारणम्, तथा अर्थादनुत्पन्नम् अतदाकारं ज्ञानं तस्य प्राहकम्; तदापि कथं प्रसङ्गसाधनम् ? ततः स्थितम् —तद्र्यवत् इति । तथा च यथा दर्शनं तदर्थाः ज्ञायमानम् अविकल्पकम्, तथा तद्दर्शनादुत्पर्यमानं स्मरणमिप् इति विकल्पवार्तापि गता, इति न युक्तमेतत्— \* "पुनविकल्पयन् किञ्चद् आसीन्मे कल्पनेहशी । इति वेत्ति " [प्र० वा० २।२२५] इति । न चा (न वा) स्मृतौ संहताशेपविकल्पावस्थाप्यस्ति, कल्पनापि तदा तथैव अन्यथा भवेत् । अथ सामान्यावभासि स्मरणभिष्यते; दर्शनमिप तथैष्यतामिति कथं तैद-

उपसंहरन्नाह—तह्र्श्नम् इत्यादि । यत एवं तत् तस्मान् द्र्शनं प्रत्यक्षं न असाधारणेकान्तगोचरम् असाधारण एकः असहायः अन्तो धर्मो गोचरो यस्य तत् तथोक्तम् न । कुत
एतत् ? इत्याह—ध्यापृताक्षस्य इत्यादि । व्याप्रतानि झानजनने प्रणिहितानि अक्षाणि इन्द्रियाणि
यस्य तस्य कदाचित् संहताशेषविकत्पावस्थायाम् अन्यदशायां वा कचिद् बहिरन्तर्या तथैव
१५ [३६क] असाधारणगोचरप्रकारेणेव अप्रतीतेः 'दर्शनस्य' इति पदघटना । एतदेव भावयशाह—
न हि इत्यादि । हिः यस्यात् न बहिरन्तर्या जातुचित् कदाचित् असहायं प्रत्यनीकधर्मरहितम्
आकारं वस्तुस्वरूपं पश्यामः यथा येन प्रकारेण व्यावण्यते कथ्यते 'परेः" इत्यध्याहारः ।
कृत एतत् ? इत्यत्राह—तथैवाऽनिर्णयात् [तथैव] वर्णितप्रकारेण अनिर्णयात् अनिश्चयात् ।
निर्णीतं च गृहीतमुच्यते इति मन्यते । एतदिप कृतः ? इत्यत्राह—नानावयवरूपाद्यात्मनः
२० इत्यादि । घट आदिर्थस्य शरीरादेः स घटादिः तस्य । कथम्भूतस्य ? अर्थस्य न झानस्य ।
कृत एतत् ? बहिः झानादन्यत्र देशे संप्रतीतेः निर्णयात् एकस्य न परमाणुसंचयरूपस्य 'असहायमाकारं नहि पश्यामः' इति सम्बन्धः ।

एवमपि च अवयवगुणेभ्यो मिन्नस्य र्तस्य संप्रतीतेः नैयायिकादिमतसिद्धिरिति चेत् ; अत्राह—नानावयवरूपाद्यात्मन इति । नाना अवयवाश्च रूपादयश्च आत्मानो यस्य स तथोक्तः, २५ ते चलाश्च अचलाश्च आवृताश्च अनावृताश्च रक्ताश्च तद्विपरीताश्च नष्टा[इचा]ऽनष्टाश्च अवयवाः नाना-वयवाः, तदात्मनः इति वचनात् चलैः पाण्यादिभिः चलः विपरीतैः अचलः स इत्युक्तं भवति । कथमेकस्तथेति चेत् १ 'तथासंप्रतीतेः' इति त्रृमः । नहि 'पाण्याद्यवयवचलने से न चलि' इत्यत्रापि तथासंप्रतीतेरन्यत् शरणमस्ति । वैद्यमेव प्रतीतिः, नेतरेति चेत् ; न; [३६छ]

<sup>(</sup>१) "प्रसङ्गसाधनं परस्येष्ट्या अनिष्टापादनात्। "साध्यसाधनयोव्याच्यव्यापकभावसिद्धौ व्याच्या-भ्युपगमो व्यापकाभ्युपगमनाम्तरीयकः व्यापकाभावो वा व्याप्याभावाविनाभावी इत्येसप्रदर्शनफलम्।"-प्रमेयक० १० ५४४ । प्रशः० कम्द० १०४३ । (२) ज्ञानाकारामनुकारी । (३) ज्ञानस्य । (४) अर्थस्य । (५) अविकलपकं स्यात् । (६) संहताशेषविकलपावस्था । (७) बौद्धैः । (८) अवयविनो द्रव्यस्य या । (९) अवयवी । (१०) अवयवचलनेऽपि अवयवी न चलतीत्याकारिका ।

एकदेशचलनेऽपि लोके 'शरीरं चलति' इति न्यवहारदर्शनात , तथाहि यदा 'किमयं मृत उत जीवित' इति कचित् सन्देहः, तदा 'जीवित अयं हस्तचलनेऽपि शरीरं चलयित (चलित) यतः' इति न्यवहारदर्शनात् । अवयविक्रयायाः अवयिति उपचारात् तथान्यवहारः, अञ्चिक्रयायाः पुरुषे उपचारात् 'पुरुषो याति' इति न्यवहारबिति चेत् ; तिर्हं न अवयवेऽपि परमार्थतः क्रिया स्यात् , तैत्रापि परिक्रयोपचारात् तथा न्यवहारात् । अस्वलस्प्रत्ययः उभयत्र समानः । एकस्य ५ चलेतरह्रपत्वमयुक्तं विरोधादिति चेत् ; नः स्वरूपेण विरोधासिद्धेः । निह यद् यस्य स्वरूपं तत् तेन विरुध्यते, सर्वभावेषु तथास्वापत्तेः । तत्स्वरूपं च तथाप्रतीतेः ।

योऽप्याह परैं:—\*"पाण्यवयवे चलति न शरीरं चलति । कुतः ? कारणविशेषात् क्रियाविशेषसिद्धेः । यः खलु अवयवस्य अङ्गुल्यादेः अल्पस्य क्रियाहेतुः प्रयत्नः नासौ महतः शरीरस्य क्रियाहेतुः, न वै यावान् संयोगः तृणमपसारयित तावाक्लेष्ट (तावान् काष्ठ)- १० मिति । नच अङ्गुल्यवयवे चलति शरीरं चलति इति प्रत्ययोऽस्ति ।" इतिः सोऽप्यनेन निरस्तः; न खलु अङ्गुल्यवयवे चलति तत्समवेतमपरमचलं स्वरूपं पदयामः, तैत्र नाट्याकार- प्रतीतिविरहात् । तथापि तत्कल्पने अचलावयवेषु चलमवयविरूपं कल्पनीयं स्यात् । प्रत्यक्ष-विरोधः अन्यत्रापि [३७क] न दण्डवारितः ।

यत्पुनरुक्तं तेनैर्व-\*" अवयवसं(सत्) कर्मसमानकालम् अवयविनि कर्म १५६ स्याद् अपि तर्हि अङ्गुल्यवयवे चलति शरीरं चलतीति प्रत्ययः स्यात् । किं कारणम् ? असति देशव्यवधाने उपलभ्याधारसमवेतस्य कर्मणः प्रत्यक्षत्वात् , न चैवम् अङ्गुल्यवयवे चलति चलति शरीरमिति प्रत्ययः।" इति; तदपि न युक्तम् ; उक्तोत्तरत्वात्, 'इस्तचलनेऽपि शरीरं चलयति (चलति) इति व्यवहारदर्शनात्' इति । किञ्च, अवयवात्मकत्वे अवयविनः अवयवस्य पाण्यादेः आकाशादिभ्यो विभागे नियमेन विभागः, तैर्वा संयोगे संयोगः सिद्धो भवति न भेदे। २० न हि इस्तस्य कुतश्चिद् विभागे केनचिद्वा संयोगे चलतः अवल्यस्य सं युक्तः । अथ विभागजं -

<sup>(</sup>१) अवयवेऽपि । (२) अवयविक्षयायाम् अबाधितप्रस्यः प्रमाणमिति चेत् । (३) वंशिषिकः । तुल्ना--"अवयविसद्धावे तु बाधकं प्रमाणमित् । तथाहि-पाणौ कम्पवित तदाश्रितं शरीरं न कम्पते, पादै वा कम्पमाने तद्वतं शरीरं न कम्पते इत्येकस्य विरुद्धधर्मताप्रसङ्गः ; तदसङ्गतम् ; पाणौ कम्पमाने शरीर-कम्पस्यावश्यम्भावनियमाभावात् । यदा पाणिभात्रं चालियमुं कारणं भवति तदा तन्मात्रं चलित न शरीरं कारणाभावात् । यदा तु शरीरस्यापि चलनकारणं भवेत् तदा शरीरं चलत्येव नास्याचलनमस्तीति कुत्रो विरोधः १"-प्रशा० कन्द० पृ० ४१-४२ । (४) शरीरे । (५) शरीरं नृत्यति इत्याकारप्रतीत्यभावप्रसङ्गात् । (६) वैशिषिलेण । (०) क्रियाशिलस्य । (८) शरीरस्य । (९) संयोगः विभागो चा । (१०) "विभागजस्तु द्विधः कारणविभागात् कारणाकारणविभागाच । कारणविभागात्तावत् कार्यायिष्टे कारणे कर्मोत्पन्नं यदा तस्य अवयवान्तराद् विभागं,करोति न तदा आकाशादिदेशात्, यदा तु आकाशादिदेशाद्विभागं करोति न तदा अवयवान्तराद् विभागं,करोति न तदा अवयवकर्म अवयवान्तरादेव विभागमारभते । ततो विभागाच द्वत्यारम्भकसंयोगविनाशः, तस्मिन् विनष्टे कारणाभावात् कार्याभाव इत्यवयविविनाशः । तदा कारणयोवं र्तमानो विभागः कार्यविनाशिष्टं कार्लं स्वतन्त्रं वा अवयवमन्तरादेव विभागमारभते । ततो विभागाच द्वत्यारम्भकसंयोगविनाशः विदिक्षतः । कार्लं स्वतन्त्रं वा अवयवमपेद्य सिक्षयस्यैवावयवस्य कार्यसंयुक्तादाकाशादिदेशात् विभागमारभते न निव्कयस्य, कारणाभावाद्वत्तरसंयोगानुत्पत्तावनुपभोग्यत्वप्रसङ्गः । न तु तद्वयवकर्म आकाशादिदेशाद् विभागं करोति तदारम्भकालातीतत्वात् । प्रदेशान्तरसंयोगं तु करोत्येव

विभागोपपत्तो संयोगजसंयोगोपपत्तेः अयमदोषः । इत एतत् ? कारणेन वियोगिना <sup>²</sup>संयोगिना वा कार्यमवद्भयं वियुज्यते संयुज्यते वा यथा तन्त्वादिसंयोगिना तुर्यादिनी पटादिरिति चेत् ; स्यादेतदेवं यदि कार्यकारणयोः कथञ्जिदैक्यं स्यात् , इतरथा कुँम्भकारकारणेनापि वियोगिना संयोगिना वा केन-चित् सर्वे घटादि तत्कार्यं वियुज्येत संयुज्येत वा । 'समवायिकारणेन' इति विशेषणाद्यमदोषः, ५ कथमदाः (मदोषः ?) कार्यकारणसेदैकान्ते समवायीतरकारणविभागकारणाभावात् । समवायः तत्कारणमिति [३ ७२३] चेतु : न: तस्य निषेधस्यमान (त्स्यमान)त्वात् अ''प्रत्यक्षं सविकल्पकं(ल्पं) च" [सिद्धिवि०२।२६] इत्यादिना । अनिवेधेऽपि यथा विवक्षितयोः कार्यकारणयोः अन्तराले समवायः: तथा घटादिकुम्भकारयोर्षि । अथ सम्बन्धाऽविशेषेऽपि कुतश्चित् प्रत्यासत्तेः किञ्चित् कस्यचितु समवायि केनचितु [संयुज्यमानेन] वियुज्यमानेन [वा] संयुज्यते वियुज्यते वा किञ्चितुः <sup>१०</sup> तर्हि तस्या एव कस्यचित केनचित तादात्म्यसिद्धेः कि समवायेन विभागजविभागेन संयोगज-संयोगेन च १ पाण्यादेश्च क्रतश्चित् केनचिट् विभागात् संयोगाद्वा न पैरं शरीरस्य विभाग (गं) संयोग (गं) वा पश्यामः । तथापि तत्कल्पने एकमेव न किश्चित स्यात । अथ पाणिशरीरयोरपि भेदः ; कुतः ? विभागभेदात्<sup>°</sup>; अन्योऽन्यसंश्रयः-पाणिशरीरयोः भेदसिद्धेः विभागभेदसिद्धिः, अस्याश्च प्रकृतसिद्धिरिति । नापि पाण्याकाशयोः पैरिणामविशेषव्यतिरेकेण परस्तयोर्विभागोऽस्ति १५ यः शरीराकाशविभागकारणं स्यात् , अन्यथा कारणविभागात् कार्यविभागात् , कार्यविभागस्य '°तदन्तरं तयोरेकताभयात् स्थात् , तत्रापि <sup>१</sup>°तदन्तरमित्यनवस्था । स्वरूपमेव ततस्तस्य विभक्त-मिति चेतु: अन्यत्रापि तदस्तु । किख्न, यदि आकाशादिना संयुक्ते प्रतीयमाने एव शरीरे ततः पाण्यादिविभागप्रतीतिः स्यात्, युक्तमेतत्-\*''पाण्याकाशविभागात् शरीराकाश-[३८क] विभागः ततः अरीराकाशसंयोगनिवृत्तिः।" इति । न चैवम्, तथा क्रमानुपलक्षणात्, २० पाण्याकाशविभागकाल एव शरीराकाशविभागदर्शनात् । निह कश्चित् <sup>19</sup>खादिना संयुक्त एव शरीरे मम <sup>१२</sup>ततः पाण्यादिकं विभक्तमिति मन्यते । उत्पलपत्रशतवेधवद् आशुवृत्तेः तदनुपलक्षणमिति चेत् ; भवेदेवं यदि तत्पत्राणां स्वरूपदेशभेदवत् तद्विभागानां स्वरूपकालभेदः कुतश्चित् सिद्धः स्यात् , न चैवम्, प्रतीतिबाधनात् ।

यत्पुनरुक्तं परेण-\*''पाण्याकाशयोर्विभागात् तत्त्संयोगविनाशः'' इति; तन्न सुन्दरम्; २५ संयोगे सति विभागानुत्पादात् तद्विरोधिनि । यथैव हि संयोगविरोधिनि विभागे समुत्पन्ने संयोगो नदयति तथा विभागविरोधिनि संयोगे स्थिते विभागो नोत्पद्यते । न हि शीतविरोधिनि

अकृतसंयोगस्य कर्मणः कालात्ययाभावात् । कारणाकारणविभागादिष कथम् ? यदा इस्ते कर्मोत्पस्रमवयवा-न्तराद् विभागमञ्जर्वेद् आकादाादिदेदोन्यो विभागानारभ्य प्रदेशान्तरे संयोगानारभते तदा ते कारणाकारण-विभागाः कर्म यौ दिशं प्रति कार्यारम्भाभिमुखं तामपेक्ष्य कार्याकार्यविभागानारभन्ते, तदनन्तरं कारणा-कारणसंयोगास्त्र कार्याकार्यसंयोगाविति ।"-प्रशः भा० ४० ६७-६८ ।

<sup>(</sup>१) "कारणसंयोगिना झकारणेन कार्यमवस्यं संयुज्यते इति न्यायः"-प्रश्न० भा० ए० ४८५ । "कारणसंयोगिना कार्यं संयुज्यते"-प्रश्न० कन्द० ए० १४९ । (२) "पटसंयुक्ततुरीवत्"-प्रश्न० कन्द० ए० १४९ । (३) निमित्तभूतेनापि । (४) तन्तुपटयोः । (५) प्रत्यासत्तेः । (६) भिन्नम् । (७) तुलना- "एकदेशाश्रयस्वे तु यदेकस्माद् विभागकृत् । तदेवान्यत इत्यस्ति न विभागो विभागजः ॥"-न्यायम० ए० १२३ । (८) चेत् । (९) अवस्थाविदोष । (१०) विभागान्तरम् । (११) आकाशादिना । (१२) खादेः ।

पावके स्थिते शीतोत्पादादिः । संयोगे विनष्टे तदुत्पाद इति चेत् ; कुतस्तर्हि तैद्विनाशः ? विभागादिति चेत् ; अन्योन्यसंश्रयः—सति संयोगिवनाशे विभागोत्पादः, तैस्माच तद्विनाश इति । अथ दृश्यत एव संयोगे सत्येव विभागोत्पादः, 'न दृष्टेऽनुपपन्नं नाम' इति चेत् ; न; तथा- प्रतीतिविरहात् । संयोगिवनाशात्मकविभागप्रतीतेश्च'संयोगिवनाशः, विभागः' इति नाम्नि भेदः नार्थे । विभागाभावे कुतस्तन्नाशै इति चेत् ? तन्नाशाभावे कुतो विभागः ? स्वकारणात् कर्मणै ५ इति चेत् ; तासोऽपि (नाशोऽपि) 'स्वकारणात्' इति वृत्तो दृत्यादेरिति [३८ख] यद्वष्ट्यते—

\*''अनादिनिधनं द्रव्यम् उत्पित्सु [स्थास्तु] नक्वरम् । [स्व] तोऽन्यतो विवर्तेत क्रमाद्भेतुफलात्मना।।'' [सिद्धिवि० ३।२१] इति।

न च अन्योन्यापसरेंद्वस्तुव्यतिरेकेण परं कर्म, यद् विभागस्य र्अन्यस्य वा कारणं स्यात्, इतरथा उत्क्षेपणादिक्ष (क्रि)योत्पत्ताविप यदि द्रव्यं स्वभावतो न चलति न तिर्हि तस्य कुतिश्चिद् १० विभागः संयोगो वा देशान्तरादिना, अविशेषेण सर्वस्य प्रसङ्गात्। अथ यस्यैव तिदिति मितः; कस्य १ समवायसम्बन्धः आकाशादेरि । तैत्सम्बन्धस्य तबाप्यविशेषात् । एष यः चलयति (चलति) इति प्रतीयते तस्य तैदिति; नः, स्वयमचलति तत्प्रतीत्ययोगात् भ्रान्तताप्रसङ्गात् । स्वयं चलति चेतः, तिर्हि द्रव्यस्वरूपविशेष एव क्रिया न परा, इति न युक्तमेतत्— "एकद्रव्यमगुणं संयोगिवभागेषु केषार-णमनपेक्षमिति कर्मलक्षणम्।" विशे०स्० १।१।१७] इति विकलम् स्वरं चलिरोधि कर्म" १५ [वैशे०स्० १।१।१४] इति च । एतेन आकाशशरीरयोविभागात् विभागात् विभागविनाशो व्याख्यातः ।

यत् पुनरेतत्— \* ''उत्तराकाञ्चपाणिसंयोगात् शरीराकाशसंयोगः ।'' इति; तदिष न प्रातीतिकम् ; निह 'पूर्व शरीररिहतस्य पाणेः आकाशेन संयोगः, पश्चात् शरीरस्य' इति प्रतीतिरिस्ति । आशुवृत्त्या यौगपद्यविश्वमोऽपि निरस्तः । अपि च, यदि गगनादिभ्यो वियुज्यमाने पाणौ शरीरं वियुज्यते, तैः संयुज्यमाने तस्मिन् तत् संयुज्यते वा ; तिर्हितेभ्योऽवियुज्यमानेषु [३९क] पादा- २० दिषु तदैव 'कत् वियुज्यते इति युगपत् 'तत् संयुक्तमन्यथा च स्यात् ।

स्थान्मतम्—सर्वात्मना तद् वियुक्तमेव, किन्तु आकाशादिभिः संयुच्यमानेषु पादादिषु आशु

वित्तांयोग इति तत्संयुक्तप्रतिपत्त्यविच्छेद इति; तन्न निरूपिताभिधानम्; अन्यथाप्यविरोधात्।

त हि एकं चलावयवापेक्षया चलम् अन्यथा अचलम्, तथा विभक्त-संयुक्तावयवापेक्षया संयुक्तं

विभक्तं च विरुद्धम्, सचलैकरूपवत्। अथ एतदिष नेष्यते; कथं तर्हि \*"गुणाञ्च गुणान्त- २५

रम्" [वैशे० सू० १।१।१०] इत्यत्र सूत्रे अन्तरशब्दस्य उक्तं प्रयोजनिमदं शोभते—\*"कार्यकारणगुणयोः कचित् जात्यन्तरत्वज्ञापनार्थत्वाददोषः। कथम् १ यथा शुक्ताशुक्तैः

तन्तुभिरारव्थस्य पटस्य रूपं कारणरूपेभ्यो जात्यन्तरिमिति। का पुनः तत्र रूपे जातिः १

<sup>(</sup>१) संयोगिविनाशः। (२) विभागाच । (३) संयोगिनाशः। (४) क्रियातः। (५) गमनकील । (६) संयोगिस्य। (७) व्यापित्वात् समवायस्य। (८) कर्म। (९) चलनक्रियारहिते। (१०) "संयोगिविभागेव्वनपेक्षकारणिति"—वैशे० सू०। "संयोगिविभागेव्वनपेक्षं कारणितिति"—नयचक्रह० ए० २०। (११) विफलिति निर्यंकम्। (१२) "कार्यं विरोधि यस्येति बहुन्नीहिः"—वैशे० उप० ए० २१। (१३) शरीराकाशसंयोग। (१४) शरीरम्। (१४) शरीरम्। (१६) शरीरसंयोगः।

4

चित्रत्विमिति बूगः । विशेषानवधारणात् , यस्वा सौरूप (यश्चासौ रूप)विशेषः शुक्र-त्वादिः सोऽस्मात् नावधार्यते इति । न चेदमरूपं द्रव्यम् उप(अनुप)लिधप्रसङ्गात् वायुवत् । उपलभ्यमानत्वाच तन्तुवत् रूपाधिकरणम् ।" इति ।

एतेन यदुक्तम्-

**%"चित्रं तदेकमिति चेत्, इदं चित्रतरं महत्।"** [प्र० वा० २।२००] इति;

एतद्पि प्रत्याख्यातम् ; चित्रशब्दस्य अँनेकार्थविषयत्वानम्युपगमात् । क तर्हि वर्तते वित १ एकस्मिन् शबले रूपे वर्तते इति । तथा च प्रतिभासः—शबलो गौः शबलः खलु अश्व इति । कथम् १ यदि हि शुक्लाशुक्लैः तन्तुभिर्जनिते पटे नीलादीनि रूपाणि [३९ख] भिन्नानि बहूनि वर्तन्ते; अपि तर्हि \* "कर्माणि बहूनि युगपदेकस्मिन् द्रव्ये ण (न)वर्तन्ते, १० सजातीयत्वे समानेन्द्रियग्राह्यत्वे एकद्रव्यत्वे च सति अविश्वद्रव्यवृत्तित्वात् रूपवत् ।" इत्यत्र निदर्शनस्य साध्यविकलता । अथैकम् ; नीलादयः क वर्तन्ते १ द्रव्ये चेतः प्रकृतो दोषः । तद्र ए इति चेतः केन सम्बन्धेन १ संयोगेनेति चेतः तद्रूष्णानिलाद्योः द्रव्यत्वम् । समवायेनेति चेतः तद्रूष्ण इति चेतः केन सम्बन्धेन १ संयोगेनेति चेतः तद्रूष्णानिलाद्योः द्रव्यत्वम् । समवायेनेति चेतः तद्रूष्ण द्रव्यत्वे नीलादिसमवायिकारणत्वात् । विशेषणीभावेनेति चेतः स्पाद्योऽपि द्रव्ये तेनैव वर्तन्त इति समवायाभावः । नीलादीनां द्रव्यादिषु अनन्तर्भावात् पदार्थान्तरत्वम् । तादात्म्येन चेतः सिद्धं 'शवलैकरूपवत्' इति । ततः स्थितम्—चलावलसंयुक्तासंयुक्तत्व-पतिपादनार्थम् 'एकस्य नानावयवात्मनः' इति वचनम् , दशोः (ट इयैः) अवयवैः अदशोशच (अदृश्येश्च) दृश्येतरात्मकत्वप्रतिपादनार्थं च ।

नन्वेचम् एकतन्त्ववयवप्रहणेऽपि पटो गृद्योत, न चैवम् , '\*भूयोऽवयवेन्द्रियसिक्तर्ष-सहायस्य अययवीन्द्रियसिक्तर्षस्य अवयव्युपलम्भकृत्त्वादिति चेत् ; स्यादेतदेवं यदि अवयव-२० अवयिनोभे(नोर्मे) दैकान्तः, स तु नेतीति निरूपितम् । एवं च न अवयवेन्द्रियसिक्तर्क्षांऽन्यः, अन्योऽवयवीन्द्रियसिक्तर्काः, येनोच्यते—'भूयोऽवयवेन्द्रियसिक्तर्क्षसहायस्य अवयवीन्द्रियसिक्त-कर्षस्य [४०क] अवयव्युपलम्भकत्वात् ' इति ; साहाय्यस्य भेदनिबन्धनत्वात् । यदि च, अव-यविन इन्द्रियसिक्तकर्षोऽस्ति; कुतस्तर्त्रे कानं नोत्पद्यते १ कथमन्यथा समन्धकारादी अवयवि-ह्यानम्, निह तत्र भूयोऽवयवेन्द्रियसिक्नकर्षोऽस्ति सालोकादिप्रदेशवत्, इत्तरथा तज्ज्ञानेऽस्पष्टता-

<sup>(</sup>१) रूपसमवायस्य चाक्षुवमत्यक्षहेतुत्वात् । (२) अनेकरूपविषयः वास्वीकारात् । (३) चित्रशब्दः । (४) तुल्ना—"एकदा एकस्मिन् द्वन्ये एकमेव कर्म वर्तते, एकं कर्म एकत्रैव द्वन्ये वर्तते ।"—प्रश्न० कन्द० ए० २९० । "अविभुनि द्वन्ये समानेन्द्रियमाद्याणां विशेषगुणानामसमवायादिति व्याह्न्यते"—प्रश्न० व्यो० पृ० २२० । (५) चित्रं रूपम् । (६) कत्तानुमाने निदर्शनस्य साध्यविकलता । (७) चित्ररूपे । (८) द्वन्ययोरेव संयोगात् । (९) चित्ररूपस्य । (१०) द्वन्यस्यैव समवायिकारणत्वात् । (११) विशेषणीमावेनैव वर्तन्ताम् । (१२) चित्रेकरुपस्य । (१०) अवयवात्मक-अवयविस्तीकारे । (१४) "भृयोऽवयवेन्द्रियसिकर्षातुगृहीतेन अवयवीन्द्रियसिकर्षण प्रहणात् ।"—प्रश्न० व्यो० ए० ४६। "इदं तस्य वृत्तं येषामिन्द्रियसिकर्षाद् प्रहणमवयवानां तैः सह गृद्धते येषामवयवानां व्यवधानाद्ग्रहणं तैः सह न गृद्धते ।"—न्यायभा० २।१।३२। (१५) अवयविनि ।

व्यवहारों न स्यात् । अवयवाऽप्रहणकृतः सं इति परस्य दर्शनम् । अधेन्द्रियसन्निकर्षोऽपि तैस्य नेष्यते; एकावयवस्यापि न स्यादिति तैस्यापि न प्रहणम् । ततोऽयुक्तमेतत्—\* "एकतन्तुवीरण-संयोगात् पटकटसंयोगः" इति; तद्महणोपायाभावात् । अथ तेशे (अथ ने)ष्यते तैत्सन्नि-कर्षः; पटस्यापि स्यात् \* "कारणसंयोगिना कार्यमवश्यं संयुज्यते" [प्रश्चा० भा० पृ० ६४] इति वचनात् , अन्यथा वीरणेनापि न स्यात् । किंच, एकतन्त्ववयवेन्द्रियसन्निकर्षोऽपि यद् ५ तद्भूयोऽवयवेन्द्रियसन्निकर्षोऽपि तद्भूयोऽन्वयवेन्द्रियसन्निकर्षोऽपि तद्भूयोऽन्वयवेन्द्रियसन्निकर्षसहाय एव तत्वयवोपलम्भकः, एवं यावत्परमाणवैः । न च तेषामिन्द्रिय-सन्निकर्षसहाय एव तेद्वयवोपलम्भकः, एवं यावत्परमाणवैः । न च तेषामिन्द्रिय-सन्निकर्ष इति सर्वाप्रहणम् । यदि च एकावयवेन्द्रियसन्निकर्षात् तैत्र ज्ञा नं न स्यात् ; तिर्हे जलमग्नकरिणः करमात्रदर्शनात् 'करी तिष्ठत्यत्र' इति प्रतीतिर्न स्यात् , इष्यते च परेण । ततः साधूक्तम्—'हश्यावयवैः हश्यात्मनः विपरीतैः विपरीतात्मनः' इत्यस्य प्रदर्शनार्थम् 'नानावय- १० वात्मनः' [४०ष्व] इति वचनमिति, तथा औष्ठतैः आवृतात्मनः विपरीतैर्विपरीतात्मन इत्यस्य च ।

ैं नन्बेकस्या[ऽऽग्रुता]नावृतत्वानुपपत्तेः अयुक्तमेतत्। न खलु एकस्मिन्नवयवे पाण्यादो आव-रणे सत्यपि शरीरस्य आवरणमस्ति महत्त्वात। न हि यावान् आवारकद्रव्यसंयोगः अवयवमावृणोति तावान् अवयविनं <sup>१९</sup>तस्य महत्त्वातु पुनरन्य एकावारकद्रव्यसंयोगिवशेष आवृणोति यथा प्रतिशरा-दिसंयोगिवशेषः कुड्यमिति । अवयवावारकं तु द्रव्यम् अवयविना संयुक्तं नाऽऽवृणोति अमह- १५ त्त्वात् संयोगिवशेषाभावाच, यथा कौपीनप्रच्छादकमल्पं <sup>१९</sup>वासः यथा वा परिधानवास<sup>१३</sup> इति । समप्रावयव्युपल्यव्धिप्रसङ्ग इति चेत् ; <sup>१९</sup> समप्राऽसमप्र' इतिशव्ययोः भेदविषयत्वात् , अवयवि-नस्तु अभिन्नत्वात् । न खलु अवयवी समप्रो नाष्यसमप्रः, तस्य एकत्वात् । अपि भवान् गृह्य-माणस्य अवयविनः किमगृहीतं मन्यते येनायमक्रत्स्नो गृह्यत इत्याचघ्दे ? आवृतोऽवयवो न गृह्यत इति चेत् ; न गृह्यतां नाम, अवयवी तु गृह्यते <sup>१९</sup>ततोऽन्यत्वात् । इयांस्तु विशेषः <sup>१६</sup>—येषामव- २०

<sup>(</sup>१) समन्धकारादी अस्पष्टताव्यवहारः (२) अवयविनः। (३) एकावयवस्यापि। (४) एका-वयवेन्द्रियसन्निकर्षः । (५) एकावयवोपछम्भकः । (६) यावन्तः परमाणुरूपा अवयवाः सन्ति तावतां सन्निकर्पः आवश्यकः । (७) अवयविनि । (८) ग्रुण्डा । (९) ''एकं चलं चलैर्नास्यैः नष्टं नष्टैर्न चापरैः । आवृतैरावृतं रूपं रक्तं रक्तेविंछोक्यते ॥"-प्रमाणसं० पृ० १०२ । न्यायवि० २।२७१ । (१०) "न तावदै-कस्यावयविनो अहणाग्रहणे ; अवयवावरणेऽपि तस्य कतिपयावयवावस्थानस्य ग्रहणादेव । न च बह्ववयवा-वस्थानस्य प्रहणे इव तादशस्थील्यानवभासादनवभासोऽवयविन इति साम्प्रतम् ; परिमाणभेदो हि स्थीन्यमवयविधर्मः । न च तस्य तादशस्थानवभासे अवयवी अनवभासितो भवति, तस्य ततोऽन्यत्वात् , तस्मादिन्दियसस्त्रिकर्पमस्त्राद्वयविनो अहणम् । इन्द्रियेणार्थस्य इन्द्रियावयवेर्थस्य इन्द्रियेणार्थावयवानाम् इन्द्रियावयवैरर्धावयवानां सन्निकर्पात् परिमाणभेदग्रहणमिति सामग्रीभेदादवयवितरपरिमाणभेदयोर्प्रहणा-ग्रहणे उपपर्धते ।"-न्यायवा० ता० पृ० ३८४ । "प्कावयवावरणे अवयच्यावरणस्याभावात् । स होकोः ऽनेकेषु अनानृतेतरकतिपयावयवप्रहणेन गृह्यते तस्य सर्वत्राभिन्नत्वात् ।"-प्रशः कन्दः प्र० ४२ । (१९) अवयविमः । (१२) अल्पस्य आवारकम् । (१३) अधिकस्यावारकं विशेषसंयोगसद्भावात् । (१४) "एक-स्मिन् भेदाभावात् भेदशब्दशयोग।नुपपत्तेरप्रइनः ॥११॥-कृत्स्नमिति अमेकस्याशैषाभिधानम् , एकदेश इति मानाःचे कस्यचिद्भिधानम् , ताविमौ कृत्स्मैकदेशशब्दौ भेद्विषयौ नैकस्मिन्नवयविनि उपपद्येते भेदाभावादिति ।'-न्यायभाव ४।२१९ । (१५) अवयवात् । (१६) "यत् बहुतरावयवग्रहणवत् स्थूळ-प्रतीतिर्ने भवति तद् भूयोऽवयवप्रचयप्रहणस्य परिमाणप्रकर्षप्रतीतिहेतोरभावात् । यत्र तु भूयसामवयवाना-

यवानाम् इन्द्रियसन्निकर्षः तैः सहोपलभ्यते, येषां पुनः आवृतत्वान्नेन्द्रियसन्निकर्षः तैः सह नोपलभ्यत इति चेत्; उच्यते–शवलैकरूपवद् आवृताऽनावृतैकावयव्युपपत्तेर्नाऽयुक्तमेतत्।

[४१क] यत्पुनरुक्तम्—'निह यावा[नावा]रकसंयोगोऽवयवमावृणोति तावान् अवयविनम्' इति; तद्दि न स्कम्; \* "कारणसंयोगिना हि कार्यमवद्यं संयुज्यते" [प्रशन्भाव्यव ६४] ५ इति वचनाद्वयववद् अवयविनोऽप्यावारकसंयोगोऽस्ति । तस्य चोत्पत्तौ अवयवीसमवायिकारण-मिति सर्वात्मना सै तत्कारणं चेत् ; तत् सर्वत्र तत्संयोगप्रतिपत्तिरिति कथन्न तावानेव तत्संयोगः तदा-वारको न स्थात् येनोच्यते—'अवयविनं पुनः अन्य एव आवारकद्रव्यसंयोगविशेष आवृणोति' इति । अथ न सर्वात्मना किन्तु एकदेशेन; सांशत्वमवयविनः । नतु चोक्तम्—समग्राऽसमग्रशब्दयोभेदविषयत्वाद् अवयविनस्तु अभिन्नत्वात् तेंदनुपपत्तिरिति; सत्यमुक्तम् , किन्तु 'तदिभि• न्नत्वात्' इति वदता तस्य एकं स्वरूपमङ्गीकृतम् । तेनैर्व चेत् संयोगसमवायिकारणम् ; तत्र संयोगः समवेतः प्रतिभातीति न तद्रहितं तद्र पमस्ति इति नोक्तदोषपरिहारः ।

यद्यान्यदुक्तम्—'अपि च भवान् गृहमाणस्य अवयविनः' इत्यादिः, तत्राप्युच्यते—अवयवि-स्वरूपं न गृद्धते नावयवस्वरूपम् । एवं कथिश्चद्वयवाऽवयविनोस्तादात्म्यात् , अन्यथा आवा-रकजलादिमध्ये दृश्यभागस्य अवयविनः स्तम्भादेः सन्देहो न स्यात्—'किमस्ति किं वा नेति, १५ कियान् वा समस्ति ?' इति ।

यचान्यत्—'इयांस्तु विशेषः' इत्यादि; तद्य्येतेन निराकृतम् ; यथैव हि आवृतावयवा इन्द्रियेरसन्निकृष्टा नोपलभ्यन्ते तँत्सहितद्य अवयवी ', तथा आवारकसंयुक्तः केवलोऽपि ''[४१स्त्र] नोपलभ्यते । ततः स्थितम्—'आवृतावयवापेक्ष्या आवृतात्मनोऽन्यपेक्ष्या अन्यथाभूतस्य' इत्यस्य प्रतिपादनार्थम् 'नानावयवात्मनः' इति वचनम् । तथा 'नष्टैः नष्टात्मनोऽनष्टैरनष्टात्मनः' इत्यस्य २० च प्रतिपादनार्थम्' ।

नतु च नष्टा अवयवाः त एव ये निष्कियावयवेभ्योऽन्ये देशान्तरादिसंयोगिनो विन्छिन्नाः यथा पादादिभ्यो हस्ताद्यः, नच तेषु शरीरावयवी विद्यते प्राक्तनः पादादिषु येनोच्यते—'अविन-ष्टावयवापेक्षया अविनष्टः' इति, अन्यथा निष्कियावयवेभ्य इव आकाशादिभ्यः चित्रपाण्यादि-विभागो न भवेत्। तदुक्तम्—\*"द्रव्याश्रय्यगुणवान् संयोगिविभागेषु अकारणमनपेक्ष इति २५ गुणलक्षणम्'' विशेष्य १।१।१६] इत्यत्र सूत्रे कैश्चित् \*"तथा कारणयोः वंशदलयोः विभागो विभागमिनिर्वर्तयिष्यन् वंशविनाश्यमपेक्षते । कस्मात् ? अविनष्टे वंशे अस्वात-न्त्र्यात् । स्वतन्त्रावयवद्यत्तिर्विभागो विभागमारभते न कार्यबद्धावयवद्यत्तिः, एतच यथा सुबद्धं भवति तथा अग्रे वक्ष्यामः इति, तदुच्यते—कारणयोर्वशदलयोः विभागात् सक्ते-(क्रि) यस्य अवयवस्य वंशदलस्य आकाशादिभ्यो विभागः'' इति चेत् ; स्यान्मतं संयोगौ

मावरणम् अल्पतरावयवग्रहणं च तत्रावयविनो न ग्रहणम् , यथा जलनिमरनस्य शिरोमात्रदर्शनात्।"' -प्रशः कन्दः ए० ४२।

<sup>(</sup>१) अवयवै: । (२) संयोगस्य । (३) अवयवी । (४) सांशस्त्रासुपपत्तिः । (५) अवयविनः । (६) स्यरूपेण । (७) एकस्वरूपे अवयविनि । (८) संयोगगरितम् । (९) आतृतस्वयवविशिष्टश्च । (१०) उपल-भ्यते । (११) अवयवी । (१२) नानावयवात्मनः इति वचनम् ।

(गात्) सक्रियस्य अवयवस्य वंशद्रस्य आकाशादिभ्यो विभागः स क्रियाज इति न द्रेन्यार-म्भकसंयोगविरोधिविभागारम्भकस्य कर्मणः । [ यानि ] द्रव्यानारम्भकसंयोगविरोधि-[४२क] भैवभागारम्भकाणि कर्माणि न तानि द्रव्याना(द्रव्यार)रम्भकसंयोगविरोधिनं <sup>क</sup>विभागमार-भन्ते यथा त्रत्यतः अवयवकर्माणि, तथेहापि छेदनभेदनतक्षणकर्मणामपि आकाशादिभ्यो विभाग-जनकरवे द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिविभागारम्भकत्वं न स्यात् । अस्ति च. तस्मादिद्गुच्यते-छेद- ५ नपाटनुतक्षणकर्माणि स्वाश्यस्यं आकाशादिभ्यो न विभागमारभन्ते द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिवि-भागजनकत्वात : ध्यानि पुनः स्वाश्रयस्य आकाशादिभ्यो विभागमारभन्ते न तानि द्रव्यारम्भक-संयोगविरोधिनं विभागमारभन्ते यथा जुत्यतः अवयवकर्माणि इति । "उभयसंयोगित्वादु उभा-भ्यां वियुज्यते इति चेत् ; स्यानमतं यथाऽयं सिकयोऽवयवः अवयवान्तरेण संयुज्यते तथा आका-शादिभिरपि, तस्मादु यथा अवयवान्तरेण संयुक्तत्वात् तेन वियुज्यते तथा आकाशादिभिरपि सं- १० यक्तत्वात् तेभ्योऽपि वियुज्यते इति : न : अनेकान्तात् । नायमेकान्तः-हस्तावयवे उत्पन्नं कर्म <sup>८</sup>स्वाश्रयस्य सर्वसंयोगिभ्यो विभागमारभत इति, किंतर्हि कुतिरेचदेव इदम् , दृष्टत्वात् । दृष्टं खलु अङग्रहिकमे अङ्गुलिद्रव्यस्य आकाशादिभ्यो विभागमार्भते न अवयवान्तराद् द्रव्यारम्भकसंयोग-विरोधिनं विभागमारभत इति तथेद[ मिप ] पाटनाखवयवकर्म अवयवान्तराद् द्रव्यारम्भक-संयोगविरोधिनं विभागमारभते नाकाशादिभ्यः इति तस्माद् [४२ख] 'उभाभ्या वियुज्यते' इति १५ अयुक्तमुक्तमिति । कुतः पुनरयं विशेष इति चेत् १ कारणविशेषात् ।

स्यान्मतम्—हस्तायवयववृत्तित्वाऽविशेषेऽिष सित कानिचित् कर्माणि स्वाश्रयस्य आकाशादिक्यो विभागमारमन्ते कितिचित् पुनः अवयवान्तराद् द्रव्यारम्भकसंयोगिवरोधिनं विभागमारमन्त
इति किंकृतोऽयं विभागः इति ? कारणिवशेषात् कियाकारणिवशेषादयं विशेषः । तदुक्तम्—
\* ''नोदनिवशेषात् ''उदसनिवशेषः।'' [वैशे०स्०५।१।१०] इति। \* ''तत्र कार्याविष्टे कारणे २०
कर्म उत्पन्नं अवयवान्तराद् विभागमारभते, विभागाद् द्रव्यारम्भकसंयोगनिवृत्तिः, ततः
कार्यद्रव्यं निवर्तते, तस्मिन् निवृत्ते कारणयोर्वर्तमानो विभागः सिक्रयावयवस्य आकाशादिभ्यो विभागमारभते'' [प्रश्च०भा० पृ० ६८] इति के हेतु रिति चेत् ? स्यान्मतं 'कार्यद्रव्यनिवृत्तो कारणयोर्वर्तमानाद् विभागात् सिक्रयावयवस्य आकाशादिभ्यो विभाग उपजायते न
पुनः पूर्वम्' इत्यत्र को हेतुरिति ? कार्यद्रव्यविनाशसहचरितत्वं हेतुः ; यदि सित कार्यद्रव्ये सन् २५
कियावयवस्य आकाशादिभ्यो विभाग उपजायेत, नेवं तिर्हि तस्य कार्यद्रव्यविनाशसहचरितत्वं

वैन स्याद् अङ्गुल्याकाशविभागवदिति चेत् ; अत्र प्रतिविधीयते—

यत्तावदुक्तम्-'कारणयोर्वंशद्रख्योर्विभागो विभागमभिनिर्वर्तयिष्यन् वंशविनाशमपेक्षते'

<sup>(</sup>१) द्रव्योत्पादक । (२) सकाझात् भवति । (३) आकाझादिदेशविभाग । (४) अव्रवयविभागम् । (५) द्रव्यत्य । (६) तुरुवा-"कर्मोत्पन्नं यदा तस्यावयवस्य अवयवान्तराद् द्रव्यारम्भकसंयोगविनाशकं विभागं करोति । यदा चाकाझादिदेशात् ; न तदा अवयवान्तरादिति स्थितिनियमः ।"—प्रश्च कन्द ० पृ० १५५ । (७) आकाञ्चादिदेश—अवयवान्तर-एतदु-मयसंयोगित्वात् । (८) इस्तस्य । (९) इस्तन्वस्तादिस्पाणि । (१०) उत्पाटनादिस्पाणि । (११) दूरो- १६९ पण । (१२) द्रष्टच्यम्—पृ ४५ दि० १० । (१३) 'न' इति निरर्थकमत्र ।

इत्यादि ; [४३क] तत्र अङ्गुल्यवयवे छेदिकियातः अवयवान्तराद्विभागात् संयोगिवनाशे सित यदि अवयिनः शर्रारस्य विनाशः तिहैं तद्वयवछेदनकर्मादिमात्रत एव शरीरस्य नाशे वद्गुणानां नाशात् तद्वयव्युपलम्भविकलतदारम्भकपादाद्यवयवानामेव उपलम्भः स्यात् । न चैवम् , विच्छेदनात् प्राक् पदचात् तत्समकालं च 'तदेवेदं शरीरम्' इति प्रतीतेः । इतरथा छिन्नाङ्गुलिरिप ५ 'स एवायं मदीयः पुत्रः' इत्यादि व्यवहारिवछोपप्रसङ्गः । नतु च एकावयवसंयोगिवनाशे पूर्वद्रव्यिन वृत्तौ पुनः अवस्थितसंयोगेभ्योऽवयवेभ्यो अन्यद्रव्यमुपजायते अतोऽयमदोष इति चेत् ; कशिपान्तैरेव केवलमथोऽयं प्रत्येयः, न प्रतीतेः, सर्वदैकत्वप्रतीत्युपलम्भात् । भ्रान्तेयमेकत्वप्रतीतिरिति चेत् ; न ; बाधकाभावात् । अथ पूर्वद्रव्यिवनाशे द्रव्यान्तरोत्पत्तिये वाधिकिति चेत् ; सा कृतः सिद्धा १ तत्प्रतीतेविभ्रमाच्चेत् ; अन्योन्यसंश्रयः—सिद्धायां द्रव्यान्तरोत्पत्तौ तत्प्रतीतेविभ्रमः, त-१० साच तत्सिद्धिरिति । यदि च, सर्वदा शरीरस्य एकत्वे प्रतीयमाने एकावयवसंयोगिवनाशे पूर्वद्रव्यिनवृत्तौ पुनः अवस्थितसंयोगेभ्योऽवयवेभ्योऽन्यद्रव्यभुपजायते इतीष्यते ; तिर्हि सह क्रमेण च वरं परमाणव एव अभ्युपगताः ,तथा च अवयव्यादिसाधनप्रयासाद् भवन्तो मुच्येरन् । स्थू-छैकप्रतीत्या वाधनमन्यत्रापि ।

किंच, [४३ख] 'अङ्गुल्यवयवे चलति आदृते शरीरं न चलति नाष्याव्रियते तथा १५ प्रतीतेः' इत्यभ्युपगम्य एकावयवसंयोगिवनाशे अवयिवनाशः सर्वधाऽभ्युपगम्छम् कथं सुस्यः १ तथाप्रतीतेः समानत्वात् । अपि च, यदि नाम एकावयवसंयोगिवनाशः किमायातं येन "ततो भिन्नस्य अवयिवनो विनाशः अतिप्रसङ्गात् १ न द्यवश्यं कारणनाशाद् उत्पन्नं कार्यं नश्यित अत्र (अन्यत्र) परिणामिकारणविनाशः ( शात् ) । न च संयोगः परिणामिकारणं परस्यं अन्यथा- ऽभ्युपगमान् । असमवायिकारणविनाशादिष तन्नाशः तथाप्रतीतेरित चेत् ; न, एकावयव- २० संयोगविनाशेऽपि कार्यद्रव्यस्य कथञ्चिद्वस्थानस्य प्रतीतेः ।

एतेन भेदनादिभ्यः एकावयवस्य अवयवान्तराद् विभागेन संयोगनाशात् पूर्वावयवि-विनाशः प्रत्याख्यातः ; निंह कर्णेकावयवस्य भेदने शरीरस्य तन्त्वेकावयवस्य पाटने पटस्य वंशस्य स्वरत्पत्तकु (स्वत्पत्वक् )तक्षणे विनाशः प्रतीयते । ननु कार्यद्रव्याऽविनाशकवंशक्रिया-[याः अ]वयवस्य आकाशादिभ्यो विभागः अस्त्रातन्त्र्यात् । स्वतन्त्रावयवयृत्तिर्हि विभागः २५ सिक्रयावयवस्य आकाशादिभ्यो विभागस्यते । कस्मादिति चेत् ? कार्यद्रव्यविनाशसह-चरितस्य आकाशादिभ्यो विभागस्य तद्वयवे दर्शनादिति चेत् ; तस्य तिर्हे अवयवान्तराद्विभागः कार्यद्रव्ये अविनष्टे किं प्रतीयते ? अप्रतीते एकोऽस्ति नापर इति किं [४४क] कृतो विभागः ?

स्यान्मतम्—अवयवात्तिद्वभागः" कार्यनाशान्यथानुपपत्त्या अनुमीयमानः पूर्वभप्यस्ति नाका-शादिभ्य इति ; न ; तदवयवान्तरादिव आकाशादिभ्योऽपि तदविभागे कार्य(यो)विनाशात्।

३० ननु यदि पूर्व ( वं ) <sup>१९</sup>तदन्तरात्र तद्विभागः; कथमाकाशादिभ्यः ? कारणामावे कार्यानुत्प-

<sup>(</sup>१) अवयविभूतशरीरगुणानाम् । (२) अवयवछेदनात् । (३) यदि शरीरविनाशः स्यात् तदा । (४) मद्यं पीर्त्वेव अयं विश्वासयोग्यः यत् तत्र अन्यत् शरीरमुण्यत्रमिति । (५) तदेवेदं शरीरमिति । (६) परमाणुष्वेव शरीरादिप्रतीतिर्भविष्यति । (७) अवयवात् । (८) वैशेषिकस्य । (९) संयोगस्यअसमवायिकारणत्वस्त्रीकारात् । (१०) कार्यनाशः । (११) द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिविभागः । (१२) अवयवान्तरात् ।

चेरिति चेत्; स्यादेतदेवं यदि अवयवकर्मणः तदन्तरादिव आकाशादिभ्यः तद्विभागो न स्यात्। एकस्मात् कर्मणः कथमनेको विभाग इति चेत् ? कथम् आकाशकाछदिगात्मादिभ्यो युगपत् 'तस्य बह्वो विभागाः तैर्वो संयोगाः, येनेदम् \*"संयोगविभागीनां कर्म" [वैशे०सू०१।१।२०] इत्यत्र बहुवचनस्य प्रयोजनमुक्तं शोभेत । एकावयवदृत्तिकर्मणः अवयवाभ्यां द्वौ विभागो अवयवभ्यः बह्वो विभागाः, न च आकाशादिभ्यः इति स्वरुचिविर्वित्मेतत्।

ैस्यान्मतम्—छेदनादिकमं सक्रियावयवस्य आकाशादिभ्यो विभागं नारभते द्रव्यारम्भक-संयोगविरोधिविभागजनकत्वात् । यत् पुनः तदवयवस्य आकाशादिभ्यो विभागमारभते न तद् द्रव्यारम्भकसंयोगिवरोधिनं विभागमारभते यथा नृत्यतोऽवयवकमं इति; नायं हेतु; असिद्ध-त्वात् , संयोगिवनाशस्येव विभागत्वादिति चिन्तितमेतत् । 'न च छेदनादेः 'परं प्रति द्रव्या-रम्भकसंयोगिवरोधिविभागजनकत्वं सर्वथा सिद्धम् अवयिवनाशप्रसङ्गात्' इति चं । यदि च १० [४४ख] नृत्यतोऽवयवकमं सिक्रयावयवस्य आकाशादिभ्यो विभागहेतुः, अवयवान्तरिवभाग-हेतुनं दृष्टः इति छेदादिरिप तद्वत् तदहेतुः प्रकल्प्यते ; तर्हि कारणयोर्वशद्वयोर्वर्तमानो विभागो निष्क्रियावयवस्य आकाशादिविभागहेतुनं दृष्टः इति सिक्रयस्यापि तथैव कल्प्यताम् अविशेषात् । प्रमाणवाधनं प्रकृतेऽपि ।

किंच, \*''संयोगिविभागानां कर्म कारणं सामान्यम्'' [वैशे०स्०१।१।२०] इति १५ वचनात् तृत्यतोऽवयवकर्माणि हस्ताद्यवयवानाम् अन्योऽन्यतो विभागं किन्नारभन्ते ? एवं सित्वें ततः संयोगिविनाशात् तृत्यतोऽवयविनो विनाशः स्यादिति चेत्; न; \*''एकावयव-संयोगिविनाशे पूर्वद्रव्यिनिवृत्तो पुनः अवस्थितसंयोगेभ्योऽवयवेभ्यः अन्यद्रव्यप्रुपजायते'' इत्यभिधानात् पुनः प्रवृत्तिकर्मविशेषेभ्यः संयोगिवशेषतोऽन्यद् द्रव्यं स्यात् । अविच्छि-न्यातिपत्तिच्च आशुवृत्तेरिति । एवं सित किं छव्धमिति चेत् ? \*''छेदनादिकर्म सिक्रया- २० वयवस्य आकाशादिभ्यो विभागं नारभते द्रव्यारम्भकसंयोगिवरोधिविभागजनकत्वात् । यत् पुनः तस्यं ' 'ततो विभागमारभते न तत् 'तजनकं यथा नृत्यतोऽवयवकर्म।'' इति एखते, वैधर्म्यद्यान्तिविशेषत् । ततो यथा सिक्रयावयवस्य अवयवान्तरात् कियातो विभागः

<sup>(</sup>१) अवस्यवस्य । (२) "संयोगिविभागवेगानां कर्म सामान्यम् ॥२०॥ कारणिसत्यनुषङ्गः । यत्र द्रव्यं कर्मोत्पन्नं तेन समं यावद्द्रव्यं संयुक्तमासीत् तावत् संख्याकान् विभागान् जनिवत्वा तावतः संयोगानिप पुनरन्यत्र जनयति ""-वैद्यो० उप० १।११२० । (३) "कार्येणाविष्टं व्यासमारव्यकार्यमिति यावत् तिसन् कारणे कर्मोत्पन्नं न कारणमात्रे यदा अवयवान्तराद्विभागं द्रव्यारम्भकसंयोगिवरोधिनं करोति न तदा आकाशादिदेशान् त्रवा त्यावाशादिदेशान् तदा अवयवान्तराद्विभागं द्रव्यारम्भकसंयोगिवरोधिनं करोति न तदा आकाशादिदेशान् । यदा त्वाकाशादिदेशान् तदा अवयवान्तराद्विशिष्टं विभागमिति स्थितिः विभागन्तिविभागकित्त्वायाः प्रतिज्ञाता ।"-प्रश० व्यो० ए० ४९९ । न्यायवा० ता० दी० ए० २५० । "आकाश-विभागकर्तृत्वं कर्मणो द्रव्यारम्भकसंयोगिवरोधिविभागानारम्भकत्वेन व्यासम् । द्रव्यारम्भकसंयोगिवरोधिनिभागानारम्भकत्वेन व्यासम् । व्यारम्भकसंयोगिवरोधिनिभागानारम्भकत्वेविरुद्धं च द्रव्यारम्भकसंयोगिवरोधिविभागोत्याद्वकत्वम् । अतो यत्रेद्मुपलक्रम्यते तत्र द्रव्यारम्भकसंयोगिवरोधिविभागानुत्याद्वकत्वे निवर्त्यते प्रिवेभागोत्याद्वकत्वम् । अते यत्रेदमुपलक्रम्यते तत्र विद्यावृत्तौ धूमव्यावृत्तिः ।"-प्रश० कन्द० ए० १५६ । (४) जैनं प्रति । (५) चिन्तितम् । (६) अवयवान्तरिवभागाहेतुः । (७) परस्परविभागे । (८) उत्यन्तं भवेत् । (९) स एवायमिति एकत्वप्रतिपत्तिक्ष । (१०) सक्रियावयवस्य । (११) आकाशादेः । (१२) द्रव्यारम्भकसंयोगिवरोधिविभागजनकम् ।

तथा तत्त्वाद् [४५क] आकाशादिभ्यः । नच अनैकान्तिकोयं हेतुः ; तथाहि—'अङ्गुल्याकाशविभागाद् हस्ताकाशविभागो भवित न तुक्तियाजः (तः) इति । अनेकान्त इति चेत् ; उक्तमत्र
अङ्गुलिचलने हस्तस्यापि कथश्चित् चलनम्, आकाशादिभ्यः तद्विभागे हस्तस्यापि तदैव विभागः,
अन्यया पृथक्सिद्धिः स्यादिति । नतु च यद्ययं सक्तियस्य अवयवस्य गगनादिभ्यो विभागः कियाजः
५ स्यात् ; तदिपि तर्हि कियानन्तरमुत्पद्येत, आद्यावयवविभागवत् , न चोत्पन्नः । तदुक्तम्—

\* "कुरुन्दारकोऽसि केन तदत्सरभ्रं सात् (तद्वसरभ्रं शात्) ।" इति । कर्मणा यस्मिन्नवसरे
विभागः कर्त्तव्यम् (व्यः) सोऽस्य नष्ट इति चेत् ; न सत्यमेतत् ; विभागेऽप्य[स्य] समानत्वात् ।
शक्यं हि वक्तुं यद्ययं विभागात् स्यात् विभागः तदनन्तरमुत्पद्येत , न चेवम् , क्षि[अवयव]विभागात् संयोगविनाशः तस्माच द्रव्यविनाशः पुनर्विभागः इत्यङ्गीकरणात् । कर्मानन्तरम् अवयवा१० न्तराकाशादिभ्यश्च विभागः ; इतरथा न कृतश्चित् तदनन्तरं भवेत् । तन्न कर्णाद्येकावयवन्छेदनादिभ्यः सर्वोत्मना पूर्वेद्दप्रविनाशो युक्तः ।

यत्पुनरुक्तम् - \* ''अवयवेषु कर्माणि ततो विभागः तेभ्यः संयोगिवनाशः ततो द्रव्यविनाशः'' [प्रश्नः भार्णः ४६] 'इति ; तदिप न परीक्षाक्ष्मम् ; अवयवेभ्यो भिन्नानां कर्मणामुत्पत्ताविप तैत्स्वरूपचलनाऽभावाद् "अतिप्रसङ्गात् । न तेषां ततोऽपि विभागभावः, १५ भावेऽपि ''तत एव न ततः तत्सं योगिवनाशः । यद्यप्ययं' भवेत् तथापि संयोगाद् [४५ ख] भिन्न इति संयोगस्य तद्वस्थस्य अवस्थानानु (नान्न) कार्यस्य नासी (नाशो) नाम ।

एतेन संयोगिवरोधित्वं कर्मणः प्रत्याख्यातम् । यद् येन नार्यते तत् तस्य विरोधि, न च संयोगेन नार्यते कर्म । 'वतो नाराभावेऽपि कर्मणो न किञ्चित् जायते । नचेयं प्रणालिका 'अपरस्य प्रतीतिगोचरचारिणी-पूर्वम् एपु (पूर्वमवयवेषु) कर्म, ततो विभागः, तस्मात् संयोगिवनाराः, ततो २० ऽपि द्रव्यविनाराः, एतस्माच तदाश्रितस्पादिनाराः ; किन्तु दण्डादिपातानन्तरं घटादिनारा एव ''तद्गोचरचारी । ततः स्थितम्-'नष्टावयवैर्नष्टः अन्यैः अनष्टोऽवयवी' इत्यस्य ज्ञापनार्थं 'नाना-क्यवात्यनः' इति वचनम् ।

एतेनेदमपि प्रत्युक्तम् यदुक्तं-\*"द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते" [वैशे०सू०१।१।१०] इति ; \*"द्रव्यं च तदन्तरं च कारणद्रव्येभ्योऽन्यत् कार्यद्रव्यम्" इति ; कथम् ? २५ एकान्तेन तेभ्यः तदन्यत्वनिषेधात्। कथिक्चत् पक्षे समवायवैयथ्यात् ।

यत् पुनरेतत्-\*"द्रव्ये च द्रव्याणि च तदन्तरमारभन्ते" ते; नवैकस्य ततोः (ततः) संयोगः, अनेकष्टत्तित्वाद् अस्य । तदवयवानां संयोग इति चेत् ; न तेन तन्तुद्रव्यमुत्पादितम् ।

<sup>(</sup>१) "यथा अङ्गुल्याकाशादिविभागात् हस्ताकाशविभागः"""-प्रश० व्यो० ए० ५०९। (२) अङ्गुलिहस्तयोः। (३) विभागानन्तरमेव। (४) पूर्वत्ष्ष्रशारिविनाशः। (५) "कर्माण्युत्पद्यन्ते, तेभ्यो विभागाः, विभागेभ्यः संयोगिवनाशाः, संयोगिवनाशोभ्यश्च कार्यद्वन्यं विनश्यति।"-प्रश० भा० ४६। (६) अवयवस्वरूप। (७) भिन्नद्रव्यिकयातः अन्यत्र चलमस्वीकारे। (८) अवयवानाम्। (९) कर्मणोऽपि। (१०) भिन्नत्वादेव। (११) विनाशः। (१२) संयोगात्। (१३) वैद्येषिकस्य। (१४) प्रतीतिगोचरचारी। (१५) कारणद्वन्येभ्यः कार्यद्वस्यस्य भिन्नत्वविधात्। (१६) संयोगस्य।

न च येष्वेकं द्रव्यं यदैव अवयवेषु समवेतं तदैव तेषु अपरं समवैति इति चेत् ; न ; स्कन्धादिष स्कन्धोत्पत्तेः अप्रतिपेधात् , मृत्पिण्डादेः शिवकायुत्पत्तिदर्शनात् । निह शिवकायुत्पत्तेः पूर्वं तदारम्भकाः क्रियासंयोगभाजो भागाः प्रतीताः ।

स्यादेतत्—'शिवकादयः [४६क] संयुक्तावयवार्ष्याः कार्यद्रव्यत्वात् पटादिवत्' इति ; तम्र ; <sup>१</sup>एकत्र तथाभावदर्शनात् सर्वत्र तद्भावकस्पने '[लोह्] लेख्यं वम्रं पार्थिवत्वात् काष्ठवत्' ५ इत्याद्यपि स्यात् । प्रत्यक्षवाधनात्रेति चेत् ; किं पुनः शिवकादीनाम् आरम्भका अवयवाः ततः प्राक् प्रत्यक्षतः सिद्धा येन तद्वाधनं न भवेत् । किंचः तन्तवः कथं पटस्य जनकाः ? तद्भावे भावाद् अभावेऽभावादिति चेत् ; अत एव मृत्पिण्डोऽपि शिवकादिकारणमस्तु । ननु मृत्पिण्डविनाशे शिवकभावः, अन्यथा वित्कालेऽपि तद्दर्शनं भवेत् पटकाले तन्तुदर्शनवदिति चेत् ; न ; मृत्पिण्डस्य शिवकार (काकारपरि)णामात् । न च तन्तवोऽपि प्राक्तनस्वभावपरिकरिततनवः पटे दृश्यन्ते १० तद्दापि अपरापरपटोत्पत्तिप्रसङ्गात् । तदुक्तं न्या य वि नि इच ये—

\* "कारणस्याऽक्षयं तेषां कार्यस्योपरमः कथम् ?" [न्यायवि० १।१०३] इति ।

कानुपरतः, पटेन प्रतिबद्धास्तन्तवः पटान्तरं नारभन्ते । तदुक्तं परेण-\* "तन्तवः

पटमारभ्य पटेन प्रतिबन्धात् पटान्तरं नारभन्ते" इति ; तत्रेदं चिन्त्यते ; पेटन कारणस्य

स्वरूपापहारः, शक्त्यपहारः, व्यापारापहारः, कार्यद्रव्योत्पत्तिनिषेधो वा तँदन्तरजनने प्रतिबन्धः १५

स्यात् ? तत्र नाद्यः पक्षः ; कीर्यकालेऽपि कीरणसत्त्वोपगमात् । नापि द्वितीयः; नित्यस्य

कैतदयोगात् । तदुक्तं कैश्चित्-

**\*"तस्य शक्तिरशक्तिर्वा या स्वभावेन संस्थिता**!

नित्यत्वादिचिकित्स्यस्य कस्तां क्षपियतुं क्षपः ॥" [प्र० वा० २।२२] इति । "अत एव नृतीयोऽपि न युक्तः; शक्तैकस्वभावस्य [४६छ] सतः अवश्यं कार्य- २० जन्मनि व्यापारात् । चतुर्थः पुनः अत्यन्तमसंभवी; <sup>१२</sup>प्रति शक्तेन कारणेन क्रियमाणायाः का- योत्पत्तेनिषेधाऽयोगात् । ततः पटकालेऽपि समवायि-असमवायि-निमित्तानां तन्तु-संयोगेश्वरादीनां सद्भावात् पटान्तरोत्पत्तिः स्यात् । अन्यथेदमयुक्तम्—क्ष"निवृत्ते तत्पटे अवस्थितसंयोगात् पटान्तरमारभन्ते ।" इति । न च अकिश्चित्करस्य<sup>१३</sup> म (सन्ताऽ) पेक्षणीयेति ।

एतेनेदमपि निरस्तं यदुक्तं परेण-%''तथा पटोऽपि रूपादीनारभ्य रूपादिवस्वाद् २५ रूपान्तरं नारभते। एवं कर्म(न) कर्मकारणं मुसलादिप्रतिबन्धात् 'रतदन्तरं नारभते''इत्यादि। कथम् १ सित समर्थे कारणे केनचित् प्रतिबन्धाऽयोगात्। तस्त्पक्ष (ततस्यक्त)पूर्वस्वभावाः तन्तवः पटे अभ्युपगन्तव्या इति परिणामसिद्धिः। तथा च एकमपि द्रव्यं 'तदन्तरारम्भकमिति

<sup>(</sup>१) पटादों। (२) "किचिन्म नियमो दृष्ट्या पार्थिवाल्लोहलेल्यवत्॥ -बहुषु पार्थिवेषु काष्ट-पाषाणादिषु लोहलेल्यत्वदर्शनेऽपि पार्थिव एव वज्रे अलोहलेल्यत्वदर्शनेऽपि पार्थिव एव ...''-प्र० वा० मनो० धारध०। (३) शिवककालेऽपि। (४) मृत्पिण्डदर्शनम्। (५) पूर्वपर्यायविशिष्टाः। (६) किन्तु उपरत एव। (७) पटान्तरजनने। (८)पटकालेऽपि। (९) तन्तुसत्त्वस्वीकारात्। (१०) शक्त्यपहाराभावात् अन्यधा अनित्यत्वापत्तिः। (१९) नित्यत्वादेव। (६२) 'प्रति' इति निरर्थकं भाति। (१३) संयोगस्य। (१४) कर्मान्तरम्। (१५) द्रव्यान्तरारम्भकम्।

सिद्धम् । 'द्रव्याणि द्रव्यान्तराणि आरमन्ते' इत्येवं वक्तव्यम् , तेन ['द्रव्यान्तरं] द्रव्यान्तरे द्रव्यान्तराणि यथासंभवं द्रव्याणि आरमन्ते' इति लभ्यते । यथैव हि अनेकं द्रव्यम् एकं द्रव्यान्तराणि यथासंभवं द्रव्याणि आरमन्ते' इति लभ्यते । यथैव हि अनेकं द्रव्यम् एकं द्रव्यम् दे बहूनि द्रव्याणि आरममाणमुपलभ्यते, यथैको घटो हे बहूनि वा कपालद्रव्याणि । ननु तेथैं। विभाग एव केवलं जायते न तानि, पूर्वभेव तद्भावात् । एवं घटोऽपि मृत्पिण्डावस्थायां कल्प्यताम् । उपम्ला(मा)र्थकिया-[४७क] व्यपदेशादिविरहः अन्यत्रापि । ततः साध्कम्—'नानावयवात्मनो घटादेः बहिः संप्रतीतेः' इति, तथा 'नानारूपादिस्वभावस्य' ।

अथ रूपादेः तैतो भेदात् कथं तैदात्मन इति युक्तमिति १ तत्र; प्रतीतिविरोधात् । अपि च गुणगुणिनोभेदिकान्ते नियमेन घटादेदेशान्तरप्राप्तौ रूपादेः तैत्प्रप्तिर्न स्थात् । न चात्रै विभागजो १० विभागः संयोगजो वा संयोगीः; \*\*'द्रव्याश्रयी अगुणवान् गुणः'' [वैशे० स्० १।१।१६] इति "वचनात् । ऋतोत्तरश्चायं पक्षः" । न च रूपादेः स्वयं देशान्तरप्राप्तिनिमित्ता क्रियासमस्ति; द्रव्यत्वप्राप्तेः, \*\*'क्रियावद् गुणवत् समवायिकारणिमिति द्रव्यलक्षणम्'' [वैशे०स्०१।११५] इति वचनात् । ततो घटादेः रूपाद्यात्मकत्वमभ्युपगन्तव्यम् । "व्यभिति चेत्; तर्हि रूपाद्यात्म-नामेव कारणद्रव्यान्तरारम्भो न रूपादिनिरपेक्षणाम्, नापि रूपादिरहितः विदारम्भः । "ततो य १५ एव द्रव्याणां द्रव्यान्तरारम्भः स एव गुणानां गुणान्तरारम्भः इति न युक्तमेतत् विः—\*'गुणाश्च गुणान्तरम्'' [वैशे० स्० १।१।१०] इति ।

यत्पुनरेतदुक्तं परेण-\* "घटरूपाद्युत्पक्तौ घटः समवायिकारणं कपालगता रूपाद्यो-ऽसमवायिकारणम् ।" इतिः तद्य्येतेन निरस्तमः निर्हे रूपाद्युत्पक्तः पूर्वं घटो रूपादिरहितः कुत-श्चिन् मानात् प्रसिद्धो यः समवायिकारणं स्यात् ,तद्भावात् कपालरूपादेः असमवायिकारणत्वञ्चा-२० तुपपन्नम् । ततः स्थितमेतत्—'नानारूपाद्यात्मनः' इति ।

पुनरिष कथंभूतस्य ? [४७ख] परिणामिनः नवपुराणादिविवर्ताः परिणामाः तद्वत इति । चिन्तियेष्यते चैतत् । ननु नानावयवव्यतिरेकेण नापरः तदात्मा धटादिः संप्रतीयते, नापि रूपादिव्यतिरेकेणः, तद्यहणोपायाऽभावात् । तथाहि—चक्षुषा रूपं श्रोत्रेण शब्दः ब्राणेन गन्धः रसनेन रसः स्पर्शनेन स्पर्शः संप्रतीयते तथाप्रतीतेः, न च अपरं "गुणिरूपं तत्र प्रतिभासनमवधा- २५ येते, न चेन्द्रियान्तरं तद्शहकमस्तिः, तत् कस्यै एवं 'तदात्मनो घटादेः संप्रतीतेः' इत्युच्यतामिति चेत् ? अत्राह—'अन्तः चित्रैकाकारस्य दा (स्येव)' इत्यादि । चित्तस्य ज्ञानस्य एकस्य[अ]-

<sup>(</sup>१) कर्ं। परापेक्षयदेमुक्तम्। (२) कपालानाम्। (३) कपालानि। (४) मृत्पिण्डावस्थायाम् घटस्य उपमा-उपमानम्, अर्थकिया-जलाहरणादि, ज्यपदेशः घट इति संज्ञा, आदि पदेनलक्षणगुणादयो न इश्यन्ते अतः तत्काले घटसत्वं नास्ति। (५) घटावस्थायां कपालस्वीकारेऽपि अर्थकियान्यापदेशादयो न सन्तीति भावः। (६) घटादेः। (७) रूपाद्यात्मनः। (८) देशान्तरप्राप्तिः। (९) रूपादौ। (१०) सम्भवति। (१९) "द्वन्याश्रय्यगुणवान् संयोगिवभागेष्वकारणमनपेश्च इति गुणलक्षणम्'-वैशे० सू०। (१२) गुणगुणिनोभेदैकान्तलक्षणः। (१३) घटरूपाद्योः परस्परं ताद्यत्ययं। (१४) घटाद्यारम्भः। (१५) पृथगारम्भाभावात्। (१६) "द्वन्याणि द्वन्यान्तरभारभन्ते गुणाश्च गुणान्तरम्'-वैशे० सू०। (१७) गुणिस्वरूपम्। (१८) प्रत्यक्षे। (१९) कमाश्चित्य।

साधारणस्य नीलाद्याकारस्य । अत एव आइ-चित्रस्य शवलस्य संशयादिज्ञानस्य अर्थोऽनर्थ-. विषयतया शवलस्य, इव शब्दो यथौर्थः-यथा चित्तस्य ईत्र्हशस्य अन्तः, तथा उक्तप्रकारस्य घटादेः संप्रतीते: इति । अन्ये 'चित्रस्यैव' इति पठन्ति, तेषां कारिकोपात्तोऽयमर्थो भवति न वेति चिन्त्य-मेतत् । अस्माकं तु एव (इव) शब्दपठनात्र दोषः । अ"प्रतिभासैक(क्य) नियम" सिद्धिवि० १।१०] इत्यादिना समर्थायण्यमाणो दृष्टान्तोऽत्र स्तवितो (सूचितः) \* "न स्रचितस्य पात्रस्य ५ प्रवेशो निर्मामो (निर्मामो) वा" इति न्यायात् । नन्यस्ति तौष्टशस्य बहिरन्तर्यो प्रतिभासः, स तु भ्रान्तः । तदुक्तं प्रज्ञा क रे ण-\*''मायामरीचित्रभृतिप्रतिभासवदसक्त्वेऽप्यदोषः ।'' [प्र० वार्तिकाल०३।२११] इति चेत् : अत्राह-नचेत्यादि । न च नैव तस्माद उक्तादर्थात् यः विप-रीतार्थः तस्य प्रकाशकं किञ्चित् प्रत्यक्षमनुमानं वा ज्ञानमस्ति यस्माञ्ज्ञानात् प्रकृतमर्थतत्त्वं भ्रान्तं स्यातः । प्रतिभासमानविपरीतार्थज्ञानेन हि वाधितं 'भ्रान्तम्' इति व्यवहियते यथा एक- १० चन्द्रज्ञानेन चन्द्रद्वयमिति मन्यते । नन् यत एव तद्विपरीतार्थप्रकाशकं न किञ्चित् ज्ञानमस्ति अत एव प्रकृतमर्थतत्त्वं में न भ्रान्तम् दृश्यपरे: तेन एवंबदता विभ्रमेतरविवेक एव निरस्तः स्यात् न कमाऽकमाऽनेकान्तः । तथा च क्षणभङ्गादिसाधने प्रत्यक्षमनवसरम् । तँदभ्यपगमे प्रकृतमर्थतत्त्वं भ्रान्तमभ्यपगन्तन्यम्, तैत्र तद्विपरीतार्थप्रकाशके ज्ञाने सति, इति कथं न बाधकभावः ? न च तदस्ति । कथमिति चेत् ? अत्राह-निह इत्यादि । हिः यस्मात् तदेकान्ते स चासौ एकान्तइच १५ तदेकान्तः तस्मिन् निरंशक्षणिकपरमाणुळक्षणस्वळक्षणैकान्ते स्वसदसत्समये स्व आत्मीयः स्वस्य वा सौगतस्य सत्समयः परमार्थसमयः असत्समयोऽपरमार्थसमयः व्यवहारसमय इति यावत् । तदुक्तम्-

\*''द्वे सत्ये समुपाश्चित्य बुद्धानां धर्मदेशना । लोकसंष्ट्रतिसत्यं च सत्यं च परमार्थतः ॥" [माध्यमिक० का० २४।८] इति । २० तत्र अस्य सौगतकल्पितज्ञानाद्वये वस्तुनः क्रिया [४८ख] अनुभवः तस्याः संभवी न इति । तथाहि-तस्य सत्समयो यथा पूर्वोत्तरक्षणाभ्यां मध्यक्षणस्य विवेकैकान्तः, तथा मध्यक्षणेऽ-पि स्तम्भादिसर्वभागानाम् अन्योऽन्यते इति "परमार्थसञ्जयमात्रं तत्त्वमितिः, तत्र एकपरमाणुपर्य-वसितं दर्शनं न परमाण्वन्तराणि ईक्षितुं क्षमते: एकस्य अनेकार्थविषयत्वाऽयोगात्, मध्यक्षणदर्श-नस्य पूर्वोपरश्चणविषयत्वायोगवत् समदोषत्वात् । तथा च परलोकप्रख्याति (परलोकं प्रत्या- २५ ख्याति") । एकपरमाणुपर्यवसितं च दर्भनं पुरुषाद्वैतमाकर्षतीति निरूपयिष्यते । तन्न स्वसत्समये अर्थक्रियासंभवः । नाष्यसत्समयेः तत्र दृश्यप्राप्ययोरेकत्वे <sup>१९</sup>प्रत्यक्षप्रामाण्योपगमात् । भवतु तद-

<sup>(</sup>१) 'यथा' इत्यस्मिन् अर्थे प्रयुक्तः । (२) ज्याख्याकाराः । (३) घटादेः । (४) क्षणक्षयादिरुक्ष-णम् । (५) बौद्धः । (६) इदं आन्तम् इद्बान्तान्तिमिति विवेको भेदः । (७) क्षणभक्कादिसाधने प्रत्यक्षस्या-नुपयोगस्वीकारे । (८) भ्रान्तःवञ्च । (९) विवेकैकान्तः भेद इति यावत् । (१०) परमार्थानाम् स्वलक्ष-णपरमाणूनां सञ्चयमात्रमेव तत्त्वम् । (११) परकोको हि इहजन्मान्त्यचित्तस्य परजन्माद्यचित्तेन सहैक्य-प्रतिपत्तिगम्यः । सैव च न संभवति इति तत्प्रत्याख्यानमेव जातमिति भावः । (१२) 'प्रत्यक्षविषयभूतो हार्यः प्रत्यक्षमुत्पाद्य क्षणिकत्वात् विनश्यति । अतः यत् दृश्यं भवति प्रत्यक्षस्य न तत् प्राप्यते इति अन्यद् दृष्टं प्राप्तञ्चान्यदिति विसंवादि प्रत्यक्षं स्यात्' इत्याशङ्कायां समाहितम्-यत् दृश्य-प्राप्यक्षणयोः एकत्वमा-

संभव इति चेत्; अत्राह-तथा सति इत्यादि । तथा तेन स्वसदसत्समये इत्यनेन प्रकारेण तदे-कान्ते अर्थक्रियासुसंभवे (याया असंभवे) सति कथं नैव अक्षणिकत्वे वस्तुनः कालत्रयानुया-यित्वे क्रमयौगपद्याभ्यां कमेण यौगपद्येन वा अर्थस्य क्षणिकत्वलक्षणस्य क्रिया अनुभवः तस्याः विरोधात् । तथाहि-एकदा उपलब्धस्य पुनः पुनः उपलम्भे क्रमेणार्थक्रिया । न च पूर्वोपलम्भेन ५ पुनः पुनः तस्यैव उपलम्भ इति प्रतीयते , तैत्काले उत्तरदर्शनानां तद्दृश्यस्य च अभावेन दर्शना-भावात् । नापि 'उत्तरदर्शनेसावेन (र्शनेन) पूर्वोपलब्धं प्रतीयते' इति प्रतीयते; तैरकालेऽपि पूर्व-दर्शनहृदयरूप[४९क] योरभावात् । न तत्समुदायेनः क्रमभाविनोः तदसंभवात् । उभयकाल-वर्ति तज्ज्ञानमेकं न युक्तम्; उक्तदोषात् । पूर्वेण उत्तरेण वा दर्शनेन परस्य पूर्वस्य वा प्रहणे सर्व-ब्रहणमविशेषादिति, तैंस्याः विरोधः । तथा साक्षादशेषपूर्वापरस्वभावानुभवो यौगपद्येन अर्थ-९० क्रिया । तेत्र चानाद्यनन्तस्वभावस्य एकक्षणे प्रतिभासनान् तदेव क्षणिकत्वमिति तैस्या विरोधः [त] स्मात् सतोऽनुभूयमानस्य साकल्येन क्षणभङ्गसिद्धिः । । कृत एतत् ? इत्यत्राह-तत्रैव इत्यादि । तुत्रीव तस्मिन्नेव तँदेकान्ते न अक्षणिकत्वे इति एवकारार्थः, तंत्र <sup>3</sup>तदविरोधस्य तृतीय-परिच्छेदे प्रतिपाद्यिष्यमाणत्वात् । ताभ्यां क्रमयौगपद्याभ्यां तद्विरोधात् अर्थकियाविरोधात् । तथाहि—न तावत् निरंशक्षणिकपरमाणुळक्षणस्वछक्षणार्थस्य क्रमेण किया <sup>े</sup>अनुभवः ; अक्षणि-१५ कत्वप्रसङ्गात् , "तस्य "रतल्ळक्षणत्वात् । नापि योगपद्येन; "योगिदर्शनप्रभृतितदनुभवकार्याणाम् एकपरमाण्वाकारदर्शनदेशकालस्वभावसाङ्कर्येण तद्वदसिद्धेः, <sup>१४</sup>अन्यथा युगपदशेषदेशानां दर्शनेऽपि न काळसाङ्कर्यं भवेत् । "ननु न यथोक्तपरमाणुळक्षणं खळक्षणमिष्यते, नापि युगपदनेकानुभवकारि येनायं दोषः स्यात्, अपि तु यथा[व]भासम्, क्र"धद् यथावभासते ततु तथैव परमार्थसत्" इत्यादि वचनादिति चेतः; अत्राह्-ततो यत्सत् इत्यादि । न [४९ख] यथोक्तपरमाणुरूपं २० तत्त्वम्, अपि तु 'यथाप्रतिभासम्' इति योऽयं परस्य अभ्युपगमः तस्मात् यत् सत् उपलम्भ-गोचरचारि अ''उपलम्भः सत्ता'' श्रि०वार्तिकाल०३।५४] इति वचनात् , तत् सर्वम् अनेकान्तात्मकं गत्यन्तराभावात् तस्य ।

अथवा, यदुक्तम्—'न च तद्विपरीतार्थप्रकाशकम्' इत्यादि; तत्र उक्तनीत्या प्रत्यक्षं यद्यपि नास्ति तथापि 'यत् सत् तत्सर्वं क्षणिकं यथा घटः तथा च विवादाधिकरणम्' इत्यनुमानं स्यादिति २५ चेत्; अत्राह—निह इत्यादि । निह तदेकान्ते क्षणिकैकान्ते स्वसद्सत्समये 'सदसद्' इति रोप्य यद् इष्टं तदेव प्राप्तमिति एकव्याध्यवसायकृतस्तत्र अविसंवादः । अतः प्रत्यक्षप्रामाण्यसमर्थनाय स्वासन्कान्नीनार्थकिया कथन्विद्रस्युपगतेव सौगतेन इति भावः ।

<sup>(</sup>१) पूर्वीपलम्भकाले। (२) उत्तरदर्शनकालेऽपि। (३) पूर्वीत्तरयोः। (४) अर्थिकयायाः। (५) यौगपद्मपक्षे। (६) उत्तरक्षणे च कर्तुं योग्यस्याभावात् अर्थिकियाया अभाव एव। (७) अर्थिकियायाः। (८) क्षणिकैकान्ते। (९) नित्यपक्षे। (१०) अर्थिकियाविरोधाभावस्य। (११) अक्षणिकत्वस्य। (१२) एकस्यानेकक्षणच्यापित्वरूपक्रमेण अर्थिकियाकारित्वादिति भावः। (१३) योगिदर्शने ते सर्वे पूर्वोत्तरकालवर्त्तिनः परमाणवः प्रतिभान्ति अतः विषयकारणतावादिनां सर्वेधां तदनुभवरूपकार्याणाम् वर्तमानपरमाणुकार्यभृत-अनुभवेन सह एकदेशता एककालता च स्यात्, एतच साङ्कर्यमसिद्धम्। (१४) एवं न स्यात्तदा नित्य-पक्षेऽपि यौगपद्येन अर्थिकियाप्रसाधने कालसाङ्कर्यापत्तिः कथं दीयते ? (१५) प्रतिभासाङ्केतवादी प्राहः।

भावप्रधानो निर्देशः । ततोऽयमर्थः-स्वैसत्त्वसमये स्वाऽसत्त्वसमये च अर्थस्य कार्यस्य क्रिया करणं तस्याः संभवः ऐकत्र अनाद्यनन्तसन्तानस्य एँकक्षणपर्यवसानम्, अन्यत्र कारणाभावेन कार्या-नुदय इति मन्यते ।

नंतु च जायिद्वज्ञानादिकं स्वसत्त्वश्रस्येऽिष समये प्रवोधादिकार्यं जनयित तत्कथमुच्यते स्वाऽसत्समये अर्थिक्रयाऽसंभव इति चेत्; नः पूर्वं तिस्मन् समर्थे अजातं पुनस्तद्भावे जायमानं पर्वयमेय कथं तत्कार्यम् ? तेन जन्यमानत्वादिति चेत्; कथमसत तंत् तस्य जनकंखरिवषाणवत् ? स्वात्पित्तकाले सदिति चेत्; तदैवं तत्कार्यमस्तु तज्ञननशक्तेः तदैव भावात् । अथ ईदशी तच्छक्तिः यतः कालान्तरे कार्यं तथैव दर्शनात्, यथा दृश्यते तथैव 'तदिति चेत्; नः, नित्यादिष पूर्वं समर्थात् "पुनः कार्यं न विरुध्येते । अथ नित्यात् तथा कार्यं [५०क] जायमानं न दृश्यते; नित्यान् दर्शनात् । श्रणिकादर्शनात् तत्तोऽपि न दृश्यते । निह् जायिद्वज्ञानस्य अन्यस्य वा श्रणिकत्वंप्रमाण- १० निश्चित्तम् । ततः सूक्तम्—नहीत्यादि । भवत्वेवं को दोष इति चेत् ? अत्राह—तथा सति इत्यादि । तथा सति तत्र अर्थिकयाऽसम्भवे सति कथम् अप्योगद्वाम्यापर्थिकया-विरोधात् विरोधात् विरोधात् विरोधात् विरोधात् विरोधात् । तत्रेव तदेकान्त एव ताभ्यां कमयोगपद्याभ्या तद्विरोधात् अर्थिकया। सत्ति तत्रेव तदेकान्त एव ताभ्यां कमयोगपद्याभ्या तद्विरोधात् अर्थिकया। विरोधात् । तत्रेव तदेकान्त एव ताभ्यां कमयोगपद्याभ्या तद्विरोधात् अर्थिकया। १५ च च जायिद्वज्ञानं श्रणिकत्वा क्षात्वा स्ति देति चेत् ; क्षात्व विरोधात् । नत् च जायिद्वज्ञानं श्रणिकमिष् विरोधात् । नत् च जायिद्वज्ञानं श्रणिकमिष विरोधात् । नत् च जायिद्वज्ञानं श्रणिकमिष विरोधात् । नत् च जायिद्वज्ञानं श्रणिकमिष विरोधात् । तत्रेव तदेकान्त एव ताभ्यां कमयोगपद्यास्यादिविशेषकार्यमुपजन-यति, क्रमेण च उच्छ्वासप्रवोधादि, तत्कथमुच्यते 'तत्रेव' इत्यादि इति चेत् ; नः, उक्तमत्र तत्क्षिणिकत्वाऽनिश्चयान् । अपि च श्रणिकादक्रमेणं कार्यसंभवे अप्तिमात् क्रमिणो भावाः"

<sup>(</sup>१) तुल्लना-"सत्येव कारणे यदि कार्यम् ; त्रेलोक्यमेकक्षणवर्ति स्यात् , कारणक्षणकाल एव सर्वस्य उत्तरीत्तरक्षणसन्तानस्य भावात् , ततः सन्तानाभावात् पक्षान्तरासंभवाच्च । • वदि पुनरसत्येव कारणे कार्यम् ; तदा कारणक्षणात् पूर्वं पश्चाच्च अनादिरमन्तश्च कालः कार्यसहितः स्यात् कारणाभावाविशेषात्।" -अष्टश॰, अष्टस॰ पृ॰ १८७। (२) सत्समयपक्षे। (३) हितीयः क्षणः स्वसत्समये अर्थात् हितीयक्षणे एव तृतीयमुःवादयति अतः तृतीयस्य द्वितीयक्षणे स्थितिः । एवं द्वितीयस्य स्वकारण-प्रथमक्षणकाले इति उत्तरोत्तरकार्याणां प्रथमक्षणे एव स्थित्यापत्तिः । (४) 'असत्समये' इति पक्षे । (५) व्यवहितकारणवादी प्रज्ञाकरः प्राह । "अविद्यमानस्य करणमिति कोऽर्थः ? तदनन्तरभाविनी तस्य सत्ता । तदेतदानन्तर्यम्-भयापेक्षयापि समानम् । न चानन्तर्यमेव तस्वे निवन्धनं म्यवहितस्यापि कारणस्वात् । तथाहि-गाढसुसस्य विज्ञानं प्रवोधे पूर्ववेदनात् । आयते व्यवधानेन कारुनेति विनिद्वितम् ॥ ''तस्मादन्वयव्यतिरेका-नुविधायित्वं निबन्धनम् । कार्यकारणभावस्य तद्गाविन्यपि विद्यते ॥''-प्र० वार्तिकारू० पृ० ६८ । (६) जाम्रद्विज्ञाने । (७) जाम्रद्विज्ञानाभावे । (८) जाम्रद्विज्ञानम् । (९) जाम्रद्विज्ञानकाल एव । (१०) अभ्युपग-म्तव्यमिति । (११) पश्चात् यथाकालम् । (१२) तथैव तच्छक्तिसंभवात् । (१३) ''यत् सत् तत् क्षणिक-मेव अक्षणिकत्वे अर्थिकियाविरोधात् तल्लक्षणवस्तुत्वं हीयते।"-हेतुबि० ए० ५४। "यदि न सर्वं सत् कृतकं वा प्रतिक्षणविनाशि स्यात् , अक्षणिकस्य क्रमयौगपद्याभ्यामधैकियाऽयोगात् अधैकियासामध्येलक्षण-मतो निवृत्तमित्यसदेव स्यात्।''-वादन्या०प्ट० ६-८। (१४) ''यथा किल वहनारूढैः वाणिग्मिः शकुनि-र्मुच्यते अपि नाम तीरं द्रक्यतीति । स यदा सर्वतः पर्यटंस्तीरं नासादयति तदा वहनमेवागच्छतीति तद्वदेतदपि द्रष्टक्यम्''-हेतुबि० टी० पृ० १९३। (१५) नित्यात्। (१६) सह युगपत्। (१७) युगपत्।

[प्र० वा० १।४५] इत्यादि विरुध्येतै ततो यत्किञ्चिदेतत् ।

जपसंहारमाह—तत इत्यादि । यत एवं स्वलक्षणानि स्वयमभिमतक्षणश्चयपरमाणुलक्षणानि पश्यतोऽपि एको हि ज्ञानसिन्निवेशी स्थवीयान् आकारः परिस्फुटमवभासते तदेकान्ते
स्वसद्सत्समये अर्थिकियाऽसंभवश्च ततः तस्मात् 'यत् सत् तत् सर्वम् अनेकान्तात्मकम्'
५ इति । साध्यान्तरमाह— तदेकान्तस्य (५० स्व) इत्यादिना । 'ततः' इत्यनुवर्तते तत उक्तान्त्यायात् तदेकान्तस्य अपिकैकान्तस्य असत्त्वम् अविद्यमानत्वम् । कदा १ इत्यन्नाह—उपलिधलक्षणप्राप्तौ प्रत्ययान्तरसाकस्यं स्वभावविशेषश्च उपलब्धेः लक्षणं तत्प्राप्तौ । एवं मन्यते—तैदेकान्तोऽसन् उपलब्धिलश्चणप्राप्तत्वे सति अनुपलभ्यमानत्वात् । नन्न यदि तैदेकान्तः कचित्
कदावित् उपलम्भगोचरः कथमेकान्तेन तद्भावः अतिप्रसङ्गात् १ एकान्तेन च तद्भाव इति
१० इत्यते । अथ कचित् कदाचित् स तैथा नेष्यते, तिर्हं असिद्धो हेतुः, विशेषणाऽसिद्धोरिति चेत्;
नः, अन्यथा अभिप्रायात् । नेदं साधनं स्वतन्त्रसाधनामिप्रायेणप्रयुक्तम्, अपि तु प्रसङ्गसाधनामिप्रायेण । तथा हि—तैदेकान्तो दृश्यश्चेदिष्यते, तिर्हे दृश्यस्य सतोऽनुपलम्भात् असत्त्वम् ।
अदृश्यश्चेतः, अप्रमेयत्वं प्रमाणाऽविषयत्वेन व्यवहारानुपयोगित्वात् । एतेन 'आश्रयासिद्धिचौदनमध्ययुक्तम्' इत्युक्तम् । एतदेव दर्शयन्नाह—अन्यथा अप्रमेयत्वम् इति । प्रसङ्गसाधनम्, अदृश्यादर्शनस्थापि स्वयं गमकत्वोपगमात् ।

नतु यदुक्तम्-'अन्तः चित्रकारस्येव एकस्य चित्तस्य' इतिः तदयुक्तमः र्तस्यापि तथाऽनभ्युपगमात् । तदुक्तम्-

\*''कि स्यात् सा चित्रतैकस्यां न स्यात्तस्यां मताविष । यदीदं स्वयमर्थेभ्यो रोचते तत्र के वयम्।।'' [प्र०वा० २।२१०]

[५१क] <sup>2</sup>ईति चेत् ; तत्रेदं चिन्त्यते–सौत्रान्तिकस्य योगाचारस्य माध्यमिकस्य वा मतमपेक्य इदगुच्येत <sup>१</sup> प्रथमपक्षे दूषणमाह–प्रतिभासैक्यनियम इत्यादि ।

२०

<sup>(</sup>१) यथैव अकम-नित्यकारणात् कमेण कार्योत्पत्तिविहद्धा तथैव-कमिकारणात् अकमेण कार्योत्पत्तिरिपि विरुद्धैवेति भावः । (२) "उपल्रिधलक्षणप्राप्तिः उपल्रम्भप्रत्ययान्तरसाकस्यं स्वभावविशेषश्च । उपलम्भप्रत्ययान्तरसाकस्यमिति ज्ञानस्य घटोऽपि जनकः अन्ये च चक्षुरादयः, घटाद् दश्यादन्ये हेतवः प्रत्ययान्तराणि तेषां साकस्यं सिनिधिः । "यः स्वभावः सत्सु अन्येषूपलम्भप्रत्ययेषु सन् प्रत्यक्ष एव भवति स स्वभावविशेषः ।" -त्यायि २ २ ११४-१५ । (३) क्षणिकैकान्तः । (४) उपल्रम्भगोचरः । (५) 'उपल्रिधलक्षणप्राप्तत्वे सितः' इत्यसिद्धेः । (६) क्षणिकैकान्तः । (७) 'सत्-असत्' इति । (८) चित्रज्ञानस्यापि । (९) एकं सत् अनेकाकाररूपत्रया । (१०) "ननु यदि सा चित्रता खुद्धावेकस्यां स्यात् , तया च चित्रमेकं दृष्यं व्यवस्थाप्येत तदा किं दूषणं स्यात् ? भाह-न स्यात्तस्यां मताविष, न केवलं दृष्ये तस्यां मताविष एकस्यां,न स्याचित्रता । कथम् ? अनेकपुरुपप्रतीतिवत् । कथं तर्हिं प्रतीतिरित्याह-यदीदं स्वयमर्थेश्यो रोचते तत्र तथाप्रतिभासे के वयमसहमानाः अपि निषेद्धुम् । अवस्तु च प्रतिभासते चेति व्यक्तमालीन्त्यम्"-प्र० वा० मनो० ।

#### [ प्रतिभासैक्यनियमे धीर्न स्यादेकाभिलापिनीम् । प्रतिभासप्रतीतिं [वा] दथत्येवान्यथात्मनः ॥ १०॥

यद्ययमेकान्तः अन्तर्वहिर्वा विरुद्धधर्माध्यासे नैकत्वं स्यादिति कथं बहिरर्थविश्रमचे-तसां स्वसंवेदनम् १ कस्यचित् प्रमाणतदामासस्वभावसाङ्क्यें चित्तस्य कथं प्रतिभासमे-दादिनैकत्वं निराक्रियेत १ सविकल्पकनिर्विकल्पयोः कथि अदिकत्वे सुखदुः खयोरिप तथैव ५ कथन्न भवेत् १ तद्यमेकान्तमवलम्ब्य बहिरन्तर्भुखनिर्भासविश्रमेतर्गवकल्पेतरचेतः स्वभाव-मनेकान्तनान्तरीयकं प्रतिपद्यमानः तद्द्वेषी तत्कारी चेति उपेक्षामहिति । ]

अत्र द्वौ प्रतिभासभव्दौ तत्र आद्यः संवेदनवाची अन्यो विषयाकारवाची । ततोऽयमर्थः संपचते-प्रतिभासस्य संवेदनस्य ऐक्यनियमे निरंशत्वनियमे अङ्गीक्रियमाणे धी: बद्धिः एकैंच न स्यात् किन्तु अनेका स्यात् । किं कुर्वती ? दधती । किम् ? प्रति भासप्रतीति १० विषयाकारगृहीतिम्। कथंभूताम् **? अभिलापिनीम्** अभिधानवतीम् । कथम् ? **अन्यथा** अन्येन प्रकारेण । कुतोऽन्यथा ? आत्मनः स्वरूपप्रतीतेः सकाशात् अन्यथा अभिलापिनीम् । एतदुक्तं भवति-आत्मनः प्रतीतिम् \* ''सर्वेचित्त चैत्तानाम् आत्मसंवेदनं प्रत्यक्षं निर्विकल्पकम्'' [न्यायत्रि०१।१०] इति अ[न]भिलापिनीं प्रतिभासप्रतीतिं <sup>१</sup>तिभिराशुश्रमणनौयानसंश्लोभाद्याहित विश्रमाम् इत्यभिलापिनीं विश्राणा धीः एकैव न स्याद् अनेकैव स्यादिति । तथाहि—बहिर्र्थावश्रम- १५ चेतसाम् अन्येव स्वसंवेदनात् <sup>२</sup> केशोण्डुकादिप्रतीतिः एकस्या भ्रान्तेतराकारद्वैयाऽयोगात्। न च सा ज्ञानरूपा (साऽज्ञातरूपा) अस्ति; अतिप्रसङ्गात् । तच्चेतःस्वसंवेदनेन तज्ज्ञाने नास्य विभ्रमः तदा-काराजकरणात् , नीलाकाराजकरणे नीलतावत्। तदाकारस्य ततो भेदे स एव दोषः अनवस्था च । अतदाकारानुकरणे न तेन तज्ज्ञानम् , इतरथा निराकारदर्शनम् [५१ख] । तस्याः स्वसंवेदनाभ्य-पगमे एकस्य रूपद्वयभयात् स्वसंवेदनात् पुनरपि तत्प्रतीतिरन्याऽभ्युपगन्तव्या । 'न च साऽज्ञात- २० रूपाऽस्ति' इति चोद्ये तस्मिन्नेव उत्तरे स एव दोषः अनवस्था च । तदेवं केशोण्डुकादिप्रतीतेः अनुपलम्भेन असत्त्वात् तन्निवृत्त्यर्थम् अभ्रान्तग्रहणं प्रत्यक्षर्लंक्षणे कृतमनर्थकम् । व्यवहारेण तत्कारणाद्दोष इति चेत्: तर्हि तेनैव अ"सर्विचित्त" [न्यायबि० १।१०] इत्याद्यभिधानाद् एँकस्य रूपद्वयप्राप्तिः । भवतु इति चेत् ; तथा क्रमेणापि एकस्य सी इति तेन क्षणभङ्गसाधन-मनवसरम् । न चैतदिष्यते "परेण इति साधूक्तम्-प्रतिभासैक्यनियम इत्यादि । इदं च व्या- २५ ख्यानं शास्त्रकारस्याप्यभिमतं न ममैर्वं, वृत्तौ 'यद्ययमेकान्त' इत्यादेवेक्यमाणत्वात ।

<sup>(</sup>१) "तिमिरमध्णोविष्ठवः, इन्द्रियगतिमदं विश्वमकारणम् । आशुश्वमणम् अलातादेः । मन्दं हि आभ्यमाणे अलातादो न चक्रश्चान्तिरुष्धते,तदर्थम् आशुप्रहणेन विशेष्यते श्रमणम् । एतच विषयगतं विश्व-मकारणम् । नावा गमनं नौयानम् । गच्छन्त्यां नावि स्थितस्य गच्छद्वृक्षादिश्चान्तिरुष्यते इति यानप्रहणम् । एतच बाह्याश्रयस्थितं विश्वमकारणम् । संक्षोभो वातिषक्ष्त्रेष्टभणाम् । वातिषु हि क्षोभं गतेषु ज्वलितस्त-मभादिश्चान्तिरुष्यते । एतच अध्यात्मगतं विश्वमकारणम् ।"-न्यायिष० द्वी० ११६ । (२) निरालम्बे नभसि केशाकारा उण्हुकाकारा च प्रतीतिः । (३) अर्थस्त्रे श्वान्तं स्वरूपे च अश्चान्तमिति द्वावाकारो । (४) 'कल्पनायोवमञ्चान्तं प्रत्यक्षम्' (न्यायिष० ११४) इत्यत्र । (५) केशोण्डुकादिज्ञानस्य । (६) रूपद्वयप्राप्तिः । (७) बौद्धेन । (८) दीकाकारस्य ।

२५

इदमपरं व्याख्यानम्-प्रतिभासैक्यनियमे धीर्विकल्पिकाः बुद्धिः, 'धीः' इति सामान्यवनात् कथिमयं छभ्यते इति चेत् १ अनन्तरवक्ष्यमाणगच्छाद् (माणस्थाच्छव्दाद्) अन्यस्याः तदसंभवात् । सा एकैव न स्यात् , 'स्यात्' इत्यनेन वा अनागतेन सम्बन्धात् । किं कुर्वती १ दिधती । किम् १ प्रतिभासप्रतीतिं विषयाकारसंवित्तिम् । कथम्भूताम् १ अभिलापिनीम् ५ अभिलापसंसर्गयोग्यम् अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासप्रतीतिः कल्पना ।'' [न्यायवि० १।५] इति वचनात् । पुनरपि किं दधती १ आत्मनः । किंस्वरूपस्य १ अन्यथा अनभिलापिनीं प्रतीतिम् । तथा चोक्तम्-[५२क]

\*''अशक्यसमयो ह्यात्मा सुखादीनामनन्यभाक्। तेन तेषां स्वसंवित्तिः नाभिलापानुषङ्गिनी(णी) ॥'' [प्र०वा०२।२४९] इति ।

१० एतदुक्तं भवित—यथा आवृतात् अनावृतं चलाद् अचलं रक्ताद् अरक्तं कृतकाद् अकृतकं रूपमेकान्तेन अन्यत् तथा अनिभलापिन्याः स्वप्रतीतेः अभिलापिनी प्रतिभासप्रतीतिरपि अन्या इति । न च सा अनुपल्या अस्तिः अतिप्रसङ्गात् । स्वत एव तदुपल्य्यो तस्याः स्वसंवेदनम-विकल्पकम्, अन्यया प्रकृतमपि न भवेत् । एवं चेत् स एव दोषः— ततः सा भिन्ना इति । पुनरिष स्वत एव तदुपल्य्यो प्रकृतो दोषः । अनुपल्य्यो अनवस्था च । प्रकृतसंवेदनेन तदुपल्य्यो १५ तस्य तदात्मकत्वे तस्य सविकल्पकत्वं तस्या वा निर्विकल्पकत्वम् । अतदात्मकत्वे तत उत्पन्नेन तदाकारानुकारिणा वा तेन तदुपल्य्यो तस्य सविकल्पकत्वम् । किंच, विकल्पस्य बुद्धिस्वसंवेदनात् तस्याः पूर्वत्वं पुनरिष तस्याः स्वसंवेदनोपगमे समानद्यचः, अनवस्था । तदनुपगमे वा अर्थाऽ-विशेषात् न सा बुद्धेः आकारः स्यात् । तदेवं प्रतीतेः अनुपलम्भेन असत्त्वात् न कल्पना नाम 
\* "अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासा प्रतीतिः कल्पना" [न्यायवि० १।५] इत्यस्य लक्षण-

एतेन \*''निह इमाः कल्पना अप्रतिसंविदिता एव उदयन्ते व्ययन्ते च यतः सत्योऽपि अनुपलक्षिताः स्युः ।'' इति [५२ख]

\* "सर्वे भावाः स्वभावेन स्वस्वभावव्यवस्थितेः ।
स्वभावपरभावाभ्यां यस्माद् व्यावृत्तिभागिनः ॥
ततो यतो यतोऽर्थानां व्यावृत्तिस्तित्रवन्धनाः ।
जातिभेदाः प्रकल्प्यन्ते तद्विशेषावगाहिनः ॥
ततो यो येन धर्मेण विशेषः संप्रतीयते ।
न स शक्यः ततोऽन्येन तेन भिन्ना व्यवस्थितिः ॥" प्रव्वावशावशावश्य

(१) विकल्पिका । (२) "…रागादीनामनन्यभाक् । तेषामतः स्वसंविक्तिनाभिजस्पानुषिक्षणी ॥" -प्र० वा० ।"…नीलादीनामनन्यभाक् तेषामतद्च संविक्तिः"-तत्त्वसं० पृ० ३७८ । प्रकृतपाठः-विधिवि० टी० पृ० १९० । शा० भा० भामती २।२।२४ । "…नामादीनामनन्यमाक् । तेषामतो न चान्यत्वं कथिन्वदुपपद्यते ।"-सन्मति० टी० पृ० १८५ । "…तथा मतो न वाच्यत्वं कथिन्वदुपपद्यते ।"-तत्त्वसं० प० पृ० २९० । (३) भिन्नम् । (४) अभिलापिन्याः प्रतीतेः । इत्यादिकं च प्रकरणं निरस्तम् । कथम् ? कल्पनानामभावे तासामुद्यव्ययो छक्षणं 'व्यावृत्ति-निबन्धना जातिभेदाः प्रकल्प्यन्ते' इति च श्रद्धामात्रमतो (त्रतोऽ) पि दुर्छभमिति नानित्यत्व-सत्त्वयोः साध्यसाधनभावः, अभेदात् । संदृतेः अयं स्यादिति चेत् ; ननु संदृतिः विकल्पचुद्धि-रेव 'साँ च नास्ति, तत एव चायम्' अति (इति) विकद्धमेतत् । स्वप्नवद् भ्रान्तेरिति चेत् ; न; तत्रापि यदीयं निर्विकल्पिकाः न ततो युक्तः । अन्यथा अन्यदापि र्तत एवति व्याह्- ' तमेतत्—\*'सर्व एवायम्' [आ० दिग्नागः] इत्योदि । विकल्पिका चेत् ; स एव दोषः—'सैव नास्ति तत एव चायम्' इति विकद्धमेतत् । ततोऽस्य दोषस्य परिहारार्थं बहिर्श्वेतरयोः चित्रेतरान् समकं सविकल्पेतरात्मकं वा एकं ज्ञानं सौत्रान्तिकेनापि अभ्युपगन्तव्यमिति कुतोऽस्य क्यिन्निरं-शैकान्तसिद्धिः इत्यभिप्रायः ।

कारिकां विवृण्यन्नाह—यद्ययम् इत्यादि । यदि च अयम् अनन्तरमुच्यमानः एकान्तोऽ- १० वदयंभावः अन्तः चेतिस बहिर्घटादौ, वा इति समुचयो (ये), विरुद्धधर्माध्यासे [५३क] सति नैकत्वं स्याद् भवेत् । इति शब्दः पूर्वपक्षसमाप्तौ । अत्र दूषणमाह—कथम् इत्यादि । बहिर्थे शुक्रशङ्कादौ विश्रमः पीतादिप्रतीतिलक्षणः येषां चेत्सां विक्वानानां तानि तथोक्तानि तेषां कथं स्वसंवेदनं प्रत्यक्षम् ? नैव स्यादिति चिन्तितमेतत् । 'एतेन पर्वतादित्यादेः संलग्नतादौ विश्रम-चेत्तसां कथं पर्वतादिग्रहणं प्रत्यक्षमिति द्रष्टव्यम् । 'कस्यचित्' इत्यादिना परमतमाशङ्कते—कस्य- १५ चित्—ितिमराशुश्रमणनौयानसंक्षोभाद्याहितविश्रमस्य प्रमाणतदाभासस्यभावसाङ्कर्ये प्रमाणं यः स्वभावः स्वसंवेदनलक्षणः तदभासो द्विचन्द्रादिप्रहणस्पो यः स्वभावः तयोः साङ्कर्ये कथित्रत्तादान्ये चित्तस्य ज्ञानस्य अङ्गीक्रियमाणे दूषणमाह—कथम् इत्यादि । कथं न कथित्रत्ता । केन ? इत्याह—प्रतिभासभेद आदिर्यस्य विरुद्धधर्माध्यासकारणदेशकालाधिकयादिभेदस्य स तथोक्तः तेन एकत्वं निराक्रियेत ? 'चित्तस्य' इत्येतदत्त्रापि योज्यं मध्ये करणात्, चित्तस्य आत्मन इत्यर्थः । २०

एतेन एतदपि निरस्तं यदुक्तं वैशेषिकादिना—\* "अयम् इति ऊर्ध्वतासामान्यविशिष्टस्य धर्मिणोऽवधारणम् निर्णयः, स्थाणुर्वो पुरुषो वा इति विशेषानवधारणं संशर्यैः [न] एक-एव प्रत्ययः एकस्य अवधारणाऽनवधारणात्मकत्वानुपपत्तिः" इति चेत्; दृष्टत्वादप्रतिषेधः।

<sup>(</sup>१) साध्यसाधनभावः । (२) "प्रमाणमन्तरेण प्रतीत्यिममानमात्रं संवृतिः । (ए० १८६) संवृत्तिनांम विकल्पविज्ञानम् अधिमुक्तिमाह अनादिवासनातः (ए०१८५) संवृत्यास्तीति आन्तजनापेक्षया अस्तीति (ए०३७७)"--प्र० वार्तिकाल० । (३) संवृतिः । (४) साध्यसाधनभावः । (५) आन्तिः । (६) आन्तेः । (७) जाग्रह्शायामिष । (८) आन्तेरेव । (९) "तथा च अनुमानानुमेयन्यवहारोऽयं सर्वो हि बुद्धिपरिकल्पितः बुद्ध्यारूढेन धर्मधर्मिभेदेनेत्युक्तम्-आचार्यदिग्नागेनाप्येतदुक्तमित्याह तथा चेत्यादिः'-- प्र०वा० स्व०, टी०ए०२४ । (१०) 'पर्वतिशिखां आदित्यः समुदेति' इत्यादौ । (११) "तत्र संशयस्तावहस्तुस्वरूपानवधारणात्मकः प्रत्ययः । अनवधारणात्मकश्च प्रत्ययक्षेति व्याहन्यते ; न व्याघातः स्वरूपावधारणात् । स्वरूपमस्य अवधार्यते अस्ति मे संशयज्ञानमिति वस्तुस्वरूपं तु नानेन परिच्छित्यते ।''-- न्यायवा० ए० १२ । "अयं हि सामान्यविशिष्टधम्युपलग्मेन धर्मविशेषानुपलग्मिविह्योभयविशेषस्मरण-सहकारिणा जन्यमान इति सामान्यविशिष्टं धर्मिणमवधारयन् स्थाणुर्वा पुरुषो वेति विशेषमनवधारयन् अनवधारणात्मकः प्रत्यश्च स्थात् । दष्टं हि यत्र विरुक्षणसामग्री तत्र कार्यमपि विरुक्षणमेव यथा प्रत्य-मिज्ञानम् ।''-प्रश० कन्द० ए० १७६ ।

दृष्टमिद्म् [५३ख] एकं झानं सामान्यविशिष्टवस्तुनः अवधारणात्मकं सत् विशेषानवधारणात्म-कमिति । अनेन विपर्ययोऽपि व्याख्यातः । 'सोऽपि हि सामान्यविशिष्टस्य वस्तुनोऽवधारणात्मकः सन् विशेषे विपर्ययः यथा 'स्थाणौ पुरुषः' इति प्रत्यय इति । कथम् १ यदि संशयविपर्ययेतर-स्वभावमेकं झानमिष्यते; तर्हि सामान्यविशेषात्मकं तथैव सर्वं स्यात्, अन्यया अयमिति स्थाणु-५ रिति पुरुष इति च प्रत्ययाः परस्परपरिहारस्थिततनवं इति न संशयादिव्यवस्था ।

व्याख्याता एकेनार्थेन कारिका, द्वितीयेनेदानीं व्याख्यायते—सविकल्पनिर्विकल्पयोः चेता-स्वभावयोः इति मन्यते । कस्य ? चित्तस्य इत्यमुवर्तते । तयोः कथि खिदेकत्वे अङ्गीकियमाणे । तत्र दूषणमाह—मुखदुः खयोरिप तथैव तेनैव प्रकारेण कथं न भयेद् भवेदेव कथि खिदेकत्विमिति । कृत एतत् ? प्रतिभास इत्यादि । चिर्वितमेतत् । यदुक्तं ध मों त्त रा दि ना—\* ''कल्पनापोहमश्रा-रं नत्तं प्रत्यक्षम्'' [न्यायवि ० १।४] इत्यत्र \* ''लौिककी श्रान्तिः विशेणकुकादिप्रतितिरूपा, कल्पना च जात्यादिविशिष्टग्रहणात्मिका ।'' तदनेन चित्तम् , 'कस्यचित् चित्तस्य' इति वचनात् । स हि कस्यचित् चित्तस्य भवति न पूर्वस्य, अन्यथा कल्पनारहितस्य श्रान्तस्य वा (चा) संभवात् लक्षणमसंभवि स्यात् प्रत्यक्षस्य । यचीक्तं तेनैव—\* 'शास्त्रीया च सकलालम्बनप्रतीतिः 'सर्वमालम्बने श्रान्तम्' इति राद्धान्तात् ग्राह्यग्राहकाकारप्रतीतं [५४क] सर्व ज्ञानं रणी, तस्या ग्रहणे न किञ्चिद्धिज्ञानं कल्पनापोहमश्रान्तं वा लभ्येत'' इत्यभिधानात् । तिज्ञाकुर्वज्ञाह—तद्यम् इत्यादि । तद् इत्ययं निपातः 'सः' इत्यस्यार्थे वर्तते । ततोऽयमर्थः—सोऽयं ध मों त्त रा दिः एकान्तं क्षणिकनिरंशपरमाणुतत्त्वमात्रम् अवलक्ष्य । किम् ? इत्यत्राह— वहिः इत्यादि । वहिश्च अन्तश्च मुखं निभीसो चस्य विश्रमेत्ररविकल्पेतरचेतःस्वभावस्य विश्वः इत्यादि । वहिश्च अन्तश्च मुखं निभीसो चस्य विश्वमेतरविकल्पेतरचेतःस्वभावस्य

<sup>(</sup>१) विषयंयोऽपि । (२) स्वतन्त्रस्वरूपाः । (३) "केशोण्ड्कादिविज्ञाननिवृत्त्यर्थभिदं कृतम् ।"-तत्त्वसं० इलो० १३१२ । ''तैमिरिकाणामिव केशोण्डुकाद्याभासं विमाप्यर्थसत्त्वादिति ।''-मध्यान्तवि० पृ० १५ | ''केशोण्ड्रकं यथा मिथ्या गृह्यन्ते तैमिरैजनैः।''-लङ्कावतार० पृ० २७४। ''केशोण्डुका नाम पश्चिणः ये केशमूलान्युत्पाटयन्ति।"-शिक्षाससु० पृ० ७० । "यथा चिरकालीनाध्ययनादिखिन्नस्य अस्थितस्य नीललोहितादिगुणविशिष्टः केशोण्डकाल्यः किश्चन्नयनाग्रे परिस्फुटति । अथवा करसंसृदित-लोचनरिमपु येथं केशपिण्डावस्था स केशोण्ड्क:।" -शास्त्रदी० युक्ति० पृ० ९९। (४) "अथ कल्पना च कीदशी चेदाह-नामजात्यादियोजना । यदच्छाशब्देषु नाम्ना विशिष्टोऽर्थ उच्यते बिश्य इति । जाति-शब्देन जात्या गौरयिमिति । गुणशब्देन गुणेन शुक्क इति । क्रियाशब्देषु क्रियया पाचक इति । द्रव्यशब्देषु द्वव्येण दण्डी विषाणी इति ।"-प्रमाणसमु० टी० पृ० १२। न्यायप्र० वृ० पृ० ३५। "जात्यादिसंसुष्टं तु मनोज्ञानं करुपना इत्यन्ये कथयन्ति ।"-म्यायबि० टी० टि० पृ० २१ । "पूर्वापरमनुसन्धाय शब्दसंयुक्ता-कारा प्रतीतिरन्तर्जेल्पाकारा वा कल्पना।"-तर्कभा० मो० पृ०७। (५) "सर्वभालम्बने भ्रमः।… परमार्थतस्त सकलमालम्बने आन्तमेव"-प्र० वार्तिकाल० पृ० २८०। उद्धतोऽयम्- सन्मति- टी० पृ० ५१२ । न्यायवि० वि० प्र० पृ० ३२०, ४६७ । (६) "योगाचारमतेन च तथागतज्ञानमद्वयं मुक्तवा सर्वे ज्ञानं प्राह्मग्राहकरवेन विकल्पितं कल्पना ।''-न्यायवि० टी० टि० पृ० २१ । ''तस्सादनादितथा-भृतानुमानपरम्पराप्रवृत्तमनुमानमाश्रित्य बहिरर्थं करुपनायां प्राह्मग्राहकसंवेदनकरुपनाप्रवृत्तेः प्राह्मादि-कल्पना, परमार्थतः संवेदनमेवाविभागमिति स्थितम् ।"-प्र० वार्तिकाल० पृ० ३९८ । (७) कल्पना ।

१०

स तथोक्तः । एतदुक्तं भवति—बहिर्मुखो विश्रमः चेतः \* "सर्वमालम्बने श्रान्तम्" [प्र०वार्ति-काल० ३।१९६] इति वचनात्, अन्तर्मुख इतरोऽविश्रमः चेतः स्वभावः, तथा बहिर्मुखो विकल्पः तत्स्वभावः \* "ग्राह्म" [प्र० वा० ३।५३०] ईत्याद्यभिधानात् अन्तर्मुख इतरोऽविकल्पः \* "सर्वेचित्तं" [न्यायबि० १।१०] इत्याद्यक्तेः । तं कथम्भूतम् ? इत्यत्राह—अनेकान्त-नान्तरीयकं प्रतिपद्यमानः तद् दुष्यते (द्विषतीति) अनेकान्तद्वेषी तत्कारी च अनेकान्तकारी ५ च इति हेतोः उपेक्षाम् अवज्ञाम् अर्हति ।

ननु नाऽसौ तद्द्वेषी तत्कारी च, सर्वदा बुद्धैः (बुद्धेः) एकस्याः चित्रायाः अभिन्नयोगै-क्षेमत्वेनोपगमात्, एकान्तस्य तु बहिः । तदुक्तं ध र्म की क्तिं ना-

\*''नीलादिश्वित्रविज्ञाने ज्ञानोपाधिरनन्यभाक् ।
 अशक्यदर्शनस्तं हि पतत्यर्थे विवेचयन् ॥
 यद्यथा भासते ज्ञानं तत्त्रथैवानुभूयते ।
 इति नामैकभावः स्यात् चित्राकारस्य चेतिस ॥'' [प्र०वा० २।२२०-२१]

प्रज्ञा कर गुप्ते ना प्युक्तम्-[५४ख] \* ''चित्रकाराप्येकेव बुद्धिः वाह्यचित्रविरुक्षण-त्वात् । शक्यवित्रेचनं हि बाह्यं चित्रम्, अशक्यविवेचनास्तु बुद्धेः नीलादय आकाराः [प्र० वार्तिकाल० ३।२२०] इति चेत्; अत्राह्-अन्तर्बहिर्मुखाभादि इत्यादि ।

### [ अन्तर्बहिर्मुखाभादि नाकमं संवेदिनम् । भिनत्ति चेत्कमाधीनं भिन्छादेव सुखादिकम् ॥११॥

ं बहिरन्तर्भुखिविश्रमेतरिवकल्पाविकल्पप्रमाणेतरत्वादि परस्पर[विभिन्नं] संविदं न भिनत्ति चेत् अवयविनं कथमाक्षिपेत् [हर्पादयो वा कथमात्मानं] यतो नैरात्म्यसिद्धिः ? एकत्राभिन्नविषयेऽपि अभिलापसंसर्गयोग्यायोग्यप्रतिभासयोः संप्रवप्रवर्तनं कथन्नेच्छेत् ? २० वस्तुनः स्वभावभेदस्य वस्त्वभेदकत्वात् ।]

अन्तर्विहिश्च मुखं यस्या सा भा प्राह्मग्राहकप्रतिभास आदिर्यस्य प्रमाणेतरत्वादेः तत् तथोक्तं तत् कर्षः, संविदं न भिनत्ति, तत्सद्भावेऽपि एकैव संविदिति यावत्। चेद् यदि। कथंभूतम् ? अक्रमम् संविदा सह उत्पत्तिविनाशानुभवाऽननुभववत्। अनेन अभिन्नयोगक्षेमत्वं दर्शितम्। अत्र दृषणं तदयमुपेक्षामर्हति। इदमत्र तात्पर्यम्—यदि अन्त- २५ वहिर्मुखाभादि अक्रमत्वात् संविदं न भिनत्ति तर्हि एकक्षणभाव्यशेषज्ञानजातमपि न भिनत्ति

<sup>(</sup>१) "रूपादेश्चेतसश्चैवमविशुद्धधियं प्रति । आग्नालक्षणिचन्तेयमिषन्त्या योगिनां गितः ॥"—
प्र० वा० ३।५३० । "अविभागोऽपि बुद्ध्यात्मा विषयांसितद्दांनैः । आग्नाग्नहकसंवित्तिभेदवानिव लक्ष्यते ॥"—प्र० वा० ३।३५४ । (२) "सर्वचित्तचैत्तानामात्मसंवेदनं प्रत्यक्षम्"-न्यायि० १।१० । (३)
"अलब्धधमानुवृत्तियोगः, लब्धधमानुवृत्तिः क्षेमः ।"—प्र० वा० स्व० दी० १। २४ । "प्रतिक्षणं विषयपिरच्छेदलक्षणो योगः तद्रथंक्रियानुष्ठानलक्षणश्च क्षेमः परिपालनरूषः ।"—हेतुवि० दी० पृ० ३७ । (४) परस्परं
संविदं न भिनत्ति।

इति एकज्ञानमशेषम् एकदा जगत् , पुँनरिप तथा पुनरिप तथैवेति एकसन्तानमात्रमि, इति \* "पर्स्मै परार्थानुमानम्" [न्यायवि० ३।१] इत्ययुक्तम् ; परस्यै अभावात् ।

एतेन नानाविज्ञानसन्तानवादी योगाचारोऽपि चिन्तितो द्रष्टव्य इति ।

स्यान्मतम्—नाक्रमत्वाद् अन्तर्बहिर्मुखाभादिना संविद् ऐक्यमनुभवित येनायं दोषः स्यात्, ५ अपि तु कथञ्चित्तादात्स्येनावभासनादितिः, अत्रोत्तरभाह्—न क्रमाधीनं भिन्दादेव सुखा-दिकं क्रमायत्तं सुखम् आदिर्यस्य दुःखादेः तत् तथोक्तम्, तत्र भिन्दादेव संविदम्, क्रमभावि-सुखाद्यात्मिका एका संवित् स्यात् तथाभासादिति मन्यते । तथा च परस्य क्षणप्रत्यभिज्ञा-[५५क] भक्कसाधन[मन]वसरम् ।

कारिकां विवृण्वन्नाह—बिहिरित्यादि । बिहिश्च अन्तश्च ग्रुखं येषां तानि च तानि विभ्रमे
रे तरिवेकलपाविकलपप्रमाणेतरत्वानि च तथोक्तानि आदिर्यस्य माह्यादिनीलाद्याकारिनकुरुम्बस्य तत्तथोक्तम् । कथंभूतं तत् १ इत्याह—परस्पर इत्यादि । तत् किं कुर्यात् १ इत्याह—संविदं बुद्धि न भिनित्त चेद् यदि । एतदुक्तं भवति—बिहिर्मुखो विभ्रमः \* "सर्वमालम्यने भ्रान्तम्" [मण् वार्तिकाल ३।१९६] इति वचनात् , अन्तर्मुख इतरोऽविभ्रमः \* "सर्वचित्त" [न्यायविष् १।१०] इत्याद्यक्तः । एतेन विकलपाऽविकल्यौ व्याख्यातौ । प्रमाणेतरत्वे पुनः बहिर्मुखे १५ शब्दक्षणिकत्वाद्यपेक्षयौ चन्द्रद्वित्वाद्यपेक्षयौ च, अन्तर्मुखे च संघेतनस्वर्गप्रापणादिसामध्यापेश्चया। तदेतद् विभ्रमादिकं त्राह्यादिकं च एकसंविदात्मकमिति । नतु च विश्रमेतरावेच प्रमाणेतरत्वे तत्किमर्थम् इत्यदोषः [?] । अत्रोत्तरम्—हर्षेत्यादि सुगमम् । अत्र अयम [भिप्रायः ?] भिनित्त [१] इति, तदनेन निरस्तम्, एकात्महर्षादौ साम्यात् । भवत्वेवम्; तथापि को दोष इति चेत् १ न कश्चित्, केवलम् \* "यद् यथावभासते तत्तथैव परमार्थसद्व्यवहारावतारि यथा नीलं निलत्या अवभासमानं तथैव तद्व्यवहारावतारि, प्रतिभासन्ते च क्षणिकतया सर्वे भावाः" ईत्यत्र पक्षस्य प्रत्यक्षवाधनं हेतोश्च आश्रयासिद्धः, यतो नैरात्म्यसिद्धिः नैव नैरात्म्यसिद्धः अपि तु सात्मसिद्धिरित ।

अनेन \*''सात्मकं जीवच्छरीरं प्राणादिमत्त्वात्'' [५५ख] [न्यायवि० ३।९७] इंत्यत्र यदुक्तं परेण-\*''प्राणादिसत्त्वस्य (मत्त्वस्य) क्वचित् सात्मके दर्शनात् तदभावेऽपि २५ भावाशङ्काऽनिवृत्तेः अनेकान्तिकत्वम् , विज्ञानसन्तान एव भावाद् विरुद्धत्वं च'' इति ; तिन्नरस्तमिति दर्शयति । कथम् १ यदि उक्तन्यायेन तेत्र दष्टमपि न दृष्टम् अन्यत्रे हृष्टं वोच्यते; तिह् अग्निमति धूमवत्त्वं दृष्टम् 'वत्रवाद्ष्टम् अन्यत्र हृष्टं वा कल्प्यताम् ।

<sup>(</sup>१) पुनः द्वितीयादिक्षणभाविज्ञानजातमपि परस्परं संविदं न भिनत्ति इति एकसन्तानमात्रमा-पतितमिति भावः । (२) प्रतिपाधभृतस्य सन्तानान्तरस्य । (३) प्रमाणश्वम् । (४) अप्रमाणश्वम् । (४) स्ववंतनश्वाधपेक्षया प्रमाणश्वम् , स्वर्गप्रापणशक्त्याधपेक्षया अप्रमाणश्वम् इति ग्राह्मम् । (६) द्रष्टव्यम्-पृ० २ टि० १० । (७) "नेदं निराश्मकं जीवच्छरीरम् अप्राणादिमस्वप्रसङ्गात्"-न्यायवा० पृ० १२३ । (८) "साध्येतस्योरतो निश्चयाभावात् ॥१०८॥ मन्त्र सारमकानास्मकाभ्यां परः प्रकारः संभवति । ततः प्राणादिमस्वाद् धर्मिणि जीवच्छरीरे संशय आस्मभावाभावयोरित्यनैकान्तिकः प्राणादिरिति ।"-न्यायवि० द्री० पृ० २२२ । (९) सारमके । (१०) प्राणादिमस्वम् । (११) विज्ञानसन्ताने । (१२) अग्निमति ।

यत्पुनरुक्तम्-

\*'यः पश्यत्यात्मानं तस्यात्मिनि भवति साखतः (शाश्वतः स्नेहः) ।
स्नेहात् सुखेषु तृष्यिति तृष्णा दोषं तिरस्कुरुते ॥' [प्र० वा० १।२१९] इत्यादिः
तद्य्यनेन निरस्तम् ; यदि हि कमाऽक्रमानेकान्तिचित्तात्मिन हेष्टे अवश्यं स्नेहादिः संसारस्य ; न कदाचित् सौरातस्य मुक्तिः सर्वदा तस्यैव दर्शनात् । ननु अक्रमेणेव क्रमेणापि चित्तमेकं ५
वित्रमस्तु न बाह्यमिति चेत् ; अत्राह—अवयितम् इत्यादि । कथमाक्षिपेत् निराकुर्यात् । ननु
चैकत्र अवयवे गुणे वा प्रवृत्तमिन्द्रियं नाऽवयवान्तरं गुणान्तरं वेक्षितुं क्षमते, कथमतः तत्साधारणरूपस्य प्रहणम् , न च तदात्मकम् अन्यथा वा तदुपलभ्यते इति चेत् ; अत्राह—एकत्र इत्यादि ।
एकत्र अभिन्ने विषयेऽपि प्राह्येऽपि न केवलं चित्ते विषयिणि संप्रवृत्रवर्तनं कथं नेच्छेत् ?
इच्छेदेव सौगतादिः । कयोः ? इत्याह—अभिलापसंसर्गयोग्यम् अनेकिवशेषसाधारणं सामान्यं १०
तद्योग्यो विशेषः तयोः प्रतिभासौ तयोः, इति चित्तवद् विषयेऽपि सामान्यविशेष- [५६क]
प्रतिभासादित्यभिप्रायः । तथा लौकिकी प्रतीतिः 'यमहं पश्चामि तमेवै स्पृशामि, यमहमद्राक्षं तमेव स्पृशामि' इति च ।

अधना, 'अभिलापसंसर्गयोग्यायोग्ययोः प्रतिभासयोः' इति व्याख्येयम् । तदुक्तं न्या य वि नि श्च ये— १५

\* ''आत्मनाऽनेकरूपेण'' [न्यायवि० १।९] इत्यादि ।

एवं तर्हि अभिलापसंसर्गयोग्यस्वभावाकान्तम् अन्यत् तिहिपरीतस्वभावाकान्तञ्च अन्य-हस्तु स्याद् "अन्यथा कचिदिप तद्भेदो" न स्यादिति चेत् ; अत्राह—वस्तुन इत्यादि । अत्रैवं मन्य-ते—ह्यौ भेदौ वस्तुनः स्वभावभूतौ यथा ज्ञानस्य विश्वमेतरत्वादिः, अन्यश्च यथा ज्ञानान्तरस्य, स एव तत्र वस्तुनः स्वभावः स्वरूप (पे) यो भेदः तस्य वस्तुनः अभेदकत्वात् कथमाक्षिपेत् इति ? २० तत्र सौत्रान्तिकमते अ"कि स्यात्" [प्र० वा० २।२१०] वहैत्यादि युक्तम् ।

यत्पुनरेतद् योगाचारस्य मतम्-

\*''अविभागोऽपि बुद्ध्यात्मा विपर्यासितद्द्यनैः। ग्राह्यग्राहकसंवित्तिभेदवानिव लक्ष्यते।।'' [प्र० वा० २।३५४] इति ;

तत्रापि तत्र युक्तमिति दर्शयत्राह- भागीव इत्यादि ।

સંધ

[ भागीव भाति चेत्किन्नासत्कमः क्रमवानिव । लक्ष्यतेऽभागबुद्ध्यात्मा बहिरन्तर्भुखादिभिः ॥१२॥]

<sup>(</sup>१) कथिन्तत् नित्यानित्यात्मकचित्तसन्तानक्षे आतमि। (२) कारणं स्यात्तदा । (३) चित्तात्मन एव । (४) सर्वज्ञत्वात् सुगतस्य । (५) युगपदिव । (६) नानावयवात्मनोऽनेकगुणात्मकस्य च अवयविनः । (७) पदार्थम् । (८) " जिह्नस्यंस्य तादशः । विचित्रं प्रहणं व्यक्तं विशेषणिवशेष्यभाक् ॥" इति होषः । (९) भिन्नम् । (१०) विरुद्धधर्माध्यासेऽपि भेदाभावे । (११) वस्तुभेदः । (१२) बाह्यं विश्रम-रूपस्यापि स्वरूपेऽविश्रमात्मनः । (१३) "किं स्थात् सा चित्रतैकस्यां न स्यात्तस्यां मतावपि । यदीदं स्वय-मर्थेभ्यो रोचते तत्र के वयम् ॥" न्प्रव वा० २।२१० ।

अत्र 'स्वयम् अविभागोऽपि बुद्ध-वात्मा भागीव भाति' इत्येकं दर्शनम्, 'तदनन्तरभाविनी विकल्पिका बुद्धिः तमन्यथाप्रतिभासमपि समागमिव व्यवस्यति' इत्यपरम्। तत्र प्रथमं दर्शियत्वा तावद् दूषयति—न विद्यते भागो यस्य स चासौ बुद्ध्यात्मा च बुद्धिरेव। स किम् १ इत्याह—भाति । क इव १ भागीव । कैः १ इत्याह—बहिरन्तर्मुखादिभिः आदिशब्देन संविति- परिग्रहः । तदुक्तं [५६ख] परेण \*'प्राह्मग्राहकसंवित्तिभेद्वान्'' [प्र० वा० २।३५४] इति चेद् यदि; दूषणम्—अक्रमः सुखादिकमरहितः अविभाग (अभाग) बुद्ध्यात्मा किन्न क्रमवान् इव सुखादिकमवानिव भाति इति संबुद्धौ (सम्बन्धः) । प्राह्मग्रहकसंवित्तिभेदवत् सुखादिभेदोऽपि न तात्त्विक इति तैत्संवेदनस्य प्रत्यक्षत्वदर्शनवर्णनमनर्थकम् । नतु यद्यसौ कमवान् प्रतिभाति क इवार्थः १ न हि नीलं नीलतया प्रतिभासमानं नीलिमव युक्तम् । अथ तथा १० न प्रतिभाति, तथापि क इवार्थः १ न खलु नीलमपीततयाऽवभासमानं पीतिमव भवितुमर्हतीति चेत्; तर्हि यदि प्राह्मप्राहकसंवित्तिभेदवत् प्रतिभाति क इवार्थः १ अन्यथापि क इवार्थ इति समानम् ।

किञ्च, यदि अविभागः प्रमाणतः स कदाचित् प्रतिपन्नः स्थात् ; तदा अन्यदा सवि-भागदर्शनात् सविभाग इव इति युक्तो व्यवहारः, अँजलस्य भरीचिकाचकस्य कदाचिद्दर्शनात् १५ तेत्र जलमिव इति व्यवहारवत् । न चैविमिति निरूपियव्यते अनन्तरमेव 'स्वयमद्भयस्य द्वय-निर्भासप्रतीतेः' इत्यनेन । तथा च निराकृतमेतत्—

\*"अविभागोऽपि" [प्र० वा० २।३५४] इत्यादि ।

\*''मन्त्राद्युपप्छताक्षाणां यथा मृच्छकलादयः ।'
अंन्यथैवाऽवभासन्ते तद्र्परहिता अपि ॥
तथैवाऽदर्शनात्तेषामनुषप्छतचक्षुषाम् ।
द्रे यथा वा मरुषु महामाल्यादि (महानल्पोऽपि) दृश्यते ॥
यथादर्शनमेवेयं मानमेयफलस्थितिः । [५७ क]

कथम् ? दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोः असाम्यात् । न हि यथा अनुपण्छतचक्षुषां मृच्छकछादि-२५ दृर्शनमन्यर्था तथा बुद्ध्यात्म दृर्शनमिति । न च दृष्टान्तमात्रादिभमतार्थः सिद्धिमुपगच्छति, अन्यथा सर्व सर्वस्य सिध्येत् तद्विशेषात् । एतेनैतदपि निरस्तम्—

\*''अन्यथैकस्य भावस्य नानारूपावभासिनः ।
सत्यं कथं स्युराकाराः तदेकत्वस्य हानितः ॥'' [प्र०वा० २।३५८] इति ; ,
र्ट्टस्यमानस्य नानारूपावभासतः सैत्यताविरहात्, 'परमार्थस्य च दर्शनविरहात्र किश्चित्

२०

<sup>(</sup>१) सुखादिसंवेदनस्य । (२)अविभागवुद्ध्यात्माः । (३) जलरहितस्य । (७) मरीचिकाचके । (५) सुवर्णादिरूपेण । (६) सुवर्णादिरूपात् भिन्नतया सृच्छकलादित्वेनैव । (७) अविभागरूपेण न कदाचिदिप भवतीति भावः । (८) दर्शनविषयीभूतस्य संवेदनस्य । (९) असत्यत्वात् । (१०) अद्वयस्य अधिभागिनः ।

ŧ0

स्यात्, इति **\*''यथाद्र्यनमेवेयं मानमेयफलस्थितिः''** आहो 'यथातस्वम्' इति कुतो निश्चयः ?

स्यान्मतम् न क्रमभाविसुखादिव्यतिरिक्तभावा (क्तोऽभाग) बुद्ध्यात्मा अनुभूयते, केवलं क्रमजन्मसुखादिवेदनात्, कथं सं क्रमवानिव भाति इत्युच्यते ? अन्यथा खरविषाणं तथा भाति ईति; श्राह्याकारव्यतिरिक्तोऽपि नाऽनुभूयते 'नीलादिकमहं वेद्यि' इति सर्वदा प्रतीतेः ५ इति समानम् । तदाकारकल्पने सन्तानान्तरवत् प्रसङ्गः । यत्युनरेतत्प्रसङ्गः ।

यत्पुनरेतत्— प्र ज्ञा कर गुप्त स्य प्र ति भा सा है ति सि द्धि प्र कर णे चोद्यम्— \*"यद्यसों क्रमवानवभासमानोऽपि क्रमवानिव भातीत्युच्यते तिर्हे असन् सिन्नव अचेत-नश्चेतन इव भातीति क्रिक्नोच्यते ?" इति; तदपि प्रकृते भवति न वेति चिन्त्यम् । तक्र प्रथमं दर्शनम् ।

द्वितीयं दूषयित दर्शयित्वा—भागीय भाति बुद्ध्यातमा बहिएन्तर्मुखादिभिः लक्ष्यते [५७ख] निरंशदर्शनपृष्ठभाविविकल्पेन निश्चीयते चेद् यदि । अत्र दूषणम्-अक्रमः किन्न क्रमवानिव लक्ष्यते तेनैव विकल्पेनाव्य (नाध्य)वसीयते इति १ न्यायस्य समानत्वात् सर्वस्य ।

किञ्च, विकल्पोऽपि तथा तं व्यवसन् (स्यन्) माह्यमाह्कसंवित्तिभेदवान् भवित न वेति चक्षुषी निमील्य उन्मील्य वा चिन्तय तावन् । यदि सँ कुतिश्चिन् तँथा भवितः तद्यश्चि १५ (तद्वत् स) एव बुद्ध्यात्मा तत एव तथा भवतु इति किं विकल्पकल्पनया ? तत्रापि पुनस्तथा कल्पने अनवस्था । न च परस्य विकल्पो नाम इत्युक्तम् । तत्र द्वितीयमपि दर्शनं श्रेयः ।

कारिकायाः सुगमत्वाद् व्याख्यानमकृत्वा 'यद्यप्यभागबुद्ध्यात्मा भागीव क्रमवानिव वा भाति छक्ष्यते वा तथापि सौगतस्य पुरुषाद्वेतवादिनो वा मतं सिध्येत् न जैनस्य । [न] हि र्तथा-भासनात् स तथेव भवति, न खळु जळमिष मरीचिकाचकं जळमेव भवति' इति चोदां मनसि २० निधाय दूषयन्नाह—[तम्न] सद्भिः इत्यादि ।

### [ तत्र सद्भिरसङ्गिश्च एकत्वं कस्यचियदि । तथैव किञ्चानेकान्तः कमवद्भिरकमात्मनः ॥१३॥]

इदमत्र तास्पर्यम्-'भागीय' इति वचनात् तत्र बुद्ध्यात्मनि भासमाना अपि माह्यादयो भागा न परमार्थसन्तः, असन्तोऽपि न बुद्ध्यात्मनो भिन्ना एव । \* 'विशेषियनिर्भास'' २५ [सिद्धिवि०] इत्यादि वक्ष्यमाणदोषात् । ततः ते ततः कथब्चिदिभन्ना अभ्युपगन्तव्या इति । नन्वेवमपि 'असद्भिः' इति वक्तव्यम् न्याय्यत्वात् किं 'सद्भिः' इत्यनेन विपर्ययादिति

चेत् ; सत्यम् ; तथापि \* "यद् यथावभासते [५८क] तत्तथैव परमार्थसद्व्यवहारावतारि

<sup>(</sup>१) अविभागबुद्ध्यातमा । (२)चेत् । (३) म्राह्माकारकल्पने । (४) म्राह्माकारः झाहकाकारः संवि-दाकारश्च भिन्नसन्तानः स्वात् । (५) 'यत्पुनरेतत्प्रसङ्गः' इति द्विलिंखितम् । (६) विकल्पः । (७) म्राह्मप्रा-इकादिभेदवान् । (८) भागीव क्रमवानिव वा । (९) भागी क्रमवान् वा । (१०) भारमानम् ।

यथा नीलं नीलतयावभासमानं तथैव तद्व्यवहारावतारि, अवभासन्ते च क्षणिकतया सर्वे भावाः" ईत्यभिधाय यदि प्राह्मप्राहकसंवित्तिभागवत्तया भासमानोऽपि बुद्ध्यात्मा तथैव परमार्थसन्न भवेत् ; तेनैवं हेतोव्यभिचारः स्यात् , तस्मात् 'तथैवं परमार्थसन्' इति प्र ज्ञा क र स्य प्रदर्शनार्थम् 'सद्भिः' इति वचनं व्याख्यातम् [इति] तात्पर्यार्थः ।

५ शब्दार्थो व्याख्यायते—सिद्धः विद्यमानैः सच्चेतनादिवद् असिद्धः अविद्यमानैः मरीचिकातोयादिवत् [चेति] समुषये । कैः ? इत्याह—बहिरित्यादि । आदिशब्दः संविति-प्रहणार्थः । तैः किम् ? इत्याह् यदि इत्यादि । कस्यचित् इति सामान्यवचनं पूर्वस्य विकल्पस्य च बुद्ध्यात्मनः संप्रहार्थम् , एकत्वं सिध्येत् । अत्र दूषणम् तथैव इत्यादि । [तथैव] तेनैव प्रकारेण सुखदुःखादिभिः कमवद्धिः सिद्धः असद्भिवा किन्न अक्रमात्मनः १० सिद्धः स्याद् एकत्वस्य इति मन्यते । ततः किं सिद्धम् ? इत्याह्—अनेकान्त इत्यादि । अभयथापि सिद्धवा एकत्वप्रकारेण असिद्धरिप एकत्वे एकस्य विभ्रमेतरत्वसिद्धः नैरात्म्य-सिद्धरेभावः ।

एवं पॅरस्य अनिष्टसिद्धि प्रदश्ये अधुना अत्रैव पूर्वपक्षे इष्टाभावं कथयन्नाह-प्रत्यक्षम् इत्यादि ।

#### 

कल्पनापोदस्याश्रान्तस्यापि विकल्पश्रान्तिसंभवे प्रत्यक्षतदाभासयोः किं कारण-माश्रित्य भेदं लक्षयेदिति प्रत्यक्षस्य लक्षणान्तरं शक्यं वक्तुम् , चन्द्रमेकं पश्यतोऽपि द्विचन्द्रश्रान्तिः मानसी स्वयमविभागबुद्धौ कल्पनारचितप्राह्यप्राह्वकसंवित्तिभेदसंवेदन-२० वत् । बहिरप्यनुमानादिनिर्णयज्ञानं सविकल्पकमिव कुतिश्चत् प्रतिभाति । तन्न प्रत्यक्षप-रोक्षविषयच्यवस्था, प्रमाणेतरच्यवस्थाऽभावे तन्त्वेतरच्यवस्थाऽयोगात् ।]

अविभागं भागीव सिवानिव (भागवानिव) भाति चेत् यदि चित्तं ज्ञानम् । अत्र दूषणमाइ—अन्तः स्वरूपे तदेव चित्तं प्रत्यक्षं करूपनापोढं [५८ख] करूपनापोढ-त्वात् तद्पि अभ्रान्तत्वात् यत् परेणोक्तं 'न लक्ष्यते' इति पूर्वकारिकाकियापदेन सम्बन्धः । २५ अञ्चासा परमार्थेन [न] केवलम् इच्छयेव लक्ष्यत इत्यर्थः । निरंशस्य सांशतया अवभासंते (सने) विभ्रमस्य सदाकारसाधारणतया च करूपनायाः वं करूपनाया स्वभावादसिद्धो हेतुः इत्यभिप्रायः । नतु च प्रथमं देशनम् अविभागमेव आत्मानं पश्यति तदनन्तरभाविविकरूपस्तु तत्सभागमिव व्यवस्यति ततोऽयमदोष इति चेत् ; अत्राह—किं बहिरि [ति] 'न' इत्येतद्त्रापि सम्बन्धः

<sup>(</sup>१) ब्रष्टस्यम्-पु० २ टि० १०। (२) बुद्ध्यात्मनैव। (३) प्राह्मग्राहकादिभेदवस्त्रेन। (४) बौद्धस्य। ''प्रत्यक्षं कल्पनापोढम्''-प्र०समु० इलो० (५)''कल्पनापोढमञ्चान्तं प्रत्यक्षम्''-न्यायिक १।४। (६) 'व कल्पनाया' इति पुनरुक्तम्। (७) निर्विकल्पम्। (८) स्वरूपम्।

नीयं मध्ये करणात् । ततोऽयमर्थः बहिः चन्द्रादौ चित्तं सर्वे (सर्वे) किन्न प्रत्यक्षं करूपना-पोढम् अभ्रान्तं लक्ष्यते किन्तु लक्ष्यत एव ।

कारिकां विवृण्वन्नाह-प्रत्यक्ष इत्यादि । प्रत्यक्षं च तदाभासं च तयोः । किम् न किञ्चिद् वत (बाह्य)कारणं निमित्तम् आश्रित्य भेदं सक्षयेत् ? आकस्मिकं सक्षयेद् इत्यर्थः । कदा ? इत्यत्राह-कल्पना इत्यादि । कल्पनापोहस्य अभ्रान्तस्यापि 'चित्तम्' ५ इत्यनुवर्तमानं जात 'तौ'परिणामम् इह सम्बध्यते 'चित्तस्य' इति । अपिशब्दः परा-भ्युपगमसूचकः । विकल्पभ्रान्तिसंभवे एकस्य सदसदाकारसाधारणस्य भावात् विकल्पस्य नि-रंशस्य सांशतया अवभासभावाद् भ्रान्तेश्च संभवे सति । एतदुक्तं भवति-प्रत्यक्षत्वस्य करपनापोढाऽश्रान्तत्वे व्यापके, ते च स्वविरुद्धकरूपना-श्रान्तिव्याप्त [५९क] सर्वेज्ञानेभ्यो ध्यावर्तमाने स्वव्याप्यं प्रत्यक्षत्वमादाय निवर्तेते इति न प्रत्यक्षं नाम. तैद्भावे न तैद्शमासं १० तद्पेक्षत्वादस्य, इति तर्हि कल्पनापोढ(ढाऽ)भ्रान्तत्वाऽभावेऽपि प्रत्यक्षस्य सक्षणान्तरस्मात् (न्तरमस्मात् ) शक्यं वक्तुं प्रतिपादयितुम् । किम् ? इत्याह्-चन्द्रम् इत्यादि । चन्द्रप्रहणम् एकप्रहणं वा उपलक्षणं तेन संख(शङ्क) करितुरगादिशुक्षतद्वेशादिप्रहणं तं पश्यतोऽपि चक्षुज्ञानेन साक्षात्कुर्वतोऽपि न केवलम् अपरथतः । किम् ? इत्याह्-द्विचन्द्वभ्रान्तिः इति । अत्रापि द्विचन्द्र-महणम् उपलक्षणनिमिति (क्षणमिति) स्वापादौ देशादिग्रहणं तस्य भ्रान्तिः अन्यथाप्रहणम् , सा च १५ मानसी इति द्रष्टव्या । तं पैरयतो "ऽन्यस्याऽसंभवात् । कस्य इव ? इत्यत्राह-स्वयम् इत्यादि । स्वयम् आत्मनः अविभागा निरंशा या बुद्धिः तस्यां कल्पनारचिता [ग्राह्य] ग्राहकसंवित्ति-भेदाः तेषां संवेदनस्य इव तद्वत् इति । एतदुक्तं भनति-यथा अविभागबुद्धिं पश्यतोऽपि प्राह्य-ग्राहकसंवित्तिभेदसंवेदनं भ्रान्तिः मानसी तथा प्रकृताऽपि इति । तस्मान् प्रत्यक्षेत्यादि स्थितम् । पूर्वं 'प्रत्यक्षाभावात् तदाभासभेदं न छक्षयेत्' इत्युक्तम् , इदानीं 'तदाभासाऽभावात् प्रत्यक्षमिदं २० न लक्षयेत्' इत्यूच्यते । ततो निराकृतमेतत्-

> \*'' त्रिविधं कल्पनाज्ञानम् आश्रयोपप्रवोद्भवम् । अविकल्पकमेकं च प्रत्यक्षामं चतुर्विधम् ॥'' [प्र० वा० २।२८८] इति ।

कथम् ? प्रत्यक्षाभस्य विकल्पस्य कस्यचिद्भावात् । नैनु द्विचन्द्रभ्रान्तिः मानसी चेत्; किमिदानीमिन्द्रियज्ञानम् ? यद् [५९ख] इन्द्रियस्य भावाऽभावाभ्यां भावाऽभाववत् तत्त- २५ स्येति चेत्; द्विचन्द्रादिज्ञानम् अत एव र्तस्य अस्तु । तस्य विकारे यद् विकारवत् तत्तस्येति चेत्; एतदिप अनेन नोतसृष्टम् । तदुक्तम्—

<sup>(</sup>१) 'ता' इति षष्टी । (२) प्रत्यक्षाभावे । (३) प्रत्यक्षाभासम् । (४) इन्द्रियप्रत्यक्षेण विषयी-कुर्वतः । (५) इन्द्रियप्रत्यक्षेण (६) ''त्रिविधं कल्पनाज्ञानं प्रत्यक्षाभं मरीचिकायां जलाध्यवसायि आन्ति-ज्ञानम् संवृतौ विसंवादिष्यवसायसांवृत्तज्ञानम् पूर्वदृष्टैकत्वकल्पनाप्रवृत्तं लिङ्गानुमेयादिज्ञानम् । अविकल्प-कं चैकम् प्रत्यक्षाभम् । कीदशम् १ आश्रयस्य इन्द्रियस्य उपप्लवः तिमिराशुपधातः तस्माद् भवो यस्य तत्त्या । एवञ्च चतुर्विधन्य प्रत्यक्षाभासम् ।''-प्र० वा० मनो० । (७) तुल्ना-"यदि तावत् मानसमेतत् दिचन्द्रादिज्ञानिमिन्द्रियमावामावानुरोधि न स्यात् ।''-प्र० वार्तिकाल० पृ० ३३६ । (८) इन्द्रियस्य ।

ŧę

80

\*'''किञ्चेन्द्रियं य [द] क्षाणां भावाभावानुरोधि चेत्। तत्तुल्यं विक्रियावच्चेत् सा चेयं न किमिण्यते ॥'' [प्र० वा० २।२९६]

किञ्च, द्विचन्द्रादिश्चान्तिर्मानसी चेत्; तर्हि सैर्पादिश्चान्तिवत् इन्द्रिय विकृताविप निवर्तेत, अक्षविप्नवे निवर्तेत । एतद्ध्युक्तम्—

\*''सपीदिश्रान्तिवचास्याः स्यादश्वविकृतावि । निवृत्तिर्न निवर्तेत निवृत्तेऽप्यक्षविष्ठवे ॥'' [प्र० वा० २।२९७]

अपि च, सर्पादिभ्रान्तिवद् एतस्याः शब्दैः तद्वाचकैः अन्यसन्ताने समर्पणं पूर्वदृष्टद्विच-न्द्रादिस्मरणापेक्षणम् अपरिस्फुटप्रतिभासनश्च स्यात् । तथा चोक्तम्—

> \*"कदाचिद्रन्यसन्ताने तथैवार्प्येत वाचकैः। इष्टस्मृतिमपेक्षेत न भासेत परिस्फुटम्॥" [प्र० वा० २।२९८]

इति चेत्; तन्न; अस्य प्रकृतेऽपि समानत्वात् । तथाहि—प्राह्मश्राहकसंवित्तिभेदसंवेदनं भ्रान्तिश्चेत् मानसी; किम् इदानीमिन्द्रियज्ञानम् ? इन्द्रियभावा[भावा]नुरोधि चेत्; तत्तुल्य-मितरत्रापि । एवं शेषमपि वक्तव्यम् । तथापि इयं मानसी; तथा द्विचन्द्रादिभ्रान्तिरिप स्यादिति मन्यते ।

१५ एतेन एतदपिनिरस्तं यदुक्तं परेण-क्ष''निरालम्बनाः सर्वे प्रस्ययाः प्रत्ययत्वात् स्वप्न-प्रत्ययवत्'' [प्र० कार्तिकाल० ३|३३१]ईतिः, कथम् १ वादिनं प्रति दृष्टान्तस्य साध्यविकल-त्वात्। अथ प्रतिवादिनं प्रति न तस्य [६०क] तद्विकलतेत्यदोषः, तर्हि प्रतिवादिनोऽनुसरणे न अविभागभुदुष्यात्मसंवेदनसिद्धिः।

एवम् \* "अविकल्पकपेकं च प्रत्यक्षम् (क्षाभं)" [प्र० वा० २।२८८] इत्येतत् २० निराकृत्य \* "त्रिविधं कल्पनाज्ञानं प्रत्यक्षाभम्" [प्र० वा० २।२८८] इत्येतत् निराकृत्य कर्पनाञ्चाहः इत्यादि । अन्तः परेण अनुमानादेः अविकल्पकत्विमध्यते इति चिहर्भहणम्, तेत्रापि कल्पनापोडम् । किं तत् ? इत्याह—अनुमानादिनिर्णयज्ञानम् इति । आदिशब्देन भ्रान्तिसंवृति स (सज्)ज्ञानादिपरिष्रहः । प्रत्यक्षवत् यदि अनुमानादि अविकल्पकम् ; "तद्रगृहीतेऽपि समारोपः स्यादिति तन्निरासार्थं निर्णयज्ञानं सचिकल्पकमिव मानस्थिकल्प इव २५ कृतश्चिद् विकल्पवशात् प्रतिभाति इति निराकृतमेतत्— \* "भ्रान्ति [:] संवृतिसं(सज्)-

<sup>(</sup>१) "किम्बैन्दियं-यदक्षणां "सैवेयं किन्निषिध्यते। ""तिमिरज्ञानं भ्रममिन्छतोऽपि किं कीदशमैन्द्रियज्ञानमिष्यते ? यद्क्षणां भावाभावयोरनुरोधि स्वभावाभावाभ्यामनुवर्तकं तदैन्द्रियमिति चेत् ; तत हृन्द्रियभावाभावानुरोधिःवं तैमिरिकज्ञानस्यापि नुस्यम् । न हि इन्द्रियच्यापारमन्तरेण तैमिरिकज्ञानमुल्यस्ते । इन्द्रियविकारेण विक्रियावज्ञानमैन्द्रियं चेत् ; द्विचन्द्रादिज्ञानानां तिमिरादीन्द्रियविकारेण विक्रियावज्ञानमैन्द्रियं चेत् ; द्विचन्द्रादिज्ञानानां तिमिरादीन्द्रियविकारेण विक्रिया । सैवेयम् अभूतायोपदर्शनात्मिका आन्तत्वनिमित्तमुकाऽस्माभिः किं निषिध्यते ?"-प्र० वा० मनी० (२) यथा रज्ञो सर्पादिश्रान्तिः मानसी इन्द्रियविकारे सत्यपि मानसविमज्ञांत् निवर्तते । (३) द्विचन्द्रादिभान्तेः । (४) इन्द्रियस्य अकारणवात् स्पष्टप्रतिभासो न स्यात् । (५) प्राह्मप्राहकसंविक्तिभेदसंवेदनरूपा आन्तिः । (६) "अत एव सर्वे प्रत्यया अनालभ्वनाः प्रत्यययत्वात् स्वप्रप्रत्ययविदित प्रमाणस्य परिद्यद्धिः"-प्र० वार्तिकारु० ए० ३५९ । (७) स्वरूपे । (४) बौद्धेन । (९) बहिरपि । (१०) अनुमानगृहतेऽपि ।

ज्ञानम्'' [प्र०समु०१।८] ईत्यादि । तथाव्यवहाराभावः अन्यत्रापि समानः ।

\*"दिविधो हि अर्थः प्रत्यक्षः परोक्षश्च, तत्र यो ज्ञानप्रतिभासं स्वान्वयव्यतिरे-कावनुकारयित स प्रत्यक्षोऽर्थः अन्यः परोक्षः" इत्येतिददानीं दृषयन्नाह—तन्न इत्यादि । तत् तस्मात् उक्तन्यायात् न प्रत्यक्षव्यवस्था कल्पनापोढस्याऽभ्रान्तस्य विकल्पभ्रान्तिसंभवे न प्रत्य-क्षार्थो लक्षणाभावादिति मन्यते । नापि परोक्षविषयव्यवस्था तैमिरिकं प्रति परोक्षत्वेन अभि- ५ मतस्य एकचन्द्रादेः आनुमानिकं च प्रति पावकादेः स्वप्रत्यक्षत्वादिति भावः । ततो निराकृत-मेतत्—\*"प्रमाणं द्विविधं मेयद्वैविध्यात्" [प्र० वा० २।१] इतिः हेतोरसिद्धत्वाते । अत्रैव धर्मिणोऽसिद्धिं दर्शयन्नाह—प्रमाणेत्यादि । [६०ख] प्रमाणमविसंवादि ज्ञानम् इत्रर्द् अप्रमा-णम् तयोर्थ्यदस्थाने (स्थाऽभावे), एतदपि कृतः १ इत्यत्राह—तन्त्वेतर इत्यादि । तन्त्वं परमार्था-द्वयं ज्ञानम् इत्ररः अपरमार्थो द्विचन्द्रादिः तयोर्व्यवस्थाऽयोगात् उक्तन्यायेन तन्नि [वेधात् ] । १०

[तन्न] योगाचारमतेऽपि **\*''कि स्यात्''** [प्र०वा०२।२१०] इत्यादि युक्तम् । केवलं \*''मायामरीचिप्रभृतिप्रतिभासवद्सत्त्वेऽप्यदोषः'' [प्र०वार्तिकाल० ३।२११] इत्येतत् \*''तदेतन्नूनमायातम्'' [प्र० वा० २।२०९] इत्यादि च माध्यमिकस्य दर्शनमविशष्यते, तत्रापि तन्न युक्तमिति दर्शयन्नाह—आत्मसंयेदनम् इत्यादि ।

#### [ आत्मसंवेदनं भ्रान्तेरभ्रान्तं भाति भेदिवत् । प्रत्यक्षं तैमिरं चान्द्रं किन्नानेकान्तविद्विषाम् ॥१५॥

न हि आन्तेः स्वसंवेदनं आन्तं युक्तम्, तदप्रत्यक्षत्वे विषयवत्स्वभावासिद्धिप्रस-ङ्गात् । नापि तत् सर्वथा अआन्तमेव स्वयमद्वयस्यापि द्वयनिर्भासप्रतीतेः । यदि पुनः इदं प्रत्यक्षमेव तिमिराभ्युपहतचक्षुपां किन्न स्यात् ? तद्ः।]

भ्रान्तेः अन्तर्बहिर्विभ्रमस्य यदातमनः स्वरूपस्य संवेदनं प्रहणं तद्भावे अर्थवत् २० तद्मिद्धोरिति मन्यते । तत् अभ्रान्तम् अवितथम्, काका व्याख्येयमेतत् । यदीति वा अध्याहार्थम्, अन्यथा भ्रान्तेरिसिद्धिः । अत्र दूषणमाह—भाति भेदिवत् । भाति चकास्ति तत्संवेदनं भेदी चित्रपतङ्गादिः तेन समानं तद्भत् । एतदुक्तं भवति—यथा चित्रपतङ्गादिः एकानेकरूपतया भाति तथा तत्संवेदनमपि विभ्रमेतरैकानेकरूपतया इति । केषां तदित्थम् १ इत्यत्राह—अनेकान्तविद्विधाम् विभ्रमेकान्तवादिनाम् । अत्रैव दोषान्तरमाह—प्रत्यक्षम् २५ इत्यादि । चन्द्रस्य इदं चन्द्रविषयं चान्द्रम् । किं सर्वम् १ न, तैमिरं तिमिरप्रहणं भ्रान्ति-

१५

<sup>(</sup>१) "श्रान्तिः संवृतिसज्ज्ञानमनुमानानुमानिकम् । स्मरणं चाभिलाषश्चेत्यक्षाभासं सतैमिरम्॥८॥ मरीिषकादिषु जलादिकल्पनाद् श्रमज्ञानं प्रत्यक्षाभासम् । संवृतिसत्यं हि स्वस्मिन् अर्थान्तरमारोप्य तत्स्वरूपकल्पनात् प्रत्यक्षाभासम् । अनुमानं तत्फलं च पूर्वानुभवकल्पनात् न प्रत्यक्षम् ।"-प्रश्समु । वृश्वान्तरमारोप्य तत्स्वरूपकल्पनात् न प्रत्यक्षपरोक्षाभ्यां मेयस्प्रान्यस्य संभवः ।"-प्रश्वाश्यां ज्ञानप्रतिभासभेदः तत् स्वलक्षणम् । अन्यत् सामान्यलक्षणम् ।"-न्यायविश्व १।१३, १७ । (३) सामान्यविश्वेषात्मम् एकस्यैव प्रमेयस्वात् । (४) "प्रमाणमविसंवादिज्ञानम् ।"-प्रश्वाश २।१ । (५) "इदं वस्तुबल्यातां यहदन्ति विपश्चितः । यथा यथार्थाश्चिन्त्यन्ते विश्वीर्यन्ते तथा तथा ॥"-प्रश्वाश । (६) काकु' इति प्रश्नपद्वतो ।

कौरणोपलक्षणम्, तस्माद् आगतम् द्विचन्द्रादिज्ञानमिति यावत् । तत् किम् ? इत्याह**-प्रत्यक्षं** भेदिवत् भाति च कथित्रत प्रत्यक्षमित्यर्थः । केषाम् ? [६१क] अनेकान्तविद्विषाम् एव । तथा च यदुक्तं तैरेव-\*''यदवभासते न तत् सत् यथा द्विचन्द्रादि, अवभासते च **ज्ञानघटादि''** इति , तन्निरस्तम् , सर्वथा विश्वमस्य <sup>र</sup>ष्ट्रश्चन्तेऽपि न सिद्धिरिति भावः ।

\*\*<sup>(13</sup>एकानेकत्वाद्यशेषविकल्पशून्यं स्वसंवेदनमात्रनिष्ठं तत्त्वम्<sup>''</sup> इत्यपरः माध्य-मिकः । तं प्रति आह-आतमसंवेदनम् इत्यादि । भ्रान्तेर्नीलादिबुद्धे स्मार्थ (रयमर्थः) \*"निरालम्बनाः स्वरूपालम्बनाः प्रत्ययाः" [प्र० वार्तिकाल० पृ० ३६५ ] ईत्यिभधानात् आत्मसंवेदनं स्वरूपग्रहणम् अभ्रान्तम् विभ्रमाकारशून्यम् अन्यथा सकलविकल्पशून्यताऽ-सिद्धेरिति मन्यते । अत्र दूषणम् भ्रान्ति (भाति) तदात्मसंवेदनं प्रतिभासते भेदिना चित्र-१० पतङ्गादिना समानमिति । एतदुक्तं भवति—सर्वविकल्पातीतत्वेन निरंशस्य प्राह्माकारैः सांशस्य इव भासनात् कथं तद्भ्रान्तम् यतः प्रकृतमर्थतत्त्वं सिध्येत् ? तथापि प्रत्यक्षत्वे दूषणमाह--प्रत्यक्षं तदात्मसंयेदनम् तैमिरं चान्द्रं द्विचन्द्रादिविषयं ज्ञानम् किन्न प्रत्यक्षम् अपि तु प्रत्यक्षमेव । केषाम् १ इत्यत्राह-स्याद्वादिविद्विषां (अनेकान्तविद्विषाम् ) सर्वविकल्पा-तीतैकान्तवादिनाम् । तथा च अ"यद् विश्वदद्र्शनावभासि न तत् परमार्थसत् यथा द्विच-१५ न्द्रादि, तदवभासि च जाग्रत्स्तभभादि ।'' इत्यत्र वीदिनो दृष्टान्ते साध्यहीनता इत्यभिप्रायः। कारिकां विवृण्वन्नाह-सृष्टि इत्यादि । भ्रान्तेः बहिरन्तर्विभ्रमैकान्तस्य स्वस्य स्वरूपस्य संवेदनं प्रहणं नहि भ्रान्तम् शक्यं युक्तगुपपन्नम् किन्तु अभ्रान्तमेव युक्तम् इति [६१स]

अनेकान्तसिद्धिः । अस्यानभ्युपगमे दृषणमाह-तद् इत्यादि । तस्य भ्रान्तिस्वसंवेदनस्य अप्रत्य-क्षत्वे भ्रान्तत्वे इत्यर्थः विषयवत् घटादिवत् स्वभावासिद्धिप्रसङ्गात् भ्रान्तिस्वरूपासिद्धिप्रस-

२० ङ्गात्। तदुक्तंन्याय विनिश्चये –

\*'विभ्रमे विभ्रमे तेषां विभ्रमोऽिप न सिध्यति'' [न्यायवि० १।५४] इति । द्वितीयमर्थं कथयन्नाह्-नापि इत्यादि । पश्चान्तरसूचकः अपिशब्दः सर्वेथा सर्वात्मना तत् भ्रान्तेः आत्मसंवेदनम् अभ्रान्तमेर्वं । नापि न केवलं सर्वधा न भ्रान्तमेव । कुत एतत् १ इत्य-त्राह-स्वयम् इत्यादि । स्वयम् आत्मना सौगतोपगमाद् अद्वयस्यापि तकं (स्वसं)वेदनस्यापि २५ सर्वविकल्पातीतस्य द्वयनिर्भासप्रतीतेः संवेदनपाद्याकारैः एकानेकाकारप्रतीतेः । नसु च यदि नीलादिशरीरसलादि प्राह्मम् न तँतोऽपरं [प्राहकं] प्रहणं वा प्रतीयते। अथ तद् प्राहकम् ; नापरं

<sup>(</sup>३) आशुक्रमणनौयानसंक्षोभादिकारणानामुपलक्षणम् । (२) द्विचन्द्रादौ ।। (३) "भावा येन निरूप्यन्ते तद्गूपं नास्ति तत्त्वतः । यस्मादेकमनेकं च रूपं तेषां न विद्यते ॥''-प्र० वा० ३।४६०। (४) "ततो निरालम्बनाः सर्व एव प्रत्ययाः स्वप्नप्रत्ययवदिति कोऽर्थः ! स्वरूपालम्बनाः ।" (१०३६५) "निरालम्बनशब्दस्य स्वांशालम्बाभिधेयता ।"-प्र० वार्तिज्ञाल० पृ० ३७२ । (५) माध्यमिकस्य । (६) ''स्वरूपे सर्वमञ्चान्तं पररूपे विपर्ययः ।''-प्र० वार्तिकाल० पृ० ३७२ । (७) नीखादिसुखादितः । तुलना--"तस्मास नीलादिन्यतिरेकेण बोघो बुद्धिरिति निरूप्यते । नीलास न्यतिरेकेण विषयिज्ञानमीक्षते । ज्ञानपृष्ठेन भेदस्तु कल्पनाशिल्पिनिर्मितः ॥''-प्र० वार्तिकारु०प्र० ५०६। "नहि सितासितादिव्यतिरेकेण प्राहकादिता प्रतिभासमानीपरुभ्यते ।"-प्र० वार्तिकालक पु० ३७२।

माह्यं महणं वा इति तसुक्तं 'स्वयम्' इत्यादि इति चेत् ; तन्न 'अहं नीलादिकं वेद्मि' इति प्रतीतेरपलापे सर्वापलापप्रसङ्गात् ।

पतेन एतदिप निरस्तं तदुक्तं परेण-\*"यिश्विमित्तमित्त अयं ग्राह्याकारः अयं ग्राह्काकारः अयं संवेदनाकार इति व्यवस्था, तस्य चेद् भेदः तिई तेपामिष भेद एव इति नैकं
तिदात्मकं युक्तम्, अन्यथा न तद्व्यवस्था।" इति; कथम् १ एवं प्रतिभागं विचारणे सर्वस्य ५
परमाणुगमने न सन्तानान्तरिसद्धिः सकलश्र्त्यतामात्रम् अत्राणं वा। अत एव एकानेकरूप-[६२क]
विकल्पश्त्वप्रतिभासमात्रमिष न युक्तम्। ततः प्रतिभासमात्रमभ्युपगच्छता 'नीलमहं वेद्धि'
इत्येकं ज्ञानमभ्युपगन्तव्यमिति स्कम्-'स्वयम्' इत्यादि । तथापि तदभ्रान्तमभ्युपगच्छतो दूषणमाह-यद्दि पुनः इत्यादि । इदम् अद्वयं द्वयनिर्भासवत् संवेदनं यदि पुनः प्रत्यक्षमेव संविदिपि
नाप्रत्यक्षम् इति एवकारार्थः। तिमिराभ्युपहत्तचक्षुषां किन्न स्थात्? स्यादेव संवेदनं प्रत्यक्षमेव १०
चन्द्रादिविषयम् । कुतः एतत् १ इत्यत्राह-तद् इत्यादि । सुगमम् । पूर्वव्याख्यानेऽपि एतदेव योव्यम् । अयं तु विशेषः तत्र कथिन्नद् इति । तन्न माध्यमिकदर्शनेऽपि \*"कि स्थात्" [प्रव्याव २१२)
२१२१०] इत्याद्वपपन्नम् ।

उक्तमर्थमुपसंहृत्य दर्शयन्नाह<del>् स्वार्थस्वलक्ष्मणम्</del> इत्यादि ।

[ स्वार्थस्वलक्षणं ज्ञानं लक्षयेत् परिणामि च । अन्तर्वहिश्च तत्केदं प्रत्यक्षं कृतलक्षणम् ॥१६॥

१५

अन्तः स्वलक्षणस्य परमार्थतो द्वयनिर्भासप्रतितेः बहिरेकस्य स्थवीयसः प्रतिभास-नात् । तदेकं स्थवीयांसं परिणामिनमाकारं सकललोकसाक्षिकपश्रान्तं सन्दर्भयन्ती बुद्धिः अनेकान्तसिद्धिः स्वयमेकान्तं निराकरोतीति किन्नश्चिन्तया ? ]

स्वस्वछक्षणमर्थस्वछक्षणं च स्वं स्वप्रहणयोग्यं वा अर्थस्वछक्षणं कर्मतापन्नं ज्ञानं २० कर्त् परिणामि च उक्तन्यायेन स्वस्यात् निश्चित्यात् पराम्यु [पगत] परिणामं च इत्युक्तम् । क १ इत्यत्राह—अन्तर्बहिश्च इति । अन्तः स्वस्वछक्षणम् बहिः अर्थस्वछक्षणम् । ततः किं जातम् १ इत्यत्राह—तत् केदम् इत्यादि । यत एवं तत् तस्मान् कः [क]चित् बहिरन्तर्वा इदं सौगतेन उच्यमानम् किम् १ प्रत्यक्षम् । कथंमृतम् १ स्वृत्तस्वरूणं \* 'कल्पनापोद्दम-भ्रान्तम्' [न्यायवि० १।४] इति कृतं छक्षणं यस्य तत् तथोक्तम्, कचिदपि इति । यदि वा, २५ प्रत्यक्षां वस्तु कृतस्वरूषां निश्चितस्वरूषं कः इति व्याख्येयम् ।

कारिकां विवृण्वन्नाह—अन्तः इत्यादि । [६२ख] अन्तःस्वलक्षणस्य ज्ञानस्वलक्षणस्य द्वयिनिर्भासप्रतीतेः एकानेकाकारप्रतीतेः । किम् १ परमार्थतो न विपर्यासात् अन्यथामूतस्य अन्यथामहणात् । बृहिः एकस्य इत्यनेन \* ''सञ्चितालम्बनाः पञ्च विज्ञानकायाः'' इति

<sup>(</sup>१) आह्याद्यारमकम् । (२) " ' स्ता चित्रतैकस्यां न स्यात्तस्यां मताविष । यदीदं स्वयमर्थेश्यो रोचते तत्र के वयम् ।''-प्र० वा०।

परस्यं मतं न युक्तमिति दर्शयित । 'स्थवीयसः' इत्यनेन 'निरंशपरमाणुमात्रं तक्त्वम्' इति निराच्छे 'प्रतिभासनात्' इत्यतः तस्य विकल्पविषयत्वम् । ततः किम् ? इत्यत्राह—तदेकम् इत्यादि । तस्य अन्तर्वहिः स्वलक्षणस्य एकम् अनेकरूपसाधारणं स्थवीयांसम् अत एव परिणामिनम् विवक्षितेतरपर्यायवन्तम् आकारं लक्षणं सकललोकसाक्षिकम् अभ्रान्तं सन्दर्शयन्ती दुद्धिः अनेकान्तिसिद्धिः [अनेकान्ता सिद्धिः] निर्णीतिः यस्या सा तथोक्ता स्वयं वा तस्य सिद्धिः । सा किं करोति ? इत्यत्राह—स्वयम् इत्यादि । स्वयम् आत्मनैव न परेण एकान्तं निराकरोति, अनेकान्तिसिद्धेः एकान्तनिवेधात्मकत्वादिति मन्यते । इति हेतोः किं नः अस्माकम् चिन्तया एकान्त-निवेधार्ययस्थिते ?

ननु कथमेकान्तं साँ निराकरोति एकान्तिविषयानुमानेन बाधितत्वादिति चेत् १ अत्राह-१० ज्ञानम् इत्यादि ।

## [ ज्ञानं स्वार्थवलोद्भृतं स्वलक्षणिवलक्षणम् । सामान्यलक्षणं सिद्धिरनेकान्तात्त्रथेक्षणात् ॥१७॥

यथा अन्तर्वहिर्वा परपरिकल्पितलक्षणं स्वलक्षणं प्रत्यक्षलक्षणं न पुष्णाति तथैव सामा-न्यम् । कचित् प्रत्यः ।

१५ ज्ञानं स्वप्राह्मस्य अर्थस्य न लिङ्कादेः बलेन उद्भूतम् उत्पन्नम् 'अध्यक्षम्' इति यावत् । यथा स्वलक्षणिवलक्षणं निरंशक्षणिकपरमाणुम्रहणपराङ्मुखं तथा सामान्यलक्षणं सामान्यं लक्ष्यते यस्य [६३क] येन वा तत्तथोक्तं ज्ञानम् 'अनुमानम्' इति यावत् 'स्वलक्षणिवि-लक्षणम्'इति सम्बन्धः । तथा च कुतः तेन तद्युद्धेर्वा इति भावः । यथातथाशब्दावन्तरेणापि प्रतिवस्तूपमालङ्काराश्रयाणादयमर्थो लभ्यते । कुतस्तिईं तत्त्वसिद्धिः १ इत्यत्राह-सिद्धिः २० तत्त्वस्य आत्मलामः निर्णीतिर्वा अनेकान्ताद् अनेकान्तमाश्रित्यं तेन हेतुना वा । कृतः १ तथेक्षणात् अनेकान्तप्रकारेण सर्वस्य दर्शनादिति ।

कारिकां विष्टुण्वज्ञाह—यथा इत्यादि । यथा येन प्रकारेण अन्तर्बहिर्चा खलक्षणं कर्मता-पन्नं प्रत्यक्षलक्षणम् अध्यक्षप्रमाणं कर्त न पुष्णाति नगृह्णाति । कथंभूतं तत् १ इत्याह—परपरि-कल्पितं सौगतकल्पितं तथेव सामान्यं विषयिणि विषयक्ष्याच्यात् अनुमानं तत् (तन्न) २५ पुष्णाति इति । 'परपरिकल्पितम्' इत्येतदत्रापि योज्यम् । इत एतत् १ इत्यत्राह—द्रव्य इत्यादि सुगमम् । तत्त्वं न पुष्णातीति ।

अथवा, अन्यथा कारिकेयमवतार्थते-यदि सौगतकल्पितमविकल्पकं दर्शनं न कचिदिस्त तिह इदमस्तु -

\*"अस्ति ह्यालोचनाज्ञानं प्रथमं निर्विकल्पकम् ।

३० वालमूकादिविज्ञानसदृशं शुद्धवस्तुजम् ॥'' [मी० इलो०प्रत्यक्ष० इलो०११२]

<sup>(</sup>१) बौद्धस्य । द्रष्टव्यम्-पृ० २५ टि० १०। (२) निराकरोति । (३) निराचष्टे इति सम्बन्धः । (४) बुद्धिः अनेकान्त्रसिद्धिः (५) सामान्यविषयके अनुमाने । (६) सामान्य । (७) मीमांसकाभिमतम् ।

इति चेत्; अत्राह—ज्ञानम् इत्यादि । अत्रापि प्रतिवस्तूपमालङ्काराश्रयणात् यथा ज्ञानं स्वा-र्थस्य निर्दशक्षणिकपरमाणुरूपस्य बलेन उद्भृतम् अविकल्पं दर्शनम् स्वलक्षणिविलक्षणां स्वमाद्यपराङ्मुखं तथा सामान्यलक्षणां सामान्यविषयं [६३ख] स्वलक्षणिविलक्षणां स्व-विषयप्रहणपराङ्मुखम् । उभयत्र 'लक्ष्यत इति लक्षणम्' इति व्युत्पत्तेरयमर्थः । कुत एतत् ? इत्याह—सिद्धिः निर्णीतिः स्वलक्षणस्य सामान्यस्य अनेकान्ताद् अनेकान्तमाश्रित्य तथे- ५ क्षणात् तथा वा (तथैव) दर्शनात् ।

यथा इत्यादिना कारिकार्थमाह—यथा अन्तर्विहिर्वा खलक्षणं परपरिकल्पितं सौगतकल्पितं न प्रमाणसिद्धं कर्ने प्रत्यक्षलक्षणं \* ''कल्पनापोद्धमभ्रान्तम्'' [न्यायि १ १४] इत्यध्यक्षस्वरूपं कर्मतापन्नं न पुष्णाति तत्र स्वरूपासमर्पकत्वात्, तथैव परपरिकल्पितं सामान्यं तत्र पुष्णाति इति । कुत एतत् १ इत्यत्राह—क्कचित् इत्यादि । एतदपि कुतः १ इत्यत्राह—द्वव्य इत्यादि । १

इतश्च सामान्यलक्षणमनुमानादि परस्य स्वलक्षणविलक्षणमिति दर्शयत्राह—'अङ्गीकृता' इत्यादि ।

# [ अङ्गीकृतात्मसंवित्तेरविकल्पोपवर्णनम् । अनुमाद्यात्माऽविकल्पेनार्थस्याविकल्पनात् ॥१८॥

खानुभवमन्तरेण बुद्धे ने स्वार्थानुभवः । यथा ज्ञानसत्तामात्रेण अर्थानुभवे न १५ सर्वस्य सर्वदर्शित्वं संभवित तथैव अनिश्चितस्वानुभवसत्तामात्रेणापि अर्थनिश्चये तिश्चयय इति सर्वस्य सर्वनिश्चय इति 'यः स्वभावो निश्चयेन न निश्चीयते स कथं तद्विषयः स्यात् बहिरर्थवत्' यतः प्रत्यक्षमिकल्पकं भवेत् ? परतः संवेदने वा अनवस्थादेः । ]

अङ्गीकृता नैयायिकादिनिरासेन अभ्युपगता सौगतेन आत्मसंवित्तः सर्विचत्तचै-त्तानां स्वरूपगृहीतिः तस्या अविकल्पोपवर्णनं निर्विकल्पत्वादि, अनुमानादिः (मादिः) २० तस्यात्मा स्वरूपं तस्य अविकल्पो निर्विकल्पकत्वं तेन अर्थस्य क्षणक्ष्यादेः अविकल्पनाद् अनिश्चयात् अविषयीकरणात् । \* ''तत्र यः स्वभावो निश्चयैन निश्चीयते स कथं तेषां विषयः स्यात् ।'' इत्यभिधानात् इति कथं तैः अनेकान्तसिद्धेः बुद्धेः बाधनमिति भाषः ।

कारिकां विवृण्वन्नाह—स्वानुभव इत्यादि । स्वानुभवं स्वरूपष्रहणमन्तरेण बुद्धे द्वनिस्या (न स्वा)र्थस्य [६४क] घटादेः अनुभवो प्रहणं यथा येन ज्ञानसत्तामात्रेण अर्थानुभवे सैन्ता- २५ नान्तरज्ञानसत्तामात्रापेक्षयादि (यापि) तदनुभवे सर्वस्य सर्वदर्शित्वम् इति प्रकारेण न संभ-वित तथैव तेनैव अनिश्चितस्यानुभवसत्तामात्रेण अर्थनिश्चये सन्तानान्तरज्ञानतन्मात्रेणापि तैनिश्चय इति सर्वस्य सर्वनिश्चय इति प्रकारेण स्वनिश्चयमन्तरेण स्वार्थनिश्चयो न तुसंभवित इति सम्बन्धः । तथा च अनुमानम्—यत्र यस्य यदनिश्चितस्वरूपं ज्ञानं तत्र तस्य तद्पेक्षया न परमा- र्थतो निश्चित्रव्यवहारः यथा घटादौ देवदत्तस्य यज्ञदत्तज्ञानापेक्षया न तथा तद्व्यवहारः, अनि- ३० श्चितस्वरूपं च सौगतस्य सर्वत्र सर्वविकल्पज्ञानमिति । अथ स्वविकल्पस्य विवयीकरणम् अन्यस्य

<sup>(</sup>१) "सर्वं चित्तं चैत्तानामात्मसंवेदनं प्रत्यक्षम्।"-न्यायबि० १।१०। (२) आत्मान्तर । (३)

विपर्ययः ततोऽयमदोष इति चेत्; अत्राह—यः स्वभावः इत्यादि । यः स्वभावो यत्वरूपं निश्चयैने निश्चीयते स स्वभावः कथं नैव तेष्ठां निश्चयानां विषयः स्याद् भवेत् । अत्र दृष्टान्तमाह—
बहिर्श्च इव तद्वत् इति । तथा च प्रयोगः—न स्वरूपं निश्चयानां विषयः तैः तदिनिश्चयात् बहिरर्थवत् । अस्य तैद्विषयत्वे स्वलक्षणगोचरत्वं तेषामनिष्टं [स्यात्]। स्यान्मतम्—स्वरूपस्य दर्शनं बहिपर्थस्य ततो विशेष इति; नः अनिश्चितस्य क्षणिकत्ववद् दर्शनमिति कृतः ? सिद्धं फलं दर्शयन्नाह—
यत इत्यादि । यतः तस्य तद्विषयत्वात् प्रत्यक्षमित्वरूपं सर्वचित्तचैत्तानाम् आत्मसंवेदनं [६४ख]
भवेत् । यत इति वा आक्षेपे, नैव भवेत् । अथ निश्चयानां स्वभावः निश्चयान्तरैनिश्चीयत इत्यदोषः, तत्राप्याह—परतः इत्यादि । परतः अनुभवान्तरात् निश्चयान्तराच संवेदने निश्चये वा
निश्चयानाम् अनवस्थादेः आदिशब्देन अविशेष्यविशेषणस्याविशेषः सौगतवैशेषिकयोरिति ।
१० ततो यथा वैशेषिकस्य अनुभवाभावेन प्रत्यक्षादेरभावात् \*'प्रत्यक्षानुमानागमवाधितकर्मनिदेशानन्तरप्रयुक्तो हेतुः कालात्ययापदिष्टंः'' इत्ययुक्तम्, तथा सौगतस्य \*'अनिराकृतः''
[न्यायवि० ३।४०] इत्यपि , कस्यचित् निराकरणाभावादिति भावः ।

ननु सौगतस्य अन्यस्य वा एकान्तवादिनो [न] कचित् प्रत्यक्षं कृतलक्षणम्, र्तंद्वा स्वलक्षणं सामान्यलक्षणं वा न पुष्णाति । कथम्भूतं तर्हि तत् कीटशं वा स्वलक्षणं सामान्यलक्षणं वा १५ पुष्णाति इति चेत् १ अत्राह—प्रत्यक्षम् इत्यादि ।

### [ प्रत्यक्षं विद्यदं ज्ञानं प्रसन्नाक्षेतरादिषु । यथा यत्राविसंवादस्तथा तत्र प्रमाणता ॥१९॥

प्रत्यनीकधर्मसाधारणसंवित्स्वप्रमितेः असाकल्यसंभवे विषयस्वलक्षणेऽपि किन्न भवेत् इति किमाश्रित्य तत्राप्रमाणत्वम् १ प्रसन्नाक्षबुद्धेः सर्वथा संवादिनियमायोगात् २० किन्न प्रमाणमपि । दृष्टे प्रमाणान्तरावृत्तेः । उपप्छताक्षाणामपि विनेव लिङ्गलिङ्गिसम्बन्ध-प्रतिप्त्या अर्थे परिच्छिद्य प्रवृत्तावविसंवाददर्शनात् । तावता च प्रामाण्यसिद्धेः । ]

अत्रायमर्थः —यदा केनिवत् चक्कुरादिसामप्रचनुपचरितं प्रत्यक्षं प्रमाणिमध्यते तदा तत्र प्रसङ्गसाधनसामध्यात् ज्ञानत्वमापाद्यते, तथाविधप्रत्यक्षप्रमाणस्य ज्ञानत्वेन व्याप्तेः । किमर्थमिति चेत् ? तदनभ्युपगच्छतः प्रसङ्गविपर्ययात्, तज्ज्ञानं प्रत्यक्षं प्रमाणं यथा स्थादिति । यदा तु २५ केनिचद् अविशदं व्याप्त्यादिज्ञानं प्रत्यक्षमिष्यते तदा ज्ञानं विशदं प्रत्यक्षमिति साध्यते वक्ष्य-माणप्रमाणान्तरसद्भावाऽन्यथानुपपत्तेः । 'ज्ञानम्' इति एकवचनं जात्यपेक्षया सर्वविशद- [६५क] ज्ञानपरिप्रहार्थम् । कृत एतत् ? इत्यत्राह—प्रसन्नाक्षेत्रत्रादिषु प्रसन्नाक्षाः पुरुषा इतरे अप्रसन्नाक्षाः, आदिशब्देन आसन्त-आसन्तत्तरादिषुरुषपरिष्रहः, तेन यथा येन प्रकारेण यत्र

<sup>(</sup>१) निश्चयैः । (२) निश्चयस्य । (३) स्वरूपविषयत्वे । (४) "प्रत्यक्षागमविरुद्धः कालात्ययायदिष्टः"-न्यायकलि० ए० १५ । न्यायकुमु० ए० ३२० टि० ७ । (५) न युक्तम् । "स्वरूपेणेव स्वयमिष्टोऽनिसकृतः पक्षः"-न्यायवि० । (६) प्रत्यक्षं वा । (७) प्रत्यक्षम् । (८) तुलना-"यद्ययेवाविसंवादि
प्रमाणं तत्त्रया मतम् ।"-लवी० इलो० २२ । उद्भृतमिदम्-त० इलो० ए० १७० । अष्टस० ए० १६३ ।
सन्मति० टी० ए० ५९५ । (९) अनुपचरित ।

विषये विशदं तथा तेन प्रकारेण तत्र विषये 'प्रत्यक्षम्' इति सम्बन्धः, इतरत्र तदेव पमा(परो)क्षमित्यभिप्रायः। न केवलं प्रत्यक्षम् अपि तु यथा येन प्रकारेण यन्त्र प्रसन्नाक्षेतरादिषु ज्ञानेषु
मध्ये यस्मिन् ज्ञाने अविसंवादो वर्णनं (अवञ्चनम्) तथा तेन प्रकारेण तन्त्र ज्ञाने प्रमाणाता । अनेन एतत् कथयति—सर्वं संसारिज्ञानं स्वगोचरे विशदमविशदं प्रमाणमन्यथा च इत्यनेकान्तः, तथा तत्साध्यमपि तदेव पुष्णाति इति । अथ कोऽयमविसंवादो नाम? स्वार्थञ्यवसायः ५
\* "नातः परोऽविसंवादः" इति वचनादिति चेत्; स्वष्नादौ प्रसङ्गात् । तैत्रापि हि स्वार्थञ्यवसायलक्षणस्य अविसंवादस्य भावात विज्ञानं प्रमाणमिति प्रमाणेतरप्रविभागविलोपः।

स्यानमतम्—न तैत्र स्वार्थीः; बाध्यमानत्वात्, अतो न तेंद्व यवसायस्थ्रणोऽविसंवाद इति । नेंनु किमिदं बाध्यमानत्वम् ? तद् यदि प्रतिभासकान्ते ज्ञानान्तरेण बाधकेन स्वरूपापहारः असत्त्वज्ञापनं वाः तिर्हे अश्रद्धेयम् । निह् ज्ञानस्य इतरस्य वा स्वरूपमपहर्तुं शक्यम्, प्रतिभास- १० मानस्य अप्रतिभासप्रसङ्गात् । नापि असत्त्वज्ञापनम् ; जाप्रत्स्तम्भादौ प्रसङ्गात् । यदि पुनर्सतैत्र 'मिध्या वितर्कितमेतत्' इति प्रत्ययाऽभावान्नायं दोष इति मितः, सापि न युक्ता [६५ख] अस-त्येऽपि कदाचिद्धायात् सत्येऽप्यभावात् । प्रत्ययस्यापि सद्र्यत्वे समानो दोषः; अनवस्था च । अथ कालान्तरे; तदा असतः सर्वथा कोऽपहारः अन्यद्वा । तन्त स्वार्थव्यवसायोऽविसंवादः । उपलब्धस्य पुनःपुनरूपलिधः फलेन वाऽभिसम्बन्धः सँ इति चेत्; नः, तस्य श्वणिकत्वान्नाशेन १५ तदसंभवात्, स्वप्ने भावाच्च । ततो न कचिद् अविसंवाद इति ।

अत्र प्रतिविधीयते—एवं हि सर्वप्रतिभासाऽविशेषे ''प्रमाणेतरप्रविभागाऽभावाद् अर्थवत् कुतः स्वसंवेदनमात्रसिद्धिः, यतः प्रतिभासाद्वैतमन्यद्वा स्यात् ? प्रतिभासात्सिद्धौ ''; बहिर्प्यसिद्धिः । ''अत एव अत्र स्वप्नेऽपि तिसाद्धोई विश्वमेतरिवयोगः'', ''अपरत्र बहिर्प्यसिद्धेः असौगतं अगत् स्यात् । प्रतिभासविशेषः अन्यत्रापि न वार्यते । नतु बुद्धेः स्वसंवेदनमस्तु प्रतिभासनात् नान्त- २० बहिर्प्यो विपर्ययात् घटादीनामपि स्वसंवेदनात्मकत्वादिति चेत् ; तर्हि अ''यद् ग्राह्मतया ज्ञान-वपुपि प्रतिभाति तदसत् तैमिरिककेशादिवत्, 'तत्र प्रतिभाति च तथा जाग्रद्घटादिकम्'' इत्यत्र वादिनोऽसिद्धो हेतुः । 'प्रतिवादिनः सिद्ध इति चेत् ; नः 'ग्रैमाणतः तत्सिद्धौ द्वयोरिप सिद्धः,

<sup>(</sup>१) स्वप्तादावि । (२) स्वप्तादो । (३) वस्तुतः स्वार्थो । (४) स्वार्थव्यवसाय । (५) तुलना—
"कोऽयं बाधो नाम—परेण विषयाभावज्ञापनं स यदीष्यते । स्वार्थे प्रवृत्तिमज्ज्ञानमभावं ज्ञापयेत् कथम् ॥
न तावज्ज्ञानान्तरेण।भावः स्वप्रज्ञानस्यान्यस्य वा केनचित् क्रियते तत्काले तस्य स्वयमेव नांशात् । नाश्चिनिर्मालनान्नष्टे ज्ञाने बाध्यता प्रतीयते । अन्येन न हि ज्ञानेन तस्य विषयापहारोऽसत्तःज्ञापनलक्षणो बाधः"
विज्ञातीयविदुःपत्तिर्यदि वाधकमुच्यते । घटज्ञाने पटज्ञानं बाधकं किन्न युक्तिमत्"तस्माद् यथा जामःप्रत्ययः
स्वमप्रत्ययस्य वाधकः तथा विषयंयोऽपि केवलप्रहणादिति न्याय एषः ।"—प्रव्वार्तिकाल० ए० ४—७ । (६)
जाम्यत्त्रस्यमादो । (७) अविस्तवादः । (८) प्रथमज्ञानस्य । (९) पुनः पुनरुपलम्भस्य फलेन वाभिसम्बन्धस्याभावात् ।(१०) "व्यवहारमात्रमेवेदं स्वप्तास्वप्रभेदो नःम तथा प्रमाणाप्रमाणभेद इति हि वक्ष्यते ।"—प्रव्वार्तिकाल्य ए० ५ । (११) स्वसंवेदनमात्रसिद्धौ । (१२) प्रतिभासमात्रादेव । (१३) विभ्रमेतरविभागाः
भावः । (१४) जाध्रद्वस्थायाम् । (५५) ज्ञाने । (१६) जैनादिकस्य । (१७) तुलना—"यदि प्रमाणतः
सिद्धं नामःतमसिद्धं नामः प्रस्थेव आत्मनोऽपि वादिनः सिद्धत्वात्, प्रमाणसिद्धस्य सर्वेषामविविविविविवि

प्रमाणस्य कचित् पक्षपातेतरयोः अयोगात् । अंश्युपगमात् तैत्सिद्धौ न ततः कस्यचित् साध्यसिद्धिः अतिप्रसङ्गात् ,इतरथा सौगतप्रसिद्धेन उत्पादिवनाशात्मत्वेन घटवत् सुखादौ अचेतनत्वं साध्यन् सांख्यः ध में की त्तिं ना किमिति प्रतिक्षिप्तः ? [६६ क] प्रसङ्गसाधनत्वाददोषः, तथाहि— जाप्रद्घटादीनां प्राह्यत्वेन अवभासनं चेदङ्गिकियते बहिर्ध्वादिना, तिहं तेषां तैमिरिकोपछब्ध- ५ केशादिवदसत्त्वमभ्युपगन्तव्यम् , इतरथा न कस्यचिदित्येकान्त इति चेत् ;नः अस्य प्रसङ्गसाधन- छक्षणाऽभावात् । यत्र हि व्याप्याभ्युपगमो व्यापकाभ्युपगमनान्तरीयकः प्रदर्शते तत् प्रसङ्ग- साधनम् । न चेतदत्रास्ति । स्वसंघेदनैकान्ते वादिप्रतिवादिनोः स्वप्नादाविप स्तम्भादीनां प्राह्यत्वेन प्रतिभासाऽसिद्धेः कस्याऽसत्त्वेन व्याप्तिः यदभ्युपगम इतराभ्युपगमनान्तरीयकः प्रदर्शते ? पँरस्य सिद्धं सर्वमेतदिति चेत् ; उक्तमत्र 'प्रमाणतस्तिसद्धौ र्डभयोः सिद्धम् , इतरधा वर्ष्यस्यापि न सिद्धम्' १० इति । यदा च कश्चिद् गुडं विषं मारणात्मकं वा अभ्युपगम्य पुनर्मोहात् शर्करादिकमिप 'विषम्' इत्यवगच्छिति, स कि विदुषैवं वक्तव्यः—यदि '"तत् विषम्' इत्यभ्युपगच्छित तर्हि तन्न खाद्येन प्रियसे, उक्तो न भक्षियत्वा कि स्नियते वा १ ततः सिद्धं हेतुमभ्युपगच्छता अभ्युपगन्तव्य एव बहिरर्थप्रतिभासः इत्ययुक्तं विपर्ययादिति वि ।

अपि च,घटादीनां कुतः स्वसंवेदनात्मकत्वम् ? \* "यदवभासते तज्ज्ञानं यथा सुखादि, १५ अवभासन्ते च घटाद्यः, जडस्य प्रतिभासाऽयोगात्" देत्यनुमानादिति चेत्; उच्यते—जडस्य प्रतिभासाऽयोगः तंत्र प्रतिभासाभावः । तत्र यैद्ययं जडं किञ्चत् विपक्षं न प्रतिपद्यते; कथं तत्र साधनाभावमवैति ? निह्न अप्रतिपद्यभूतलस्य 'अत्र [६६ख] भूतले घटो नास्ति' इति निश्चयो भवति, अन्यथा \* "क्वाचित् देशविशेषे प्रतिपत्तृप्रत्यक्षे" इति " च वावा (वचो) न जाघ-टीति । यथा च जडेऽप्रतिपन्नेऽपि तत्र प्रैकृतसाधनाभावनिश्चयः तथा सर्वज्ञे अनुपल्य्येऽपि तत्र वक्तृत्वादिसाधना(न)भावः कथन्न निश्चीयते ? यत इदमनुमानम् "—सुगतः सर्वज्ञः परम-वीतरागो वा न भवति वक्तृत्वात् रथ्यापुरुषवत् देति । अथवा, यद्यपि जडं किञ्चित्रोप-लभ्यते तत्र तथापि साधनाभावनिश्चयः तैदैभावादिति । कुत्यत्त ? अनुपल्यमादिति चेत् । कि

विषयत्वात् "यत् प्रमाणमन्तरेण सिद्धं तत् परस्यापि न सिद्धम् ।"-अष्टशः अष्टसः ए० ३६-३७ ।

<sup>(</sup>१) परस्य अभ्युपगमात् । (२) हेतुसिद्धी । (३) 'सुखादयोऽ चेतनाः उत्पत्तिमस्वात् घटादिवत्' इत्यादिना । (४) "किंदच् वहिःस्थितानेव सुखादीनप्रचेतनान् । प्राद्यानाह न तस्यापि सकुशुक्तो द्वय- प्रहः ॥"-प्र•वा०२।२६८ इत्यादिना । "अचेतनाः सुखादयः इति साध्ये उत्पत्तिमस्वमनित्यत्वं वा सांख्यस्य स्वयं वादिनोऽसिद्धम् ।"-न्यायवि० ३(६० । प्र० वार्तिकाल० ए० ४७० । (५) घटादीनाम् । (६) अन्तरा विना भवतीति अन्तरीयकः विनाभावी, न अन्तरीयकः नाःतरीयकः अविनाभावीत्यर्थः । (७) प्रतिवादिनः । (८) वादिप्रतिवादिनोः । (५) प्रमाणतः सिद्ध्यभावे । (१०) प्रतिवादिनोऽपि । (११) शकरा-दिक्रम् । (१२) एवं कथितो वा । (१३) 'न बहिरथीं विपर्ययात्' इति । (१४) "यदेव दश्यते तदेवाभ्यु-पगम्यते । तथाहि प्रतिभासात्त्रतमेव नीलमवभासते नापरं ततः प्रतिभासच्यतिरेकेण न प्रमाणम् ततो ना-भ्युपगमः ।'-प्र० वार्तिकाल० ए० ३८९ । (१५) जडे । (१६) प्रतिभासाद्वैतवादी । (१७) जडे । (१८) "तत्रानुपलब्धियया न प्रदेशविशेषे कविद् घटः = कविदिति प्रतिपत्तृप्रत्यक्षे कविदेव प्रदेशे इति"-न्याय-वि०, टी०२।३ । (१९) 'प्रतिभासमानत्वात्' इति । (२०) मीमांसकोक्तं न भवेत् । (२१) जडाभावात् ।

पुनः सर्वज्ञोपलम्भोऽस्ति ? भोऽयम् 'अनुपलम्भमात्रात् सर्वज्ञाभावमनिच्छन् तैत एव जडाभाव-मिच्छति' इति स्वेच्छावृत्तिः, सर्वज्ञवत् जडस्यापि केनचिदुपलम्भाऽविरोधात् । ततो धर्म की त्तिं ना यदुक्तम् [तद्युक्तम् ]

> \*''यस्याऽदर्शनमात्रेण व्यतिरेकः प्रसाध्यते । तस्य संशयहेतुत्वात् वेषयत्तदुदाहृतम् ॥'' [प्र० वा० २।१२ ] इति । ५

तदभ्यपगच्छता अदृष्टे जडे न साधनाभावोऽभ्यपगन्तव्यः । प्रज्ञा कर गुप्त स्तु \* ' तत्कार्ये कारणे वाऽप्रतिपन्ने न कारणकार्यभावनिश्रयः परचैतन्ये वाऽविषयीकृते न तस्य स्वदृष्टे वृत्तिः निश्चीयते'' इति वदन् जडेऽदृष्टेऽपि हेत्वभावं प्रत्येति इति कथमनुन्मत्तः 😲 नन तेंस्मिन्नप्रतिपन्नेऽपि 'स्वतो वा परतो वा जबस्य प्रतिभासः स्यात्' इत्यादिविचारात् साधनाऽ-भावः प्रतीयते इति चेत् : उच्यते-यर्थयं न प्रमाणम् , कथमतः कचित् कस्यचित् विधिप्रति- १० षेधयोः सिद्धिः अतिप्रसङ्गात् ? प्रमाण[६७क]त्वेऽपि न प्रत्यक्षम् ; परामर्शात्मकत्वाद् विचा-रस्य, तद्विपरीतत्वार्कं अध्यक्षस्य । भवतु वा तथापि न तत् स्वयमविषयीकृते विपक्षे साधना-भावभवैति तथाविधे अन्यथा परलोकादौ तत्सन्तानाभावमवैति इति यदुक्तं ध र्म की र्त्ति ना वि नि श्र ये \* "तदेव तत्र नास्ति, तत एव तदभावसिद्धिः इत्ययुक्तम्" इति प्रवते । नाष्य-नुमानम् : अलिङ्गजत्वात् । अपि च, अ''यावान् कश्चित् प्रतिपेधः स सर्वोऽनुपलब्धेः, अप्र- १५ तिषिद्धोपलम्भस्याभावासिद्धेः" इति वैचनात् , तत्र तदभावः अनुपलम्भात् प्रत्येयः । एवं चेत्तर्हि यद्ययं विकारः (चारः) अनुमानात्मकः स्वभावानुपल्लम्भजनित इध्यते; युक्तं प्रतिभासस्य पक्षयोर्घटादिसुखाद्योः उपरुव्धस्य ततः क्रचिज्ञडे विपक्षे अभावसाधनम् , किन्तु जडस्य <sup>१</sup>निषेध्य-विविक्तस्य प्रतिपत्तिरभ्यपगन्तव्या <sup>36</sup>तस्या एव <sup>31</sup>तद्गुपलम्भात्मकत्वात् घटविविक्तम् तलप्रतिपत्तेः घटानुपलम्भात्मकत्ववत् । न च सेष्यते परेण । अथ च स्वभावविरुद्धहेतुः ज(तुज)नितः : २० तर्हि कः तद्विरुद्धो हेतुः ? जडत्विमति चेत् : तद्ववित्रत्तौ कस्य तेन विरोधः व्रतीयताम् ? अन्यथा अहुइयात्मनामेव तेषां तद्विरुद्धानां च सिद्धिः असिद्धिर्वा वेदितव्या \* " अन्येषां विरोधकार्य-कारणभावाभावासिद्धेः" न्यायविव २।४७ इतंत्रस्य विरोधः ।

'नतु च सुखादौ प्रतिभासो ज्ञानत्वेन व्याप्तः प्रतिपन्नः, ज्ञानत्विविरुद्धं च जाङ्यम् , ततोऽस्मान्त्रिवर्त्तमानं ज्ञानत्वं स्वव्याप्यं प्रतिभासमादाय निवर्तत इति व्यापकातु [६०स्व]पलव्धि- ५५ जनितोऽयम्' इत्यपि वार्त्तम् ; अतिप्रसङ्गो हि एवं स्थात् । शक्यं हि वक्तुं कविद् रथ्यापुरुषे वक्तृत्वादेः असर्वज्ञत्वं व्यापकं प्रतिपन्नं सर्वज्ञत्वेन विरुद्धम् , अतः <sup>33</sup>तित्रवर्तमानं स्वव्याप्यं

<sup>(</sup>१) बौद्धः । "सर्वज्ञो वक्ता नोपलभ्यते, इत्येवस्प्रकारस्यानुपलस्भस्य अदृश्यात्मविषयत्वेन सन्देहहेतुस्वात् ।"-स्यायवि० ३।७०। (२) अनुपलस्भमात्रात् न तु दृश्यानुपलस्भात् । (३) "सन्दिग्य-विषयत्यानृक्तिकत्वं शेषवदुच्यते प्रतिबन्धाभावादित्यर्थः ।"-प्र० मनोरथ० । (४) जडे । (५) विचारः । (६) निर्विकल्पकत्वेन अविचारकत्वात् । (७) अविषयीकृते । (८) "यावान् कृष्टिचत् प्रतिषेधः स सर्वोऽन्तुपलस्थेः"-प्र० वार्तिकाल्ड० पृ०५२०, ६३८ । (९) निषेष्यः प्रतिभासः । (१०) प्रतिभासविविक्तज्ञक्षप्रति-पत्ते रेव । (११) प्रतिभासानुपलस्भात्मकत्वादिति भावः । (१२) अदृश्यात्ममामेव । (१३) असर्वज्ञत्वम् ।

वक्तृत्वादिकमादाय निवर्तत इति वक्तुरसर्वज्ञत्वसिद्धिरिति । ततो यथा न वक्तृत्वादेः असर्वज्ञात्वेन व्याप्तिः तथा न ज्ञानत्वेन प्रतिमासस्य । अथ जहेन विरोधादस्यं तेनं व्याप्तिः, तर्हि अन्योऽन्यसंश्रयः—सिद्धे हि जहेन अस्य विरोधे तेन व्याप्तिः, अस्यां च सिद्धायां तेन विरोधः सिध्यति
इति । ततो वक्तृत्वादिवन् शेर्षवानयं हेतुरिति स्थितम् । अथ प्रतिपद्यते किञ्चित् जहम् ;तेनैव
' 'प्रतिभासात्' इत्यस्य हेतोव्यभिचारः । मा वा भूद्यं दोषः, तथापि अतो हेतोर्जायमानमनुमानं
स्वतोऽर्थान्तरं साध्यं न चेद् विषयीकरोतिः, कथं तत्र प्रमाणम् अतिप्रसङ्गात् ? अ''भ्रान्तिरिष्
सम्बन्धतः प्रमा'' 'इति चेतः, नन्वत्र हेतुसाध्ययोः तादात्म्यलक्षणः सम्बन्धः हेत्वनुमानयोः
कार्यकारणलक्षणः, अन्यस्यासंभवात् । ततः किम् ? यथैव योग्यतया हेतुः अनुमानं स्वसमानकालमन्ययामूतं वा जनयति तथैव ज्ञानम् अर्थं तथाविधं यदि गृह्णाति को विरोधः सर्वस्य समरि० त्वात् ? अथात्र कश्चित् कार्यकारणभावलक्षणः अन्यो वा सम्बन्धो नेष्यतेः तर्हि—

### \*''लिङ्गलिङ्गिधियोरेवं पारम्पर्येण वस्तुनि । प्रतिबन्धात् तदाभासशून्ययोरप्यवञ्चनम् ॥''[प्र० वा० २।८२] इति प्रक्ते।

व्यवहारेण तदिभधानाद्दोष इति चेत् ; कोऽयं व्यवहारो नाम ? सम्बन्धा-[६८क] भावेऽपि तैद्विकस्प इति चेत् ; कथं तैद्दर्शितात् सम्बन्धात् अनुमानं प्रेक्षकारिणः कुर्वन्तु ? कृताद्वा १५ भीवतः साध्यमनुमिन्वन्तु ? सर्वतः ईश्वराद्यनुमानात् सर्वस्य स्वार्थसिद्धिप्रसङ्गात् तैत्कस्पनायाः सर्वत्राऽविशोधात् । यथैव च सोगतेन व्यवहारिनिमित्तमग्न्याद्यनुमानं स्वमतसिद्धये विश्वकुरुमिव (निष्फलमेव) कक्षीकियते तथैव ईश्वरादिवादिनापि सौगतानुमानम् । तन्न साध्यसम्बन्धात् तदन्तुमानं प्रमाणम् ।

एतेन 'समारोपव्यवच्छेदकरणात् तत्तत्र श्रमाणम्' <sup>1</sup>ंइति निरस्तम् ; स्वसमानासमान-२० काळसमारोपव्यवच्छेदकरणवद् विज्ञानस्य अर्थप्रहणं न विरुध्येत ।

यत्पुनरुक्तं परेण-अ''अनुमानं सहकारिकारणं प्राण (प्राप्य) ।पूर्वः समारोपक्षणः स्वकार्यं ''तत्क्षणम् ''उत्तरतत्क्षणजनने अक्षमं जनयति ।'' इति; तद्य्येतेन दूषितम् ; कार्यकारण-भाववद् प्राह्यप्राहकभावसिद्धेः । संवृत्या ततस्तत्त्येति चेत् ; 'तैत एव जडस्यापि प्रतिभासा (स) भावात् प्रत्यक्षतः पक्षवाधा किन्न स्यात् १ परमार्थतः तद्व्यवच्छेदकरणमपि दुर्लभम् । संवृतिसिद्धे न २५ 'तैंत्करणेन अनुमानं प्रमाणं न 'तेंया सिद्धे न घटादिनाइच (जाड्य) प्राह्मित्यक्षेण पक्षवाधनमिति

<sup>(</sup>१) प्रतिभासस्य । (२) ज्ञानत्वेन । (३) सन्दिग्धविपक्षच्यावृत्तिक इत्यर्थः । (४) "म्रान्तिरिं च वस्तुसम्बन्धेन प्रमाणमेव"-म० वार्तिकाल० ३।१७५। "तदाह न्यायवादी-भ्रान्तिरिं सम्बन्धतः प्रमा।"-न्यायि० धर्मो० ए०७८। उद्धृतमिदम्-"भ्रान्तिरिं अर्थसम्बन्धतः प्रमा"-तस्वोप०ए०३०। सन्मति० टी० ए० ४८१। "अर्क्सस्तद्महो भ्रान्तिरिं सन्धानतः प्रमा"-षड्द० वृह० ए० ४१। (५) भिन्नकालं वा। (६) सम्बन्धकल्पना। (७) व्यवहारद्धितात्। (८) प्रमार्थतः। (९) व्यवहारात् सम्बन्ध-कल्पनायाः। (१०) "प्रत्यक्षानन्तरोद्भृतसमारोपनिवारणात्। इष्टं तु लेक्किं ज्ञानं प्रमाणम् ""-तस्वसं० इलो० १३०२। (१९) समारोपक्षणम्। (१२) तृतीयसमारोपक्षण। (१६) संवृत्या एव। (१४) समारोप्प्यवच्छेदकरणेन। (१५) संवृत्या सिद्धेन।

किं कृतो विभागः ? अथ अनुमानेन अस्य प्रस्यक्षस्य वाधनात् नानेन पक्षवाधनम् ; अने-नाष्यनुमानस्य वाधनात् न तेन तद्वध्यवच्छेदकरणिमिति समानम्। ततो धटादिज्ञानत्वे अनुमान-मिच्छता प्रमाणं तद्विषयमभ्युपगन्तव्यम्। तत्स्वतो भिन्नं भावतोऽनुभवित न [६८ख] ज्ञानान्तरं जैडमर्थमिति स्वेच्छाविरचितदर्शनप्रदर्शनमात्रम्।

ततो निराकृतमेतत्-\*''यदि भिन्नकालो ज्ञानेन अर्थोऽवगम्यतेः अविशेषाद एकस्य ५ तथाविधाञ्चेषार्थावगमत्रसङ्गः। अथ समकालः; सम्बन्धाभावात् किं केनावगम्यते ? नीला-दिना वा ज्ञानगवगम्यतं । गृहीतिकरणाद् विज्ञानं तस्य ग्राहकमिति चेत् ; नः अस्याः र्तंतोऽमेदे ज्ञानं नीलादिः त[ज्ज]न्यत्वाद् उत्तरज्ञानवत् । मेदे ज्ञानं नीलादिः गृहीति च (इच) परस्पराऽसम्बद्धं त्रितयमिति कि केन गृह्यते ? पुनस्तयापि तँदन्सरकरणे अनवस्था ।'' इत्यादि । कथम् ? प्रकृतेऽपि समत्वात् । यदि पुनस्तद्नुमानं प्रमाणं नेष्यते; कुतः रेष प्रकृततत्त्वसिद्धिः १ 'प्रत्यक्षात्' इत्यपि नोत्तरम् ; र्ततो विवादस्यानिवृत्तेः । ननु यथा सुखादयोऽ-विद्यमानावे (नवे) दकाः प्रतिभासमानाः प्रत्यक्षसिद्धस्वसंवेदना उच्यन्ते तथा घटाद्य इति चेत्; यद्येवं लभ्येत, कृतं स्यात्, तत्तु न लभ्यम्, 'घटमहं वेद्यि, पटमहं वेद्यि' इति अहमह-मिकया प्रतीयमानप्रत्ययवेद्यतया सर्वदा तेषाम् <sup>%</sup> अकरासवात् (अवभासनात्)। न च तथावभा-सनादन्यत् स्वसंवेदनेऽपि शरणमस्ति । "परदुर्णयः प्रागेव चिन्तितः । तदेवं स्वसंवेदनवत् प्राह्मा- ९५ कारस्यापि प्रतिभासभावात् स्वप्नेतरप्राह्याकारयोरिव तयोः समानः सर्वथा धर्मभावोऽस्त । तथापि स्वसंवेदनस्यैव परमार्थत्वे जामद्माह्याकार एव परमार्थः तथा स्यादिति स्वार्थव्यवसायोऽविसंवादः नातिव्यापकः । [६९क] \* "दृष्टस्य पुनः प्राप्तिरविसंवादः ।" इत्यत्र यदुक्तम्- \* "क्षणि-कत्वेन नाशात् न तस्य तत्त्राप्तिः'' इति; तत् अ''प्रतिभासैक्यनियमे'' [सिद्धिवि०१।१०] इत्यादिना निरस्तम । २०

यद्याप्युक्तम्-दृष्टस्य प्राप्तिः स्वप्नेऽप्यस्तीति <sup>१२</sup>तत्रापि दर्शनं प्रमाणं स्यादितिः, तत् प्राह्यप्र-तिभासेऽपि समम् । ततः सुक्तम्-'यथा यत्राविसंवादः तथा तत्र प्रमाणता' इति ।

'विशादम्' इति प्रत्यक्षिविशेषणमयुक्तं निवर्त्याभावात् । सामान्येऽनुमानादि दूरपाद-पादौ अवयविज्ञानमपि विशदं स्वविषयप्रहणस्क्षणत्वात् <sup>93</sup>, वै(अवै)शद्यध्यवहारः पुनः विशेषा-वयवाप्रहणकृतः' इत्येके । ध्यामस्तिताकारस्य नीस्तावाकारवत् बुद्धयाकारत्वेन यस्तुत्वात् न २५ '\*तद्पेश्चया किञ्चिद् विज्ञानमविशदम् , बाह्यं तु न तस्य विषयः इति न तत्र तद्विशदमन्यथा या । एतेन अर्थाकारत्वमस्य चिन्तितम् ; अनर्थाकारत्वे न तत्र ज्ञानं प्रमाणं विसंवादकत्वात् अतः 'अविसंवादः' इत्येवास्तु इत्यपरे ।

अत्रोच्यते-विशेषावयवाग्रहणाद् गृहीतेऽप्यस्पष्टताव्यवहारः इत्ययुक्तम् ; न खलु "अन्य-

<sup>(</sup>१) स्वस्मात् । (२) अनुभवति । (३) भिन्नकाल्य्वाविशेषात् । (४) इत्यतिप्रसङ्गः । (५) गृहीतेः । (६) नील्यदेः । (७) गृहीत्यन्तरकरणे । (८) प्रस्यक्षात् । (९) न विद्यते भिन्नो वेदको येपां ते, स्वसंविदिता इति यावत् । (१०)ध्यादीनाम् । (११) परस्य दुर्णयः दुरिभप्रायः । (१२) स्वमरद्यार्थेऽपि । (१३) वैशद्यस्य । (१४) ध्यामिलताकारापेक्षया । (१५) विशेषावयवस्य ।

स्याग्रहणे अँन्यत्र तद्व व्यवहारः, इतरथा घटाग्रहणे गृहीते पटे तद्व व्यवहारैः स्थात् । जातिसद्वतोः अवयवावयविनोश्च भेदैकान्ते सम्बन्धाभावात् । ततो मण्याद्यन्तरितसूत्राद्वित् स्वत एवाविहादं ज्ञानिमत्युन्नेयम् । ।

यत्पुनरेतत्—'ध्यामिलताकारस्य' इत्यादि; तत्र न सारम्; सारूध्याऽभावात् । तत्प्रति-५ ज्ञायाः प्रत्यक्षवाधनात् । अहमहिमिकया अर्थप्राहिणो ज्ञानस्य निराकारस्य [६९ख] स्वसंवे-दनाध्यक्षसिद्धत्वात् , न चासौ आकारः तत्र प्रतिभासाद् बहिर्युक्तः, तत एव अनुगताकारोऽपि स्यादित्यसौगतमशेषम् । एवमपि यथा चन्द्रादिद्वित्वादावसिति विशदं ज्ञानं तथा तदाकारेऽपि इति न किश्चिदविशदं नामेति चेत्; तत् न चन्द्रादौ द्वित्वादिवद् धर्मिणापि विसदगत्र नु धर्नि-ण्यष्य (धर्मिण्यविशदम् अत्र तु धर्मिण्यप्य)विशदम् । न चैतावता न कस्यचिद् प्रहणम्; अनुमा-श्वात् तत्त्वसिद्धिप्रसङ्गात् , तथा च कुतो हेतुफलभावाद्यभावसिद्धिर्यतः प्रतिभासाद्वैतम् ? अनुप-लम्मादिति चेत्; किर्मैयं तत्प्रतिबद्धः कचित् प्रतिपन्नो येनैवं स्यात् ? तथा चेत् ; कथमनुमानं प्रमाणं नेष्टं स्यात् ? 'तदिच्छति, तत्त्वविषयं न' इति विरुद्धम् । ततोऽविशदानुमाननिवृत्त्यर्थं विशाद्यहणम् । तथा 'यावान् कश्चिद् धूमवान् प्रदेशः स सर्वोऽप्यप्रिवान्' इत्यादि व्याप्ति-ज्ञाननिवृत्त्यर्थं च । नहि तैद् विशदम् , अनुमानप्रतिभासाविशिष्टप्रतिभासत्वात् । तथापि तथा १५ तदभ्युपगमे न किश्चिद्दविशदं भवेत् ।

एतेन अकस्माद् धूमदर्शनाद् अग्निरत्रे वि (त्रेति) ज्ञानं विन्तितम् ।

मनोऽक्षार्थसिन्निकर्षजत्वादिविशदमि व्याप्तिज्ञानं प्रत्यक्षानं (?) प्रत्यक्षम् इत्येके । कृतः पुनः तत्तज्ञानं ज्ञानम् (तज्ज्ञानं प्रत्यक्षम् ? प्रत्यक्षं तज्ज्ञानम् ) इन्द्रियार्थसिन्निकर्षजं (ज) ज्ञानत्वात् चक्षुरादिजनितरूपादिज्ञानवदिति चेत् ; नः अनुमानादिज्ञानेन ' व्यभिचारात् । २० अस्यापि पक्षीकरणे कृतः अध्यक्षाद् भेदः ? \* 'प्रत्यक्षाऽनुमानोपमानशब्दाः प्रमाणम्' [न्यायस्० १।१।३] इति यतः [७०क] ''संख्या व्यवतिष्ठेत । अध इन्द्रियस्य अर्थेन साक्षान् सम्बन्धमन्तरेण भावात् रे तेतोऽस्य भेदः; तथा व्याप्तिज्ञानस्यापि स्यात् । निह तदिपि तस्य अतीनानागतवर्त्तमानार्थेन तैया सम्बन्धात् जायते, विरोधात्। सम्बन्धसम्बन्धः '' ' अन्यत्रापि स्वार्यते । लिङ्गादिहेतुत्वाद् भेदे दृष्टसाधम्यात् साध्यसाधनमुपमानं प्रमाणान्तरं स्यात् , दूरादिज्ञानं २५ च सर्वस्मादध्यक्षते इति निरूपयिष्यते। ततो वैश्वचादेव ततोऽस्य भेद इति स्क्तम् - 'विशादभेव ज्ञानं प्रत्यक्षम्' इति ।

मा वा भूदस्य तन्निवर्त्थम् , तथापि**\*''इन्द्रियार्थसिककोत्पन्नम्''** [न्यायसू०१।१।४] <sup>१०</sup>इत्यादेः परकीयस्य प्रतिषेधार्थम् अध्यक्षस्य 'विशादम्' इति विशेषणम् । 'विह्रक्षणे हि

<sup>(</sup>१) गृहीते । (२) अस्पष्टताच्यवहारः । (३) अविद्यमाने । (४) अनुपलम्मः । (५) अभावाविना-भाविति । (६) व्यासिज्ञानम् । (७) अविदादमिप प्रत्यक्षमितिः प्रज्ञाकरमत्तम्—"एतक्कानुमानज्ञानं क्रचिद् प्रत्यक्षं क्षचित्तु प्रत्यक्षमेव अकस्माद् धूमादिनिप्रतिपत्तौ । निह्न पूर्वानुभृतकल्पनास्ति ।''-प्र० वार्तिकाल० ३।२८८ । (८) 'प्रत्यज्ञानं' इति द्विलिखितम् । (९) नैयायिकाः । सामान्यलक्षणाप्रत्यासस्या धूमत्वेन अखिलधूमानाम् अग्नित्वेन च निखिलाग्नीनामलौक्किधंसिन्नकर्षेण ज्ञानसम्भवात् । (१०)तदिष एरम्परया इन्द्रियार्थसिन्नकर्पेजम् । (११) प्रमाणसंख्या । (१२) अनुमानस्य । (१३)प्रत्यक्षात् । (१४) साक्षात् । (१५) परम्परास्तम्बन्धः । (१६) अनुमानेऽपि । (१७) पृथक् प्रमाणं स्थादिति भावः । (१८) अव्यपदेश्य-मन्यभिचारिज्यवसायात्मकं प्रत्यक्षभिति श्रीषः । (१९) सिन्नकर्षास्मकप्रत्यक्षलक्षणे ।

सुस्रादिसंवेदनमध्यक्षं न भवेन् तङ्क्षणिवरहात् । अप 'तदिष' इन्द्रियार्थसिन्नकर्षजं तत्त्वात् चक्करादिजिनतिरूपादिज्ञानवत्' इत्युच्यते ; तन्न ; तथाप्रतीतिविरोधात् । न खलु 'पूर्वमुत्पन्नैः सुस्रादिभिः इन्द्रियस्य सन्निकर्षे 'तत्संवेदनमुपजायते' इति प्रतीतिरिक्ति, यूनः कान्तासमागमे संवेदनस्य आह्रादनाकारात्मनः 'तथानुभवात् , 'स्वसंवेदनाध्यक्षवाधितः परपक्षः । हेतुत्रच सुखादि-संवेदनवेदनेन व्यभिचारी । तस्यापि पश्चीकरणे 'अनवस्थादिप्रसङ्गः' इति प्रतिपादिष्यत्वते । कथम् १ ५ \* ''सिद्धं यन्न परापेक्षम्'' [सिद्धिवि०१।२३] इत्यादिना । एतेन सत्यस्वप्रज्ञानं व्याख्यातम् । \* '''सदसद्वर्गः कस्यचिदेकज्ञानारुम्बनम् अनेकत्वात् पश्चाङ्गुरुवत्'' इत्यादिना अनुमितम-ध्यक्षं 'पररुश्चणेन कथमनुगृहीतम् १ इन्द्रियार्थ[७०ख]सिन्नकर्षजत्वादिति चेत् ; कथमशेषं सदसद्वर्गं युगपद् विषयीकरोति १ न खलु मनसः अन्यस्य चे(वे)न्द्रियस्य युगपत् सर्वार्थसन्निकर्षोऽस्ति विप्रतिषेधात् । सम्बन्धः '(सम्बन्धसम्बन्धः) प्राणभूनमात्रस्य, ततः तस्यापि तज्जानं १० भवेत् । विशिष्टादि (ह)ष्टसहकारिनियमकल्पनावि (पि) पापीयसी; भेदैकान्ते 'दसमवायाऽविशेषतः अदृष्टस्यापि नियमाऽसिद्धे । तन्त इन्द्रियार्थसन्निकर्षजं 'तिज्ज्ञानमिति कथन्न प्रकृतो दोषः १ 'चश्चर्जनितं रूपज्ञानं च इन्द्रियार्थसन्निकर्षमन्तरेण भावात्' इति प्रतिपादिष्यते \* 'पृद्यत्येव हि सान्तरम्' [सिद्धिवि० ४।१] इत्यादिना ।

यत्पुनरेतत्—\*"संप्रयोग" [मी०द० १।१।४] ैं इत्यादि ; तदप्येतेन नोत्सृष्टम् । १९ इन्द्रियवृत्तिः प्रत्यक्षम् इति <sup>१३</sup>सांख्यः ; सोऽप्यनेन इतोत्तरो द्रष्टव्यः; स्वसंवेदनादौ तदन् संभवात् । किञ्च, तैमिरिके तद्वृत्तियदि प्रत्यक्षम् ; तदाभासविद्योपः। यथार्थक्कानहेतुरिति चेत् ; न ; तथाविद्येषणाभावात् । अचेतनं प्रत्यक्षमन्यद्वा प्रमाणं न इति वर्चितम् । ततः साधूक्तम्— भित्यक्षं विद्यादं ज्ञानम् इति । नतु च—

\*''एकस्यार्थस्वभावस्य प्रत्यक्षस्य सतः स्वयम् । कोऽन्यो न दृष्टो भागः स्यादु यः प्रमाणैः परीक्ष्यते ॥'' [प्र०वा० ३।४२]

२०

<sup>(</sup>१) सुखादिसंबेदनमि । (२) सुखादिसंवेदनम् । (३) स्वसंविदितस्य । (४) अतः । (५) सद्धर्गः द्रव्यगुणकर्माणि सत्तासम्बन्धिःवात् । असद्धर्गः श्रव्यते सामान्यविशेषसमवायाः प्राध्वाः । (६) सर्व- इप्रत्यक्षम् । (७) नैयायिकोक्तसन्निकर्षज्ञरूपप्रत्यक्षरूक्षणेन । (८) आत्मा सर्वायैः संयुक्तः, आत्मसंयुक्तं मनः हन्द्रियाणि च अतः परम्परासम्बन्धः सर्वायैः स्यात् । (५) अदद्यारमनोः सर्वथा भेदे । (१०) समवायस्य च व्यापकत्वात् सर्वात्मोः तत्वसम्बन्धहेतुः स्पादिति भावः । (१९) सर्वज्ञानम् । (१२) "सत्त्रसम्योगे पुरुषस्येन्द्रियाणां बुद्धिजन्म तत्वत्यक्षमनिमित्तं विद्यमानोपलम्भनत्वात् ।"-मी० द० ११४ । (१३) "इन्द्रियप्रणालिकया वाद्यवस्त्परागात् सामान्यविशेषात्मनोऽर्थस्य विशेषावधारण्पप्रधाना वृत्तिः प्रत्यक्षम्"-योगद् व्यासमा० पृ० २७ । "विषयैश्चित्तसंयोगात् बुद्धीन्द्रवप्रणालिकात् । प्रत्यक्षं साम्प्रतं ज्ञानं विशेषस्यावधारकम् ॥२३॥"-योगकारिका । (१४) तुल्जना-"श्रोत्रादिवृत्तिः भ्रान्तेऽ-पि न हि नाम न विद्यते । न च ज्ञानं विना वृत्तिः श्रोत्रादेरुपपद्यते ॥"-प्र० वार्तिकाल० प्र० ३४० । "श्रोत्रादिवृत्तिः प्रत्यक्षं यदि तैमिरिकादिषु । प्रसङ्गः किमतद्वृत्तिस्तिद्विकारानुकारिणी ॥"-न्यायिष० १। १६५ । प्र०समु० ए० ६४ । तत्वोप० ए० ६९ । न्यायवा० ए० ४३ । न्यायवा० ता० दी० ए० १५५ । २३३ । न्यायमा० ए० १० । तत्वोप० ए० १५ । न्यायक्षक वृ० ए० १०७ । पद्धद् ० वृह० ए० ४९ । प्रमेयक० ए० १९ । प्रमाणमी० ए० २४ ।

इति न्यायात् प्रमितस्याऽप्रमिताम (तभाग) स्याभावात् कथमुच्यते-'यथा यन्नाऽविसं-वादः तथा तत्र प्रमाणता' इति चेत् ; अत्राह-प्रत्यनीक इत्यादि । प्रत्यनीका अन्योन्यं विरुद्धा ये धर्मा विश्वमेतर-विकल्पेतर-संशयेतर-प्राध्यपाहकसंवित्त्यादयः [७१क] ते द्धा (तेष्वेद्धा) साधारणी या संवित् तस्याः स्वप्रमितेः स्वपरिच्छित्तेः असाकल्यसंभवे खण्डशः संभवे अङ्गीकि-५ यमाणे । एतदुक्तं भवति-विरुद्धधर्माध्यासभयादु एकस्य प्रमितेतररूपद्वयं नेष्यते, स च तैद्ध्यासः अन्यथापि जात इति परं तस्याः स्वप्रमितेः असाकस्यसंभवोऽभ्यपेयः तस्मिन् वा इति । किम् इत्याह-विषयस्वलक्षणेऽपि । द्विविधो विषयैः सामान्यं स्वरुक्षणं च । तस्मात् सामान्ये करिपते तैदभावेऽपि न सौगतस्य दोष इति स्वलक्षणप्रहणं तत्रापि, न केवलम् उक्तसंविदः किन्न भवेत इति किम् निमित्तमाश्रित्य नाना (तत्र) विसंवाद (दान् अ)प्रमाणस्वम् तिमिरादिज्ञानस्य (नक्क) १० कथब्रित् चन्द्रत्वादिना संवादात किन्न प्रमाणमिति, न केवलमप्रमाणमेव । यदि च कथिब्चिद् विसंवादात तैंदप्रमाणमेव: तर्हि परस्य न किञ्चित् प्रमाणं स्यादिति दर्शयसाह-प्रसन्न इत्यादि । प्रसन्तानि निर्दोषाणि करणभूतानि अक्षाणि यस्याः बुद्धेः तस्या अपि न केवछं तिमिरबुद्धेः सर्वथा सर्वेण नीलादिना इव क्षणक्ष्यादिप्रकारेण संवादिनियमाऽयोगात कारणात् किस्न कथ-किवत संवादात प्रमाणमणि भवेदिति । कुतस्तन्नियमाऽयोग इति चेत् ? अत्राह-हष्टे प्रमाणा-१५ न्तरावृत्तेः । दृष्टे दर्शनेन विषयीकृते शब्दादौ धर्मिणि प्रमाणान्तरस्य क्षणक्षयाद्यनुमानस्य आ समन्तात् वृत्ते: तन्नियमाऽयोगः ततः 'तद्' इति पदघटनात् । इदमत्र तात्पर्यम्-यदि दर्शनं शब्दत्वादिवत् [७१ख] नाशादावपि संवादकम् , तर्हि तदनुमानं ैसंवृतिवदप्रमाणम् । अथ विसंवादकम्; तत्रास्तु प्रकृतवद् अप्रमाणमेवेति धर्माद्यसिद्धेः क्रुतः प्रमाणान्तरवृत्तिः ? अस्ति च, ततः प्रकृतमिति ।

२० अत्राह-प्रज्ञा कर गुप्तः-\* "यत एव दृष्टे प्रमाणान्तरवृत्तिः अत एव शब्दादिवत् अणश्चयादेरिप दर्शनम्, अन्यथा दर्शनस्य क्षणिकत्वानुमानेन तस्य वा दर्शनेन वाधनं स्यात्।" इति; तस्य विष्ठुताक्षः शुक्छं शङ्कं पीतं पदयन् प्रतिपन्नव्यभिचारो यदैवं करोति 'शुक्छोऽयं शङ्कत्वात् पूर्वदृष्टशङ्कवत्' इति, तदा तद्दर्शनं शङ्कत्ववत् शुक्छतामिप पदयेत्। शक्यं हि वक्तुं यत एव विष्ठुताक्षदर्शने दृष्टे प्रमाणान्तरं शुक्छताविषयं प्रवर्तते तत एव तत् शुक्छ- २५ तामवैति, अन्यथा तद्दर्शनेन प्रमाणान्तरस्य अनेन वा तस्य बाधनं भवेत्। न चैवम्। न हिमाछो (हिमाछयो) डाकिन्या भक्ष्यते। अथ पीततामात्रे तस्याने[न] बाधनमिष्यते; न; सर्वात्मना धर्माशसिद्धिप्रसङ्गात्, तथा प्रकृतेऽपि इष्यतामिति साधूक्तम्-प्रसन्नेत्यादि।

यत्पुनराईं स एव-'अप्रतिपन्नव्यभिचारः तैमिरिकः तज्ज्ञानात् प्रवर्तमानो विसंवाद्यते'

<sup>(</sup>१) विरुद्धभाष्यासः । (२) "यदाह-निह स्वसामान्यलक्षणाभ्यामपरं प्रमेयमस्ति । स्वलक्षण-विषयं प्रत्यक्षं सामान्यलक्षणविषयमनुमानमिति ।"-प्र० वार्तिकाल पृ०१६९ । "स्वसामान्यलक्षणाभ्यां भिन्नलक्षणं प्रमेयान्तरं नास्ति ।"-प्र०समु॰ दृ०पृ०४ । (३) अविसंवादाभावेऽपि । (४) तिमिरादिजन्यद्वि-चन्द्रादिज्ञानम् । (५) विकल्पज्ञानवत् गृहीतप्राहिःवादप्रमाणं स्यात् । (६) "येन न कदाचिद् व्यभिचार उपलब्धः स यथाभिषेते विसंवादात् विसंवाद्यत् एव । यस्तु व्यभिचारसंवेदी स विचार्यं प्रवर्तते । संस्थानमात्रं तावत् प्राप्यते, परत्र संदेहो विपर्ययो वा ततोऽनुमानं संस्थाने ""-प्र० वार्तिकाल । राष्ट्र

इति न कथिक्वदिष तत्प्रत्यक्षम् , प्रतिपन्नव्यभिचारस्तु 'प्रतिभासोऽयम् अभिमतसंस्थानवान् पूर्वरृष्टेवंप्रतिभासवन्' इति पर्याछोच्य प्रवर्त्तते इत्यनुमानमेव तत्राविसंवादकम् । तदुक्तम्—

.क्र''ममैत्रं प्रतिभासो यः न स संस्थानवर्जितः । एवमन्यत्र [७२क] <mark>इष्टत्वात्अनुमानं तथा स</mark>ति ॥'' [प्र० वार्तिकाल० प्र०५] इति ।

तत्रोत्तरम्-उपप्लुताक्षाणामिष इत्यादि । उपप्लुताक्षाणां न केवलं विपरीतानां विनैव ५ लिङ्गलिङ्गिसम्बन्धप्रतिपत्त्या लिङ्गं प्रतिभासिवशेषः लिङ्गि संस्थानवत्त्वम् तयोः सम्बन्धः तादा-त्म्यं तेषां प्रतिपत्तिः तामन्तरेण अर्थं परिच्छिद्य प्रवृत्तौ सत्याम् अविसंवाददर्शनात् । न खलु विप्लुताक्षः (क्षाः) सर्वे सर्वदा \*'भमैवम्' इत्याद्यनुतिष्ठन्तः समुपलभ्यन्ते । तथापि तदभ्युपगमे तिमिरज्ञानाऽनुमानयोः विश्वमं प्रति अविशेषाद् अनुमानप्रतिभासेऽपि \*'भमैवं प्रतिभासः'' इत्यादि कल्पनायाम् अनवस्थाप्रसङ्गे नानुमान (नम्रा) व्यवहारिजनानुरोधादनुमानमिवसंवादकमि- १० च्छन् वत एव तिमिरज्ञानं कथिज्ञत्त्रया नेच्छतीति स्वेच्छावृत्तिः । भवतु तद्य्यविसंवादकं प्रमाणं तु न इति चेत् ; अत्राह—तावता च अविसंवाददर्शनादेव प्रामाण्यसिद्धेः कारणात् कथिज्ञत्त् प्रमाणमिष् भवेत् इति स्थितम्-'प्रथा यन्त्र' इत्यादि । शेषं सुगमत्वादव्याख्यातम् ।

एवं तावत् \* "चित्रप्रतिभासाप्येकेत्र बुद्धिः बाह्यचित्रविरुक्षणत्वात्" [प्र० वार्ति-काल० ३।२२०] इति वचनात् चित्रमेकं ज्ञानमभ्युपगच्छतः संविदः स्वप्रमितेरसाकस्यसंभव १५ उक्तः । इरानीम् \* "अविभागोऽपि बुद्ध्यात्मा" [प्र० वा० २।३५४] इत्यादि वचनात् त-दनभ्युपगच्छतस्तं दर्शयन्नाह्—[विक्तेः इत्यादि]

# [ वित्तेः विषयनिर्भासविवेकानुपलम्भतः । विज्ञातायाः कचित्सिद्धो विरुद्धाकारसंभवः ॥२०॥

बहिरन्तर्मुखनिर्भासादिविरुद्धधर्माभ्युपगमे तस्या विषयनिर्भासविवेकपरमार्थप्रती- २० ताविष कथिन्वदनेकान्तिसिद्धिः। दूरदूरतरादिन्यापृतचक्षुषां च वस्तुसत्तामात्राविसंवादात् तद्भेदाप्रतित्तौ च तत्प्रमितिसाधनं समज्जसम् । यतो यावदिष उपलम्भमन्तरेण प्रमाणान्तरा- वृत्तेरसंव्यवहारप्रसङ्गात् । यत्पुनरन्यत्—\*"आरामं तस्य पश्यन्ति न तं पश्यिति कश्चन" [बहुदा० ४।३।१४] इति ; तत्रापि समानोऽयं प्रसङ्गः । केवलं समयान्तरप्रवेशः ।]

वित्ते: बुद्धेः । कथंभृतायाः ? विज्ञातायाः स्वसंवेदनाष्यक्षणृहीताया र्कन्यया तद्भा-२५ वासिद्धेः सम्बन्धी [७२ ख] विषयो प्राह्यो घटादिः तस्य स एव वा निर्भास आकारः त-स्य विवेको बुद्धेः सकाशाद् अन्यत्वं तस्याऽनुपलम्भो यः तस्मात् ततः क्वचित् तैमिरि-कोपल्ट्यधे चन्द्रादौ सिद्धो निश्चितो विरुद्धस्य दृदयचन्द्रत्वाद्याकारापेक्षया प्रत्यनीकस्य अदृदयै-कत्वादेः आकारस्य संभवः । अत्रायमभिप्रायः—यद्ययं स्थवीयान् घटाद्याकारस्य नितरो (रः सन् इतरो) वा वित्तेः आत्मभूतः; तिर्हे चित्रैका साँ भवेत् , तत्र चोक्तो दोषः । अथासन्नमा- ३०

<sup>(</sup>१) प्रसन्नेन्द्रियाणाम् । (२) प्रमाणं स्यात् । (३) व्यवहारिजनानुरोधादेव । १(४) अविसंवादकम् । (५) चित्रज्ञानमस्त्रीकुर्वतः । (६) स्वसंवेदनाभावे । (७) संवित्तिः ।

त्मभूतः (अथ असन्नात्मभूतः) ततः सीद्यद्या (सा यद्या) त्मनो भेदमवैति कृतस्तदाकारा भ्रान्तिः यतः \* "यदवभासते [तत्] ज्ञानम् यथा सुखादि, अवभासते च स्तम्भादिनीलादिकम्" इत्यत्र आश्रयासिद्धिने स्यात् । निह पीततारिहते ग्रुक्ते शङ्के प्रतिभासमाने पीतताविभ्रमो युक्तः। अथ तं नावैति; सिद्धः स्वप्रमितेरसाकल्यसंभवः इति ।

कारिकां विवृण्वन्नाह-बहिरन्तर्भुख इत्यादि । अत्र आदिशब्देन संवेदनविकस्पेतरादि-परिष्रहः, स एव निर्भास आकारः स एव च विरुद्धो धर्मः तस्य अनभ्युपगमेऽपि न केवछम-भ्युपगमे तस्या: वित्तेः विषयनिर्भासस्य घटाद्याकारस्य संबन्धी यः विवेकः स एव परमार्थः तस्याः (तस्य) प्रतीताविष कथञ्चित् सँचेतनादिरूपेण संवेदनात् अनेकान्तसिद्धिः । एवं तावद् टइयेतरवित्तिनिदर्शनेन सौगतप्रसिद्धेन<sup>ं</sup> विषयस्वलक्ष्णे प्रिमेतेरसाकल्यसंभव उक्तः । इदानीं तं १० [७३क] प्रति छोकप्रसिद्धेन दृश्येतरबाह्यनिदर्शनेन स उच्यते दृरेत्यादिना । अत्र आदि-शब्देन [दूरतर]दूरतमपरिशहः, तत्र व्या**पृतचक्षुषां** पुसां वस्तुनो वृक्षादेः सत्तेव तन्मात्रं तस्य अविसंवादात् कारणात् तस्या असाकस्यप्रमितेः साधनं समञ्जसं युक्तम् । कस्मिन् सत्यपि ? इत्यत्राह-तस्य वस्तुसत्तामात्रस्य ये भेदा विशेषा वृक्षादयः तेषामप्रतिपत्तावपि न केवलं प्रतिपत्तौ । च शब्दः अपिशब्दार्थः । एददुक्तं भवति-यथा दूरदूरतरादौ प्रत्यक्षेण विशेषा-१५ महणेऽपि तत्सत्तामात्रमहणं तथा प्रकृतेऽपि दृष्येतरत्वं स्यादिति । 'यतः' इत्यादिना एतदेव भावयति-यतः यस्माद् यावदिषि यत्परिमाणस्य पूर्वमुपलम्भो मयोक्तः तत्परिमाणस्य यथा भवति र्नाधिकस्य, तथा परेणापि उच्यते यदा तदा यावत् तावदपि यथा भवति तथा उपलम्भः तम-न्तरेण प्रमाणान्तरस्य अनुमानस्य अवृत्तेः अप्रवृत्तेः हेतोः असंव्यवहारप्रसङ्गात् कारणात् तत्प्रमितिसाधनं 'समञ्जसम्' इति सम्बन्धः । एतदुक्तं भवति-दूरदूरतरादौ यथा तद्भेदाङ २० प्रतीतिः तथा चेद् वस्तुसत्तामात्रस्याप्यप्रतीतिः तर्हि तेत्र व्यापृतचक्षुपामन्धतेव स्यात् । न खलु सामान्यविशेषावन्तरेण तत्त्वमस्ति यत् तत्रावभासेत । तथा च विशेषमात्रमितं सत्तामात्रं [७३स्व] केनचिद् विशेषेण तद्वस्वात् पूर्वेटष्टतन्मात्रवद् इति तदवृत्तिः, तस्या (तस्यां) च तत्र तदप्रवृत्तिः, न चैवम्, प्रवृत्तिदर्शनात् । ननु भेदवन् तैन्मात्रस्यापि न तत्र प्रतीतिः, अभेदाचात् (दाध्यव-सायात्) प्रतीतिः सा भ्रान्ता, तत एव प्रभाणान्तरवृत्तिः \* "ममैवं प्रतिभासो यः" प्रव्वार्ति-२५ काल० २।१] इत्यादि इति चेत्; उक्तमत्र-तत्र व्यापृतचक्षुषां वस्तुसत्तामात्राविसंवाददर्शनात् । तथापि तद्विभ्रमे न किञ्चिदभ्रान्तं स्यात् ।

अथवा, सौगतं प्रति हर्यतरबुद्धिदृष्टान्तसद्भावादस्तु स्वप्रमितेर्विषयस्वलक्षणे असाक-ल्यसंभवो नैयायिकं प्रति विपर्ययादिति चेत् ; अत्राह—दूरेत्यादि । तत्र 'व्यापृतचक्षुषाम्' इत्य-नेन वस्तुसत्तामात्रविषयं प्रत्यक्षं दर्शयति, वस्तु द्रव्यादि तस्य सत्तामात्राविसंवादात् तत्प्रमिति-३० साधनम् असाकल्यप्रमितिसाधनं समञ्जसं युक्तम् । कस्मिन् सत्यपि ? इत्यत्राह—तद्भेदा-प्रतिपत्तौ च तस्य तन्मात्रस्य भेदो द्रव्याद्याधारपेक्ष्याधे (रमपेक्ष्य आधे)यत्वविशेषः तस्याप्रति-

<sup>(</sup>१) सस्वेन चेतनःवेन वेत्यादिरूपेण। (२) दूरदूरतसदौ। (३) विशेषवस्वात्। (४) सत्ता-मात्रस्यापि।

पत्तावपि । नहि आधाराऽप्रहणे तद्पेक्षमाधेयत्वम् आत्मभूतमपि प्रत्येतुं शक्यम् । नतु तद्भेद-र्वत् तन्मात्रस्याप्यप्रतीतिरिति चेत् : अत्राह-यत् इत्यदि । सौमान्यप्रत्यक्षत्वे उभयविशेषाणां तद्विपरीतविशेषाणां वा स्प्रतौ संशयादिः, तद्वयवच्छेदार्थं च प्रमाणान्तरं प्रवर्त्तते । तन्मात्राऽ-प्रत्यक्षे तु दुर्रुभमेतन् [७४क] ततोऽसंच्यवहारप्रसङ्गात् तत्प्रपितिसाधनं समजसम् इति ।

किञ्च, अँगं 'स्थाणु: पुरुषो वा १ पुरुष एव' इति वा संश्यादिक्षानम् एकधर्मिणि अर्थ- ५ विषयम् अन्यत्र विषरीतमभ्यूपगच्छन् ह्रयेतर्रूष्पमेकभियौग (कं नाभ्युपगच्छति इति) कथं न स्वर (स्वैर)चेष्टित: १

साम्प्रतं सौगतादिदोषं पुरुषाद्यद्वैतमतेऽपि समानमित्यस्य प्रदर्शनार्थे तदेव दर्शयति यरपुनः इत्यादिना । यन्मतं पुनः सौमतादिमताद् अन्यत् । किम् तदागमं (तत् ? आरामं) चेतनादिभेदादोयं (भेदमारामं) तस्य पुरुषादेः पश्यन्ति द्रष्टारः न तं पुरुषादिमद्वैतरूपं कश्चन १० तेषां तद्दष्टृणां कदिचत् **पद्म्यति । इति श**ब्दः औँखर्थः । तेन–

> \*''गुँणानां परमं रूपं न दृष्टिपथमृच्छति । यर्च् दृष्टिपथप्राप्तं तन्मायेव सुतुच्छकम् ॥"

\*''ैनित्यः सन्मात्रदेहः विविधकृतिरिह द्रव्यमेकः पदार्थः, यत्तत्क्षक्षि प्रविष्टा जलमही(ह्यप्रि)वायवः प्राणिनक्च । एको देशोऽस्य तिर्यक्षुरनरनरकेष्वस्ति सांसारिकत्वम् , देशोऽन्यः तस्य नित्यः शिवसुखमतुलं प्रास् तेसी(सोऽ)द्विरूपः ॥"

इत्यादेर्धहणम् । तत्रापि यत् तन्मतं 'यत्' इत्यनेन निर्दिष्टं तत्र इत्यनेन परामृश्यते । न केवलं सौगतादिमते अपि तु तुत्रापि सर्वोऽप्युक्तदोषः अ क ल ङ्क दे व स्य प्रत्यक्ष्तया मनसि प्रतिभातीति तम् 'अयम्' इत्यनेन निर्दिशति । समानः साधारण[ः] प्रसङ्गो दोषः । तथाहि- २० यदुक्तं सौगतं प्रति \* 'नहि बहिरन्तर्वा जातुचिद[७४ख]साहायमाकारं पश्यामः यथा व्यावर्ण्यते तथैवाऽनिर्णयात् ।'' [सिद्धिवि० १।१०] इत्यादि, त[द]त्रापि समानम् ।

यत्पुनरेतत् अ''एकान्तस्य उपलब्धिलक्षणप्राप्ती असत्त्वम् अन्यथा स्यादप्रमेयत्वम्'' [सिद्धिवि०१।९] इति तद्पि, तथा **\*''प्रतिभासैक्यनियमे''** [सिद्धिवि०१।१०] इत्यादि चेत् [ ° च ] \* ''तस्यारामम्''[बृहदा०४।३।१४] इति वचनात् "तदारामयोः कथस्त्रिदेकत्वे विभ्रमे- २५ तरविकल्पेतरादीनाम् आकाराणां तेन एकत्वाभ्युपगमस्य अवश्यम्भावात् । अथ अ"एक एव हि

44

<sup>(</sup>१) विशेषवत् । (२)''सामान्यप्रत्यक्षाद्विशेषाप्रत्यक्षाद्विशेषस्मृतेश्च संशयः''-वैशे०स्० २।२।१७। (३) नैयायिकादि: । (४) प्रकारार्थः । (५) सांख्यानां मतमिदम् । कारिकेयं निम्निख्खितप्रन्थेषु समुद्ध-ताऽस्ति--''तथा च शास्त्रानुशासनम्-नाणानां · · · ''-योगभा० ४।१३ । ''वष्टितन्त्रशासनस्यानुशिष्टिः-नाणानां ····'-योगभा • तस्ववै • ४।१३ । "भगवान् वार्षगण्यः-नुणानौ ···'--क्षा • भा० भामती पृ० ३५२ । नयचकतृ० पृ०:६३ । तस्त्रोप० पृ० ८० । "गुणानां सुमहद्गृपम् '''-प्र० वार्तिकाल० ४।९२ । स्वी० स्व०५० १४ । अष्टस०५० १४४ । (६) सत्त्वरजस्तमसाम् । (७) उत्कृष्टं रूपं प्रधानम् । (८) विकाररूपं महदादि । (९) अद्वैतवादी । (१०) दूषणम् । (११) मझतद्विवर्तयोः ।

भूतात्मा''[ब्र०वि०११] इत्यादेः श्री अधा विशुद्धमाकाश्चम्''[बृहदा०भा०वा० ३।५।४३] ईत्यादेश्च श्रुतेः अविभागोऽपि ब्रह्मा भागीव छक्ष्यत इत्युच्यते ; तर्हि श्री सिद्धि[रसद्भि]वी'' [सिद्धिवि० १।१३] इत्यादि समानम् । शक्यं हि वक्तुम्—यदि सिद्धः असिद्धः विनेतराचाकारैः कस्यचिद् ब्रह्मणः एकत्वं तथैव बहिरन्तर्मुखादिभिः वत् किन्न कस्यचिद् पृद्धायत्मनः सिध्येत् । यदि पुनः विद्येतरयोः एकत्वविरोधात् तस्माद् आगमो (आरामो) भिन्न इष्यते; तर्हि तदप्रत्यक्षत्वे इदं समानम्—श्री तदप्रत्यक्षत्वे विषयवत् स्वभावासिद्धिप्रसङ्गात्'' [सिद्धिव० १।१५] इत्यादि । तथा च तदाग(रा)मयोरप्रतिभासनात् सक्छशून्यता इति ।

स्थानमतम् अरामस्य स्वतो दर्शनम्; स्वसंवेदनश्राह्याकारवत् प्रसङ्गः। यदा तु आराम-विविक्तमात्मानमसौ पद्मित ; तदा विश्रमाभावः । नेति चेत् ; आयातिमदं समानम् वित्तेः १० इत्यादि । तदेवं समाने प्रसङ्गे बुद्धिब्रह्यात्मनोः त्यागाभ्युपगमाविशेषेण इति मन्यते । ननु किमु [७५क] ते समानः, यावता "बुद्ध-यभ्युपगमे "क्षणयस्तत्तनान्तर (क्षणक्ष्यसन्तानान्तर)साधने महान् प्रयासः न पुनः ब्रह्योपगमे तत्र तदभावाऽभ्युपगमादिति चेतः, अत्राह-केष्ठसम् इत्यादि । सुगमम् । अयमत्राभिप्रायः नतःप्रतिभासतया बुद्धिमेकाम् अनभ्युपगच्छतोऽपि समयान्तरप्रवेशः परस्य इति ।

१५ एवं \* 'ततः किम्' इत्यादिना बन्धेन जातिगुणिकियात्मिकाम् अध्यक्षे करुपनां प्रसाध्य, साम्प्रतं यदुक्तं परेण - \* ''न हार्थे शब्दाः सन्ति तदात्मानो वा येन तस्मिन् प्रतिभासमाने तेऽपि प्रतिभासेर्ग् '' इत्यत्र \* ''यद् यत्र नास्ति तस्मिन् अवभासमाने तन्नाऽवभासते यथा रूपे रसः, नास्ति च अर्थे शब्दः'' इति ; तत्र पराभ्युपगमेन हेतोः व्यभिचारं दर्शय- न्नाह-स्थुलम् इत्यादि ।

#### [ स्थूलमेकासदाकारं परमाणुषु पञ्चताम् । स्वलक्षणेषु पुनस्तेषु शब्दः किन्नावभासते ॥२१॥

श्चब्दवत् दृश्यमानस्वलक्षणानां तदनात्मतायां कथं तत्र स्थवीयानाकारोऽन्वयी अवभासते रसादिवत् ? यतोऽयं श्चब्दयोजनारहितमर्थं पश्येत् ।

स्थूलं महत्त्वोपेतं एकम् अनेकावयवगुणसाधारणम् आकारम् पराभ्युपगगेन २५ असन्तम् अविद्यमानं स्वलक्ष्यणेषु । कथंभूतेषु १ परमाणुषु पर्यतां सौगतानाम् । पुनः इति पश्चान्तरसूचकः, तेषां तेषु दाब्दः किन्नावभासते अवभासत एव असत्त्वा-ऽविशेषात् । तथा च \*''पश्यन्नयम् अञ्चब्दमर्थस्य पश्यति'' इति दुर्लभम् ।

ननु च मरीचिकादौ यथा जलाद्याकार एव असंप्र (असन्प्र ) तिभाति ननुरागा (नतुरगा) -

२०

<sup>(</sup>१) "एक एव हि भूतारमा भूते भूते न्यवस्थितः । एकधा बहुधा चैव दरयते जल्बन्द्रवत् ॥"-श्रिव ताव्या २ । (२) " ' ' ' तिमिरोपप्लुतो जनः । संकीर्णमिव मात्राभिश्चित्राभिरभिमन्यते॥ तथेदममलं
नहा निर्विकारमविद्यया कलुपत्वमिवापन्नं भेदरूपं प्रपश्चित्॥"-- नृहद्दाव भाव वाव ३।५।४३, ४४। (३)
एकःवम् । (४) पर्यायस्य । (५) सीगताभिमत् । (६) क्षणक्षयश्च सन्तानान्तरं च,तयोः साधने क्रियमाणे ।
(७) बौद्धेन।(८) उद्धतमिदम्-- न्यायप्रवृत् पृत्व ३५। अष्ट्यव पृत्व १८। न्यायविव विव प्रव पृत्व १३२।

कारः तथा तेषुं स्थूलाकार एव प्रतिभाति न शब्दाकारः, प्रतिनियतत्वाद् भ्रान्तीनाम् । तथा दर्शनादिति चेत्; नैतदिस्तः, यतः न खलु 'तेषु कदाचित् कचिदसतः स्थूलाकारस्य प्रतिभास-दर्शनात् सर्वत्र सर्वदा तेनैव प्रतिभासितव्यम्, तथा शब्दाकारस्य तथा प्रति[७५ ख]भासदर्शनात् तेन न प्रतिभासितव्यम्' इति निश्चयोऽस्ति, कस्यचिद् उपलश्कलविशेषे कदाचिदसतो रज-ताकारस्य प्रतिभासदर्शनेऽपि तत्रैव पैर्यायेण कनकोपयोगिनोऽसतः कनकाकारस्य प्रतिभासदर्शनात्, '५ तेषुं शब्दाकारोऽपि प्रत्यभात् प्रतिभात्यत्र प्रतिभास्यति इति शङ्का न निवर्तत इति \*'तिद्वि अर्थसामध्यीदयजायमानम् अर्थस्यैव आकारम् अनुकरोति न शब्दादेः'' इति प्राकृतमेतत् ।

अन्ये तु मन्यन्ते—'चक्षुरादिना रूपादिपरमाणुषु नेन्द्रियान्तरिवषयस्यां(स्य) सत्तोऽपि प्रहणम्, अदर्शनात् । न वै विश्रमदशायामपि चक्षुषि गन्धः प्रतिभाति इन्द्रियान्तरवैफल्यं विध-राभावश्च स्यात्' इति; तन्न युक्तम्; असर्वदर्शिनोऽदर्शनमात्रेण तथानिश्चयाऽयोगात् , अन्यथातैत १० एव सर्वरसादीनाम् एकाध्यक्षेणैं प्रहणासिद्धेरसर्वह्रं जगत् स्यात् । मनोक्क(ऽक्ष)विषयस्य स्थूलस्य अनेकावयवगुणसाधारणत्वेन सामान्यस्य एकस्याकारस्य अक्षान्तरे चक्षुरादिकेऽपि प्रतिभासाभ्युपगमात् परेण अनेकान्तः चेत (चेत्;) नेन्द्रियान्तरवैफल्यं निरस्तम्; अन्यथा समान्यस्य चक्षुरादिना प्रहणे अनुमानवैयर्ध्यमापद्येत <sup>53</sup>तस्य सामान्यविषयत्वात् **%''अन्यत्** सामान्यदेषयत्वात् क्रिं अन्यया सामान्यदेषयत्वात् क्रिं (निरस्तम् ; विष्ठान्यत्वेष्ठरात्वेषयः सामान्यवेषयत्वात् क्रिं अन्यया सामान्यं सोऽनुमानविषयः'' [न्यायवि० १।१६, १७] इति वचनात् ।

यत्युनरुक्तम्—'विधराऽभावः स्यात्' इति; तदिष न दोषायः ''कस्यिनत् तत्प्रतिभासोपग-भात्, तस्यावाधिर्येऽपि न सर्वस्य तत् [७६क] ''सोऽपि वा विधरोऽस्तु श्रवणेन शब्दाऽम्रहणात् । ननु प्रतिभातुः शब्दोऽपि तेषु, नैतावता शब्दकल्पना अध्यक्षे, असता तेनं 'तदयोगादिति चेत्; तिहं अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासात् कल्पना कचिज् है ज्ञाने न स्यात्, ''सोऽपि तत्र अन्यत्र वा न परमार्थसन् । अथवा, यथा परमाणुरूपतायां स्थूलाकारोऽसन् न स्वरूपेण वाधकाभावात् २० तथा शब्दोऽपि इत्यदोषः ।

यत्पुनसक्तं परेण-

\*''अर्थोपयोगेऽपि पुनः स्मार्जं शब्दानुयोजनम् । <sup>१९</sup>अक्षघीर्यद्यपेक्षेत सोऽर्थो व्यवहितो भवेत्<sup>१</sup> ॥'' <sup>१</sup>इति ;

तदप्यनेन दूषितम्; स्थूलाकारवत् तेषु शब्दाकारस्यापि अस्मृतस्य अवभासाविरोधात् । २५

<sup>(</sup>१) परमाणुषु खलक्षणेषु । (२) पुरुषस्य । (३) क्रमशः । (४) कनकार्यिनः कस्यचित् । (५) ध्वलक्षणेषु । (६) "तदुक्तम्—तद्ध्यर्थसामध्येनोपजायमानं तद्गूपमेवानुकृषात् ।" —हेतुबि० टी० ए० १९५ । प्र० वार्तिकाल०ए० २७८ । (७) असक्ष्तमेतत्, प्राकृतमेतत् प्राम्याथं प्रयुक्तते, असंस्कृतमित्यर्थः । (८) गम्बादेः । (९) अदर्शनमात्रादेव । (१०) अतीन्द्रियेण । (११) सर्वक्रकृत्यम् । (१२) अनुमानस्य । (१३) सर्वक्रस्य । (१४) सर्वक्राध्य । (१४) सर्वक्राध्य । (१४) सर्वक्रस्य । (१५) अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिमासोऽपि । (१८) निर्विकल्पकप्रस्यक्षम् । (१९) समार्तेन कव्दानुयोजनेन, तथा च साक्षात् स्वलक्षणक्रपद्यांत् इन्द्रियज्ञानं न स्यात् । (२०) उद्घतोऽयम्—सस्वोप० ए०४० । अष्टस०ए० १२२ । न्यायमा० ता० टी० ए० १३६ । न्यायमा० प्र० ए० ८६ । सन्मति० टी० ए० ५२५ । (२१) स्वलक्षणेषु तद्प्राहिषु इन्द्रियप्रत्यक्षेषु वा ।

शब्दवत् इत्यादिना कारिकां विष्ठणोति—शब्दस्य इव दृश्यमानानि प्रत्यक्षीकियमाणानि यानि स्वलक्षणानि परमाणुलक्षणानि [तेषाम्]तद्नालता (नात्मता) याम् अत्रत्वभावतायाम् अङ्गीकियमाणायाम् आकारस्य स्थवीयसः स कथं तत्र आकारः स्थवीयान् अन्वयी अवभासते, नैव । अत्र निद्शनमाह—रसादिकिमिव । यथा रसादिकं परस्परमनात्मतायां तत्र परस्परात्मनि भावभासते तथा प्रकृतमिप इति, तस्य आकारस्य प्रतिभाससंभवे स्वलक्षणेषु शब्दः किन्नावमासते १ यतः यस्माद् अनवभासाद् अयं सौगतो लोको वा शब्दयोजनारहितमर्थं पश्येत् । 'यतः' इति वा आक्षेपे, नैव पश्येत् । तदेवं व्यवसायात्मके ज्ञाने प्रमाणे सति सुस्थितमेतत्—'प्रमाण-स्य फलं साक्षात्' इत्यादि ।

अत्रापर: प्राह—स्वार्थयोरभावाद् [७६ख] भ्रान्तत्वाद्वा कस्य का सिद्धिः यतः तस्याः ९० कस्यचित् प्रमाणस्य भावात् तत्सूक्तं स्यात् इति; <sup>४</sup>तं प्रत्याह—**ब्रुचन**् इत्यादि ।

#### [ ब्रुवन् प्रत्यक्षमभ्रान्तं बहिरन्तरसंभवम् । अनुमानबलादध्यक्षमनात्मज्ञस्तथागतः ॥२२॥

स्वभावनैरातम्यं सर्वथा सर्वभावानां ब्रुवन् प्रत्यक्षमभ्रान्तं लक्षयन् कथमनुन्मत्तः ?
कृतश्च यथादर्शनमेव मानमेयफलिश्चितिः न पुनः यथातत्त्विमिति स्वयमबुद्ध्येत बोधयित
रेप वा प्रमाणादेरभावात् । \* "यथा यथार्थाः चिन्त्यन्ते विशीर्यन्ते तथा तथा" इति
पिध्याज्ञानान्त प्रतिपत्तुमहिति समयान्तरवत् । कथित्रव्याथात्म्यप्रतिपत्तिमन्तरेण यथादर्शनमेवे क्षणिकश्चान्तेकान्तचित्तसन्तानान्तराणि स्वभावनैरात्म्यं वेत्यादि ब्रुवतः शोद्धोदनेस्तावद्यं प्रज्ञापराधः कथिमिति सविस्तयं सकरुणं नश्चेतः । सन्त्यस्यापि अनुवक्तार
इति कमन्यद्नात्मज्ञतायाः । यथादर्शनं चित्तं विद्येखाकारं परमार्थेकसंवेदनं स्वयम२० भ्युपयतः परमात्मसिद्धिरेव किन्नभवेत् ? तन्त्वमक्रमं सकलिकल्पातीतं यथादर्शनं मिध्याव्यवस्थामवतरित, तन्त्वभिध्यास्वभावयोरेकत्वमभ्युपगन्तव्यम् । तस्मिश्च सामान्यविशेषात्मकत्वं बहिरन्तश्च परिणामि किन्न लक्ष्यते ? सर्वथा अनेकान्तसिद्धेरनिवारणात् । ]

बहिरन्तरसंभवम् । कथम्भूतम् १ प्रत्यक्षं प्रमाणप्रभितं स्वयं तत्प्रतीतौ तथाग-तस्य प्रत्यक्षेकप्रमाणात्मकत्वेन प्रमाणान्तरामावात् इति मन्यते । कृत एतदिति चेत् १ अत्राह्— २५ अभ्रान्तं विभ्रमरिहतं यतः, तथाविधस्यैव प्रत्यक्षत्वात् , इतरथा मरीचिकाजल्यत् कथंप्रत्यक्षं तत् १ कि कुर्वन् १ इत्याह्—ब्रुचन् विनेयसत्त्वान् प्रति कथयन् । कुतः १ अनुमानचलात् त्रिरूपलिङ्गसामर्थ्योत् । वचनमात्रात् तेषां तत्प्रतिपत्त्ययोगात् , प्रमाणान्तरं वा स्यादिति भावः। अत्रापि 'अभ्रान्तम्' इति क्रियाविशेषणत्वेन सम्बन्धनीयम् , अभ्रान्तं यथा कुर्वन् (शुवन्) इति ।

<sup>(</sup>१) स्थूलात्मकताभावे। (२) स्थवीयसः। (३) सिद्धिवि० १।३। (४) अभाववादिनं विश्रम-वादिनं वा। (५) प्र० वा० २।३५७। (६) तुल्ला—"तत्र सौद्धोदनेरेव कथं प्रज्ञापराधिनी वसूवेति वथं तावद् बहुविस्मयमास्मद्दे॥ तत्राद्यापि जढाः सक्तास्तमसो नापरं परम्।"—न्यायवि० १।५२,५३। अष्टस०, अष्टस० ए० ११६। "आचार्यस्तस्यैव तावदिदमीदशं प्रज्ञास्स्नितं कथं वृक्तमिति सविस्मयानु-कम्पं नक्ष्मेतः। तद्यरेऽप्यनुवदन्तीति निर्देशाकान्तभुवनं थिम्ब्यापकं तमः।"—वादन्या०टी० ए० ५१।

कोऽसौ ? इत्याह—तथागतः सुगतः। कथम्भूतः? इत्याह—अनातमज्ञः आत्मानं स्वस्वरूपम् उन्मत्तवत् न जानाति इत्यनात्मज्ञः। कथम् ? अध्यक्षम् स्पष्टं यथा भवति । तथाहि—यदि सर्वाभावः; न तर्हि प्रत्यक्षमपि, इति कुतस्तस्य तैत्रतिपत्तिः यतः तं परं प्रति बृत्यात् । अथ प्रत्य- क्षमस्ति; न सर्वथाऽभावः । अस्यापि ततो व्यतिरेके तद्रूपताव्यतिरेके सम्बन्धाऽसिद्धेः, न तस्य प्रहणम् । तदुत्पत्तिसारूप्यकरूपने; न सर्वश्चन्यता इति । तथा, परप्रतिपादनोपायिः क्षवचनभावा- ५ भावयोः अनिवृत्तः प्रसङ्गः । यदि च ज्ञानं भ्रान्तम्; कथं प्रत्यक्षम् ? तैतः तैस्य सिद्धिर्वा विष्ययवत् । एवं वचनादाविष वक्तव्यम् ।

स्वभाव इत्यादिना [७७क] कारिकार्थमाह—स्वभावनैरात्म्यं रूपरहितत्वम् सर्वथा पररूपादिना इव स्वरूपादिनापि सर्वभावानां चेतनेतरवस्तृनां ब्रुवन् विनेयसत्त्वान् प्रति कथयन् प्रत्यक्षं तद्विषयम् <sup>६</sup>आत्मनि विशदं ज्ञानम् अभ्रान्तं विश्वमरहितम् <sup>\*</sup>लक्ष्यन् कथमनुन्यत्तः १ १० सुगतः अन्यो वा उन्मत्त एव । यत्पुनरुक्तं परेण—

# \*''यथादर्शनमेवेयं मानमेयव्यवस्थितिः ।

क्रियतेऽविद्यमानापि ग्राह्मग्राहकसंविदाम् ॥" [प्र० वा० २।३५७] इति ;

तत्राह—कुतश्च इत्यादि । कुतः न कुतिरिचत् । च शब्दः पूर्वसमुख्यार्थः । यथा-दशंनमेव—यथाप्रतिभासमेव मानमेयफलव्यवस्थितिः न पुनः यथातत्त्वम् न तु परमार्थाऽन- १५ तिक्रमेण इत्येवम् स्वयम् आत्मना अववुद्ध्येत पायं (प्रतिपाद्यं) बोधयति वा । कुत एतत् १ इत्यात्राह—प्रमाणादेरभावात् स्वावबोधे अध्यक्षस्य परावबोधे अनुमानस्य प्रमाणस्य आदिशब्देन वयनस्य अभावात् । मावे वा स्वयचनविरोध इति मन्यते ।

नतु च न प्रमाणवस्रात् स्वभावनैरात्म्यं **\*''यथादर्शनमेव''** इत्यादि वा कश्चित् प्रतिप-द्यते प्रतिपादयति वा येनायं दोषः स्यात् ; अपि तु विचारात् । तदुक्तम्— **२०** 

> \*''तदेतन्त्र्नमायातं यद्वदन्ति विपश्चितः । यथा यथार्थाशिचन्त्यन्ते विश्लीर्यन्ते तथा तथा ॥'' [प्रव्वाव २।२०९]

इति चेत्; अत्राह-'यथा यथा' इत्यादि । यथा यथा येन अवयवावयविवाह्येतरसत्येतरादिप्रकारेण [चिन्त्यन्ते] विचार्यन्ते अर्था भावा तथा तथा विशोर्यन्ते श्रून्या भवन्ति इत्येवं
मिथ्याज्ञानात् न [७७ख] प्रतिपत्तुमर्हति, विचारस्यास्य ' प्रत्यक्षानुमानत्वेन प्रमाणत्वाभा- २५
वात् मिथ्याज्ञानत्वमिति भावः । ननु च सर्वस्य तत्त्वच्यवस्थापने अयं विचार एव परं शरणं परमार्थतः प्रमाणादेरभावादिति चेत् ; अत्राह-समयान्तर्यत् इति । समयान्तराणि नित्यादिदर्शनानि तथैव (तथेव) तद्वत् इति । यथा अयं सुगतोऽन्यो वा तेष्विपि भिध्याज्ञानात् न किश्चित्
प्रतिपत्तुमहिति तथा स्वसमयेऽपि इति हष्टान्तार्थः ।

<sup>(</sup>१) बहिरन्तरधांभावस्य प्रतिपत्तिः । (२) भेदे । (३) लिङ्गवचनयोः भावः सद्भावश्चेत् ; न सर्वश्चन्यता । अभावश्चेत् ; कथं ताभ्याम् परस्य प्रतिपत्तिरिति भावः । (४) प्रत्यक्षात् । (५) सर्वाभावस्य । (६) स्वस्वरूपे । (७) "कल्पनापोढमञ्जान्तं प्रत्यक्षम्" [ न्यायिक १।४ ] इत्यादिना छक्षयन् । (८) "मानमेयफलस्थितिः"—प्र० वा० । (९) 'इदं वस्तुवलायातम्"—प्र० वा० । (१०) प्रत्यक्षस्वेन असु- मानत्वेन वा प्रमाणस्वाभावे मिथ्याज्ञानत्वमेव आपश्चेत । (११) मतान्तरेषु ।

अधुना 'यथादर्शनमेव' इत्याद्युक्त्वा भावतः सौत्रान्तिकादिसमयभेदेन क्षणक्ष्यादिकं वदतः सुगतस्य प्रज्ञापराधं दर्शयत्राह—कथिक्चिद् इत्यादि । कथिक्चित् केनापि प्रत्यक्षप्रकारेण अनुमानप्रकारेण वा याथात्म्यप्रतिपत्तिर्यो तामन्तरेण यथादर्शनमेव इत्यादि वचनं ब्रुवतः कथ्यतः । कानि ? श्रुणिकभ्रान्तैकान्तिचत्तम्तानान्तराणि । श्रुणिकभ्रहणं सौत्रान्तिकमतत- ५ त्वोपलक्षणार्थम् , तेन सर्वसंसारेतरवर्त्मवित्तिः गृह्यते । भ्रान्तैकान्तवचनम् \*''यद् विश्वद्दर्शन्यथावतारि न तत् परमार्थसत् यथा तैमिरिकोपलब्धं केशादि' इत्यस्य माध्यमिकविशेषस्य मतसंप्रहार्थम् 'चित्तं च तत्सन्तानान्तराणि' इति कथनं योगाचारस्य', तेषां द्वन्द्वः तानि इति । न केवलं तान्येव किन्तु स्वभावनैरात्म्यं वा सकल्यत्यत्वं वा ब्रुवतः । कस्य किं जातम् ? इत्यत्राह—शौद्धोदनेः इत्यादि । शौद्धोदनेः [७८क] सुगतस्यैव नान्यस्य तावद्यं प्रज्ञापराधः कथं केन प्रकारेण 'जातः' इत्यध्याहारः इति हेतोः सविस्वयं साश्चर्यं सकरुणं सदयं नः अस्माकं चेतः । \*'विधृतकल्पनाजाल' पि० वा० १।१] इत्यादि विशेषणस्य कारणमन्तरेणैव स जात इत्यमिप्रायः । साम्प्रतं तदनुसारिणां तदपराधं दर्शयत्राह—सन्ति इत्यादि । सन्ति अस्यापि प्रज्ञापराधवतोऽपि अनु पश्चात् वक्तारः तदुक्तं समर्थयितारः इति किम् अन्यद् अनात्मज्ञतायाः सेव इति ।

१५ वनु व बाह्याकारं स्वप्नेतरसाधारणम् अविचारितरमणीयमुद्दित्य \* "यथादर्शनमेव"
[प्र० वा० २।३५७] इत्याद्यक्तम् । तथाह-प्र ज्ञा क र गु प्रः \* "प्रमाणमिवसंवादि ज्ञानम्
इत्यादि प्रमाणलक्षणं व्यवहारेण" [प्र० वार्तिकाल० २।५] एतदेवाह-यथादर्शनम् इत्यादि ।
यथादर्शनं प्रमाणादिरूपेण अविचारितरमणीयम् । किं तत् १ इत्यवाह-चित्तं ज्ञानम् । कथंभूतम् १ बिर्मुखाकारं तेन रूपेण तत्तथेति मन्यते । स्वरूपसंवेदनं तृद्दिश्य परमार्थत एव
प्रमाणादिरूपम् । तथा चाह स एवं \* "अज्ञातार्थप्रकाशो वा इत्येतल्लक्षणं परमार्थेन प्रमाणान्तरेण अज्ञातस्य संवेदनाद्वैतस्य प्रकाशनात्" [प्र० वार्तिकाल० २।५] एतद्प्याहपरमार्थ इत्यादिना । परमार्थो वस्तुभृतम् एकम् अखण्डम् संवेदनं स्वसंवेदनाकारो यस्य तत्
तथोक्तम् 'चित्तम्' इति सम्बन्धः । ततः 'प्रमाणादेरभावात्' इत्यसिद्धमिति भावः परस्य ।
अत्रोत्तरमाह-स्वयम् इत्यादि । स्वयम् इत्यादिना अभ्युपयतः [७८ ख] अभ्युपगच्छतः तथा२५ विधं चित्तं सौगतस्य परमात्मसिद्धिरेव परमस्य अनेकान्तरूपस्य आत्मनो जीवस्य उक्तन्यायेन
सिद्धिरेव न सन्देहादि किन्नभवेत् स्यादेव । 'परमार्थिसिद्धिरेव' इति वा पाठो द्रष्टव्यः । अत्रायमर्थः-यथा प्रतिभासाविशेषेऽपि संवेदनविह्मुखाकारयोः परमार्थतः सत्येतर्व्यवस्था तथा तदविशेषेऽपि स्वप्नेतरबहिर्मुखाकारयोरपीति निर्णीतप्रायमेतत् ।

स्यान्मतम्, सौत्रान्तिकादिदर्शनभेदः संवेदनप्राह्याकारयोः सत्येतरभेदश्च व्यवहारेण न ३० परमार्थतः तथागतेनोक्तः ततोऽयमदोषः । तथा चोक्तम्—

<sup>(</sup>१) मतसंग्रहार्थम् । (२) श्रुद्धोदनस्य अपत्यं श्रोद्धोदनिः तस्य बुद्धस्येत्यर्थः । (३) "विभूतकस्य-वाजालगम्भीरोदारमूर्त्ये । नमः समन्तभद्राय समन्तस्फुरणत्विषे॥" इत्यत्र । (४) श्रज्ञाकरगुसः "तन्न पारमार्थिकश्रमाणलक्षणमेतत् पूर्वं तु सौव्यवद्दारिकस्य"-प्र० वार्तिकाळ० ।

\*''द्वे सत्ये समुपाश्रित्य बुद्धानां धर्मदेशना । लोकसंवृतिसत्यं च सत्यं च परमार्थतः ॥" [माध्य० का० पृ० ४०२] इति।

यदि वा, पूर्वपक्षार्थं तत्तेनोक्तम्, पुनः प्रतिषेधविधानात् । तदुक्तम्-

\*''सर्वमस्तीति वक्तव्यमादौ तत्त्वगवेषिणा । पश्चादवगतार्थस्य भौवग्राहो निवर्त्तते ॥'' इति ।

शब्दविकल्पातीतं तु तत्त्वमिति । तदेवाह –तत्त्वमु इत्यादिना । तत्त्वं सविदः परमार्थस्वरूपम् अक्रमम् कालादिकमरहितम् । पुनरिप कथमभूतम् ? इत्यत्राह-सक्लिविकल्पातीतम् । नित्याऽ-नित्य-सत्याऽसत्य-स्वपर-प्राह्मग्राहकसं वेदन-एकानेकादिभावाद्यः सकछविकर्त्पाः तान् अतीतम् । कथं तत्तथेति चेत् ? अत्राह-यथा इत्यादि । दर्शनस्य प्रतिभासस्य अनितक्रमेण यथादर्शनम् । अत्र दूषणं दर्शयन्नाह-[७९क] मिथ्या इत्यादि । मिथ्याच्यवस्थाम् असत्याभवस्थितिम् अव- १० तरित । कथमिति चेत् १ उच्यते-अक्रमत्वं सकलविकल्पातीतत्वं यदि तस्य भावतोऽस्तिः कथं सकलविकल्पातीतम् ? तैयोरेव विकल्पत्वात् । अथ नास्तिः तथापि कथं तदतीतम् ? तैंदतीत-त्वनिषेधे सकलविकल्पप्रसक्तेः, अभावनिषेधस्य विष्यात्मकत्वात् । अथवा, यदुक्तं [नं] तन्नित्यं तथोपलम्भवैधुर्यात् । एकं हि कालत्रयानुयायि नित्यम् , तस्य कुतश्चिद्तुपलम्भ इति तत्र तदक्षा (भा) बोऽपि । यथैव हि मध्यक्षणे क्षीणक्कक्षि प्रत्यक्षं न पूर्वोत्तरक्षणौ ईक्षितुं क्षमते तथा नीला- १५ बलोकनान्नीलं न शुक्कादिकमाम् (मात्राम् ), एवं नीलमात्रांशेष्त्रपि ताविश्वन्त्यम् यावत् मध्यक्ष-णवत् प्रतिपरमाणुनियतसंविदां सिद्धिः, तत्र च एकपरमाणुवेदनेनान्यासामु (सामनु) परुम्भेन सन्तानान्तरसमती, तद्वेदनमपि विवादगोचरचारीति किन्नाम तत्त्वं यद् अक्रमं सकलविकल्पातीतं भवेत्। एवम् अनित्यं तन्न भवति इत्यत्रापि चिन्त्यम् । यथा खलु पूर्वोत्तरक्षणयोरदर्शने न सत्त्वं नापि <sup>ह</sup>ताभ्यां विवेको मध्यक्षणस्य क्षणिकत्वं प्रत्येतुं शक्यं तथा नीलादितदंशानां सत्त्वं २० विवेको वा प्रत्येतुं कथं शक्यो यतः सकलविकल्पातीतं तत्त्वं भवेत् ।

एतेन "एकानेकविकल्पशून्यत्वं परीक्षितम् , न्यायस्य समत्वात् । तथापि तत्त्वकल्पने तत् मिथ्या [च्य] वस्थामवतरित इति हेतोः संवेदनलक्षणो यः तत्त्वस्वभावः स्थिरस्थूलादि [७९ख] माह्याकारलक्षणश्च मिथ्यास्वभावः तयोरेकत्वम् अभ्युपगन्तव्यम् । तस्मिश्च तत्त्वमिथ्यास्वभावै-कत्वे अभ्युपगम्यमाने सामान्यविशेषात्मकम् । क १ विहरन्तश्च । कथम् १ यथादर्शनं दर्शनाऽ- २५ नतिक्रमेण । कथम्भूतम् १ परिणामि तत् किन्नलक्ष्यते १ लक्ष्यत एव तत्त्वमिति । नतु घटाद्याकार एव (रमेव) संवेदनं न तस्मान् तदन्यद् प्राह्याकारो वा तत्कथं तत्त्वमिथ्यास्वभावैकत्वमिति चेत् १

<sup>(</sup>१) बाह्यधोऽस्ताति प्राहः अभिनिवेशः । उद्धतोऽयम् न्यायवि० वि० द्वि० पृ० १७ । (२) मुळना — 'यद्रावस्वपरभावसत्यासत्यशाइवतोच्छेदनित्यानित्यसुखतुःखग्रुच्यशुच्यश्यात्मानात्मञ्जूच्याशुच्यछक्ष्यछ-भणैकश्यान्यत्वोतपादनिरोधादयो विशेषाः तस्य न संभवन्ति ।' — बोधिष्य० प० पृ० ३६६ । (३) अकम्पय-सक्छिकिरूपातीतयोः । (४) सक्छिविकरूपातीतस्य । (५) सन्तानान्तरवदभाव इत्यर्थः । (६) पूर्वेत्तरा-भ्याम् । (७) ''निःस्वभावा अमी भावाः तस्यतः स्वपरोदिताः । एकानेकस्वभावेन वियोगात् प्रति-बिम्बवन् ॥''—बोधिष्य० प० पृ० ३४८ ।

•

अत्राह-सर्वथा इत्यादि। सर्वथा सर्वेण तत्त्विमध्यास्वभावैकत्वेन घटावाकारस्य संवेदनेन अन्येन च उक्तेन प्रकारेण अनेकान्तसिद्धेरनिवारणात् कारणसामान्य इत्यादि छक्ष्यते इति ।

एवं तावत् सिद्धिः अर्थनिश्चयः साक्षात् प्रमाणस्य फलं प्रसाध्य, अधुना सिद्धिः स्विन-निश्चयः तथा तत्फलं समर्थयमानः प्राह-सिद्धम् इत्यादि ।

# [ सिद्धं यन्न परापेक्षं सिद्धौ स्वपररूपयोः । तत्प्रमाणं ततो नान्यदविकल्पमचेतनम् ॥२३॥

प्रमातृप्रमितिश्रमेयप्रमाणानां साकल्येन प्रमेयत्वं सद्दशं रूपम् , तत्रैतावान् विशेषः स्वतः सिद्धं प्रमाणम् । सिद्धिः अविप्रतिपत्तिः, अन्युत्पत्तिसंशयविपर्यासरुक्षणाज्ञाननि-वृत्तिः प्रमितिः । तद्यतः सम्पद्यते तत्त्रमाणम् । तत्पुनः यावतोः स्वभावपरभावयोः साध-२० नमन्यानपेक्षं प्रमात्मत्वात् न पुनः स्वसंविन्मात्रं निर्णयरहितम् अतिश्रसङ्गात् । सर्वचित्त-चैत्रानामात्मसंवेदनं प्रत्यक्षं हिताहितप्राप्तिपरिहारसमर्थमिच्छतां स्वापप्रबोधयोः को विशेषः संभाव्यते यतः स्वापादौ सम्यग्ज्ञानपूर्विका सर्वपुरुवार्थसिद्धिने भवेत् । न हि स्वापादौ चित्तचैतसिकानामभावं प्रतिपद्यमानान् प्रमाणमस्ति । न च तेषां तदा आत्म-संवेदनं मुक्त्वा सतां लक्षणान्तरमस्ति यतः प्रत्यक्षलक्षणं ततो निवर्तेत। स्वापादिस्वसंवे-१५ दनस्य जाग्रचित्तचैतसिकक्षणक्षय।दिस्यसंवेदनस्य च कञ्चित् विशेषं संप्रेक्षामहे यत-स्तद् जुपलक्षितमास्ते । साक्षात् संप्रतिपत्तिभावाविशेषात् । तथा च स्वार्थविषयं प्रमाण-मिति जाप्रद्विज्ञानक्षणक्षयादिस्यभावसंवित्तेः प्रत्यक्षात्मनोऽपि यद्यप्रमाणत्वं न तर्हि सं-वित्तेः प्रत्यक्षता । यदि पुनः संवित्तिस्तथैव सत्यपि प्रत्यक्षं न स्यात् प्रमाणं वा प्रमाण-लक्षणं ततोऽन्यथैव व्यवस्थापनीयं यदतिव्यापकं न भवेत्। तथा च सर्वं स्वभावे परभावे २० वा कथिन्चदेव प्रमाणं न सर्वथा । चक्षुरादिज्ञानस्यापि सर्वथा परतः प्रामाण्ये कुतस्त-तोऽर्थं परिच्छिय प्रवर्तमानस्य पुनरविसंवादः १ क्षणक्षयादौ विसंवादेऽपि नीलादौ प्रमा-णत्त्रे सृगतृष्णादिज्ञानस्यापि सलिलादिविसंवादिनः कथिञ्चत्प्रमाणत्वं परीक्षायाः प्रतिष्टापयितुं युक्तम् , अन्यथा तद्दर्शिनः सुप्तत्वाविशेषप्रसङ्गात् । यथैव हि परतः प्रमा-ण्यैकान्ते अनवस्थानादप्रतिपत्तिः तथैव सर्वज्ञानानां स्वतः स्वभावानिञ्चयैकान्ते । ततः २५ सर्वज्ञानानां स्वरूपव्यवसायात्मकत्वं चित्तचैतसिकानां निर्विकल्पग्रत्यक्षलक्षणं निराकरो-त्येव । स्वसंवेदनमन्तरेण अर्थग्रहणानुपपत्तिवत् स्वरूपन्यवसायमन्तरेण विषयन्यवसायानु-पपत्तिक्रचोक्ता । तन्नायमेकान्तः संवित्तिः सर्वो संवित्स्वभावापि सती स्वरूपं वेदयत्येव वेदयति भ्रान्तेरभावप्रसङ्गात् , व्यवसायात्मकत्वाद्वा स्वरूपं सर्वथा व्यवस्यति । तथा च स्वार्थातुभवेतरस्वभावलक्षणं स्वपररूपव्यवसायेतरस्वभावं वा विभ्राणं विज्ञानं तदन्त-३० रेण न कथि अदुपपनीपद्येत । तन्नाविकल्पदर्शनं प्रमाणं स्वयमनुभृतस्वभावस्यापि सर्वथा अननुभृतकल्पत्वात् चेतनत्वेऽपि सुपुप्तादिवत् । स्वविषयीकृते वस्तुनि तदन्तरापेक्षित्वात

<sup>(</sup>१) साक्षात् । (२) उद्घतोऽयम्-न्यायवि० वि० प्र० पृ० ९८ ।

तदपेक्षणीयस्यैव प्रामाण्यम्, तत्कारणत्वेऽपि सन्निकषीदिवत् ग्रुख्यतः प्रमाणतानुपपत्तेः । उपचारतः सन्निकषीदेः व्यपदेशाविद्यातात् । यतः प्रभृति प्रेक्षापूर्विका पुरुषप्रवृत्तिः तस्य ग्रुख्यतः प्रमाणत्वोपपत्तिः । स्वेक्षितेऽन्यानपेक्षस्य अविसंवादैकभवनस्य विकल्प-विषयस्य च तत्त्वतः, यतोऽयमस्खलद्वृत्तिः हिताहितप्राप्तिपरिहारयोः सङ्करव्यतिकर-व्यतिरेकेण प्रवर्तेत । अतस्तद्द्वेषी तत्कारी चेत्युपेक्षापर्हति ।

सिद्धं निश्चितं यत् तत् प्रमाणं न पुनः मीमांसक-सांख्यकित्पतं परोश्चं ज्ञानमिति मन्यते। क प्रमाणम् ? इत्यत्राह्—सिद्धौ निर्णातौ कर्त्तव्यायाम् नाऽधिगतिमात्रे, क्षणश्च्याद्यनुमानवैकल्यै-प्रसङ्गादिति भावः। ननु निश्चयान्तरेण निश्चितं निर्विकल्पकं वा सविकल्पकं वा स्वसंवेदनं तत् प्रमाणम् , अतः सिद्धसाधनमिति चेत् ; अत्राह्—न परापेक्षम् इति । तत्सिद्धौ यत् परापेक्षं न भवति अपि तु स्वतः सिद्धमिति । ततः तस्माद् उक्तादन्यत् न प्रमाणम् । किं तत् ? १० इत्यत्राह्—[८०क] अविकल्पमचेतनम् च स्वसंवेदनश्च्यं घटादिश्रस्यं यद् विज्ञानम् इति ।

कारिकां विद्युण्वन्नाह— 'प्रमातृप्रमिति' इत्यादि । प्रमाता चेतनः परिणामी वक्ष्यमाणो जीवः प्रमितिः स्वार्थविनिक्ष्यः अज्ञाननिवृत्तिः साक्षात् प्रमाणस्य फलं प्रमेयं घटादिवस्तु तेषां साक्ष्यम् अनवयवेन प्रमेयत्वं प्रमाणविषयत्वं सद्दशं रूपं साधारणः स्वभावः प्रमाणस्य च निर्णयज्ञानस्य च अन्यथा तत्सत्ताऽसिद्धिरिति भावः । एवं तिर्हं सर्वेषां प्रमेयत्वात् प्रमेयपदेनैव १५ वचनात् किमर्थं प्रमात्रादीनां प्रथगुपादानिमिति चेत् १ प्रमेयश्चरस्य घटादावेव प्रवृत्त्यर्थम् । ततोऽयमर्थो लभ्यते—प्रमात्रादीनां प्रमातृत्वादिवत् प्रमेयत्वमृत्यस्ति, प्रमेयस्य तु तदेवं इति यदुक्तं परेण—\* 'प्रदीपाद्यः प्रमेया अपि ज्ञानहेतुत्वात् प्रमाणमिपः' इतिः तिन्नरस्तम् । प्रमीयते संशयादिव्यवच्छेदेन मीयते वस्तुतत्त्वं येन तत्प्रमाणम् । न च प्रदीपादिना तथा किञ्चित् मीयते, ज्ञानकल्पनावैफल्यप्रसङ्गात् । तद्धेतुत्वेन तत्प्रमाणत्वे घटादिरिपस्वं (रूप्येवं) प्रमाणं भवेत् तद्द २० विशेषात् अप्यसहकारिव्यवसायात्मकाऽव्ययदेश्याऽव्यमिचारिज्ञानजनने प्रमाणम्' इति वचनात् । अप्यसहकारिव्यवसायात्मकाऽव्ययदेश्याऽव्यमिचारिज्ञानजनने प्रमाणम्' इति वचनात् । अप्यत्वादि दुर्लभम् । तथापि तेषां तत्त्वे [८०स्व] प्रमेयस्य प्रमाणत्वम-निवार्यम् । एवमर्थं च 'तेषां प्रमेयत्वं सद्दशं रूपम्' इत्युक्तम् । ततो यथा घटादीनां ज्ञानहेतु-त्वेऽपि न प्रमाणत्वं तथा प्रदीपादेरिप किन्तु प्रमेयत्वमेव इति तथा तदुपादानिमिति ।

स्यादेतत्—'सिद्धं परानपेक्षं प्रमाणम्' इति प्रस्तुते किमर्थमप्रस्तुतं प्रमेयत्वं तेषु प्रस्तूयत इति चेत् १ उच्यते—क्र"प्रमातृप्रमेयास्यामर्थोन्तरं प्रमाणम्" इत्यमिधानात् प्रमाणवत् प्रमातृ-प्रमितिभ्यामपि ततो भिन्नाभ्यां भवितव्यम् । न चैवम् , अनुपलम्भेन तदसस्वादिति न सूक्तमे-

<sup>(</sup>१) क्षणक्षयस्य अधिगतिस्तु निर्विकल्पकप्रत्यक्षादेव जाता अतः तदेव तत्र प्रमाणिमिति नामुमानस्य आवश्यक्रतेति भावः । (२) प्रमेयत्वमेव । (३) "प्रदीपप्रकाशो घटाद्युपलिधसाधनस्याङ्गस्वात् प्रमाणम्"—न्यायवा० २ ।१।१९ । (४) ज्ञानहेतुत्वेन । (५) तद्वेतुत्वाविशेवात् । (६) प्रमात्रादित्वे । (७) "साधकतमं प्रमाणं न तु प्रमातृप्रमेये"—न्यायवा० ए० ६ । "प्रमातृप्रमेयव्यवच्छेदार्थं फलाङ्गेदज्ञापनार्थञ्च साधनग्रहणम् ।"—न्यायसा० ए० २ । "करणव्युत्पत्तेश्च कर्तृकर्मविलक्षणमेतद् वेदितव्यम् ।" —न्यायकलि० ए० १ ।

तन्— ""चत्रसुष्वेवंविधासु तत्त्वं परिसमाप्यते यदुत प्रमाता प्रभितिः प्रमेयं प्रमाणिमिति"
[न्यायभा० ए० १]। अथ प्रमेयमपि तच्चतृष्ट्यं तथेष्यते; ""प्रमातृप्रमेयाभ्यामर्थान्तरं प्रमाण्णम्" इत्यस्य व्याघातः, इत्यस्य प्रतिपादनार्थं प्रस्तुयते । अथवा यदुक्तम्" — ""ज्ञानं स्वतोऽर्थान्तरेणैय ज्ञानेन वेद्यते प्रमेयत्वात् घटादिवत्" इति; तत्र यथा घटादिकं प्रमेयत्वे सित
भिन्नेनैय ज्ञानेन वेद्यमानं दृष्टं तथा प्रमात्रा[द्य]पि । ततो घटादिनिदर्शनेन यद्वत् प्रमेयत्वात्
तज्ज्ञानं तदन्तरेणैय विषयीक्रियते इति साध्यते तद्वत् तत एव प्रमातािप तदन्तरेणैय विषयीक्रियते इति साध्यतामिवशेषात् , तदन्तरमपि तदन्तरेणैयत्यनवस्थानान्न कस्यचित् प्रमातुः प्रतिपत्तिः इत्यभावः । अथ तद्विशेषे [८१क] प्रमाता स्वयमेव आत्मानं प्रमिणोतिः तर्हि 'ज्ञानं
ज्ञानन्तरेणैय ज्ञायते प्रमेयत्वात्' इत्यस्य तेनैवं व्यभिचार इत्यस्य कथनार्थं तत् प्रस्तुयते ।

एवमि 'प्रमातृप्रमितिप्रमेयप्रमाणानां साकल्येन प्रमेयत्वं सद्दशं रूपम्' इति वक्तन्ये किमर्थम् 'प्रमाणस्य च' इति प्रथम् वचनमिति चेत् ? स्वतः सिद्धत्वेन प्रमेथादस्य प्राधान्यख्यापन्तार्थम् । एतदेव दर्शयमाह—तत्रैतावान् इत्यादि । तत्र तेषु प्रमात्रादिषु मध्ये प्रमाणस्य विशेषः मेदः एतावान् अधिकः स्वतः सिद्धं प्रमाणम् । नतु प्रमातापि स्वतःसिद्ध इति चेत् ; सत्यम् ; अतएव नैवमवधारणीयम् 'प्रमाणमेव' इति, किन्तु 'स्वतःसिद्धमेव' इति । सिद्धं निर्णातम् १५ अधिगतमिति । ततो निरस्तमेतत्—\*''परोक्षा हि नो बुद्धिःप्रत्यक्षोऽर्थः, स हि बहिदेशसम्बद्धः प्रत्यक्षमनुभूयते, ज्ञाते त्वनुमानादवगच्छति'' [शावरभा०१।१।५] इति । कथम् ? येन हि साक्षात् प्रमेयं परिच्छिद्यते तत्प्रमाणम् , न च परोक्षबुद्धचा तथा किञ्चित् परिच्छिद्यते, इतरथा सन्तानान्तरबुद्धचापि परिच्छिद्यते (द्येत) इति सर्वदर्शित्वम्। आत्मबुद्ध-या इति नोत्तरम् ; परोक्षायां र्तथा निश्चयविरहात् । न सब्छ आत्मिन ज्ञानमस्ति परत्र च (वा) इति श्रोत्रियस्यै निश्चयोऽस्ति ।

२० स्यान्मतम्—ममें "अर्थापरोक्षताजननात् 'मिय' इति निश्चय इति; तदिष न सुन्दरम्; यतः अर्थापरोक्षता "तज्जनितापि केन प्रतीयते ? न तावदर्थेनः; अचेनत्वादस्य [८१ख] अर्थान्तर-वत् । नापि बुद्धयाः तस्याः परोक्षत्वात्, अतिप्रसङ्गात् । अत एव नात्मनापि । तन्न अर्थापरोक्षता उत्पन्ना प्रत्येतुं शक्या । किंच, 'मम "दा' इत्यपि कुतः ? मदीयबुद्धिजन्यत्वादिति चेत् ; अन्योन्यसंश्रयः—सिद्धे हि "तस्या मदीयबुद्धिजन्यत्वे 'मम सा' इति निश्चयेत्वे, तन्निश्चये च तन्म-२५ दीयबुद्धिजन्यत्विनिश्चयः इति । 'मम सा' इति निश्चयेऽपि न मदीयबुद्धिजन्यत्विनिश्चयः, अन्य-सम्बन्धिकारणजन्यानामपि" 'मम' इति निश्चयदर्शनात् अन्यव्यानात् ("अन्यय्यानात् ) मम विषापहारादिवत् इति । तत्र \* "प्रत्यक्षोऽर्थः" [शावरभा० १।१।५] इत्यादि सूक्तम् ।

<sup>(</sup>१) ''विवादाध्यासिताः प्रत्ययान्तरेणैव बेद्याः प्रत्ययत्वात् । ' एवं प्रमेयत्वगुणत्वसस्वाद्योऽपि प्रत्ययान्तरवेद्यत्वद्वेद्वाः प्रयोक्तस्याः ।''-विधिवि० न्यायकणि० पृ० २६७ । ''ज्ञानान्तरसंवेदां संवेदनं वेद्यत्वात् घटादिवत्''-प्रश० व्यो० पृ० ५२९ । (२) ज्ञानान्तरेणैव । (३) प्रमान्नतरेणैव । (४) प्रमान्ना । (५) प्रमाणस्य । (६) साक्षात् । (७) परम्परया, अथवा परोक्षरूपेण । (८) इयम् आत्मबुद्धिरिति । (९) मीमौसकस्य । (१०) अर्थविषयकप्रत्यक्षताजननात् । (११) ज्ञानजनितापि । (१२) अर्थापरोक्षता । (१३) अर्थपरो क्षतायाः । (१४) प्रज्ञादीनाम् । (१५) अन्येन मन्त्रप्रयोगे कृते यथा अन्यस्य विषापद्वारो भवति, तन्नापि 'मम' इति प्रत्ययो भवतित्वर्थः ।

एतेन \* 'ज्ञाते त्वतुमानादवगच्छति'' [शाबरभा० १।१।५] इति निरस्तम् ; अर्थ-**झातत्वस्य हेतोरसिद्धेः । अपि च. तज्झातत्वं क बुद्धौ प्रतिबद्धं प्रतिपन्नं येन तैतस्तद्**नुमानम् १ अथ अर्थप्रत्यक्षता कादाचित्कत्वात् कस्यचित् कार्यम् : कारणस्य ततः 'त[द्] बुद्धिः' इति नाम क्रियते इतिः क्रियताम् , यदि चक्षुरादिन्यतिरिक्तं तैत्कारणं न्यवस्थापयितुं शक्येत । इदं तु युक्तम्- चक्षुरादिन्यापारानन्तरं तद्भावात् तैदेव तत्कारणम् , चक्रादिन्यापारानन्तरं यथा घटस्य ५ भावात् चक्रादि कारणम् । चक्षरादेरेव तन्नाम इति चेत् : किं पुनरेतद्वालभाषितम्-\*''सत्सम्प्र-योगे यदु बुद्धिजन्म तत् प्रत्यक्षम्'' [मी०द० १।१।४] इति ? तत्र अर्थप्रत्यक्षताया बुद्धेर-तुमानम्, उक्तन्यायेन पर्बुद्धेरि तत्कारणत्वेस्त्व (णत्वं स्व)बुद्धेश्च । किं च तद्वुमानम् ? अर्थापत्तिबुद्धिरेव । तस्या स्व (इच) परोक्षत्वे तदेव [८२क] चोद्यमनवस्था च । तन्न श्रोत्रि-यमतं सुक्तम् । Ş o

एतेन \*''इन्द्रियाणि अर्थमालोचयन्ति अहङ्कारोऽभिमन्यते मनः संकल्पयति बुद्धि-रध्यवस्यति पुरुषक्रचेतयते ॥" इति चिन्तितम् । पुरुषस्य परोक्षत्वे न तस्य बुद्धिः अन्यद्वा, प्रयुक्तन्यायस्य समानत्वात् ।

तर्हि ज्ञानान्तरप्राह्यत्वात् सिद्धं तदिति चेत् ; अत्राह-स्वत इति । अत्रायमभिप्राय:-यथा खळ मीमांसकस्य परोक्षज्ञानप्राह्योऽर्थो न सिद्धो भवतीति ज्ञानान्तरं कल्पितं तथा परोक्षज्ञान- १५ प्राह्मं ज्ञानमपि न सिध्यतीति तत्रापि तदन्तरं कल्पनीयम् , अन्यथा द्वितीयमपि ज्ञानं न कल्प-नीयं भवेत्, तथा च अनवस्था[ना]त् \* 'स्वज्ञानं तदन्तरेणैव गृह्यते प्रमेयत्वात् घटादिवत्' इर्त्यंत्र धर्मिहेतुदृष्टान्तासिद्धिः । अथ तब्ज्ञानं स्वतःसिद्धमिष्यते, तर्हि धर्म्यादिप्राह्कप्रमाण-वाधितत्वात् कालात्ययापदिष्टो हेतः स्यात् ।

यरपुनरुक्तं परेण-\*''ज्ञाने ज्ञानान्तरेण वेद्ये मम घटादिदृष्टान्तोऽस्ति न स्ववेद्ये २० जैनस्य'' इति: तन्न: अस्यँ दृष्टान्त एव नास्ति, र्भवतः पुनः सकलानुमानसामप्रथमावः । किन्नु, भवतोऽपि नीलं 'नीलम्' इत्यत्र न कश्चिद् दृष्टान्तः । 'प्रत्यक्षसिद्धेः (द्धे) किं तेर्नं' इत्यपि" समानम । यथा खळ नीले नीलतया न लोकस्य विवादः तथा अहमहमिकया प्रतीयमाने ज्ञाने स्वसंवेदनेऽपि । यदि पुनरयं निर्वन्धः-अनुमानमन्तरेण न तत्सिद्धः, "तद्पि न दृष्टान्तमन्तरेण इति: सोऽपि न, सात्मकं जीवच्छरीरं प्राणादि[८२ख]मत्त्वात्' इत्यादिवत् 'अर्थज्ञानं २५ स्वप्रहुणात्मकम् अर्थप्रहुणात्मकत्वात्, यत् पुनः स्वप्रहुणात्मकं न भवति तद् अर्थप्रहुणात्मकमपि न भवति यथा अर्थान्तरम्' इत्येतावतैव प्रयोजनपरिसमाप्तेः । तस्मूक्तम्—'स्वतःसिद्धम्' इति ।

नन्वेवमिष कारिकायां वृत्तो च 'दृष्ट'वचनं स्पष्टार्थं कर्त्तव्यं न 'सिद्ध'वचनमिति चेत् ; तन्न;

<sup>(</sup>१) 'ज्ञातत्वात्' इति हेतोः। (२) अर्थप्रत्यक्षताकारणम् । (३) चक्षुराचेव । (४) सांख्यमतम्। "एवं बद्ध्यहङ्कारमनश्चभ्रुषां क्रमशो वृत्तिर्दृष्टा-चक्ष्र रूपं पश्यति मनः सङ्करण्यति अहङ्कारोऽभिमान्यति बुद्धिरध्यवस्यति ।"--सांख्यका० माठर० का० ३०। (५) न व्यवस्थापयितुं शक्यते । (६) द्रष्टम्यम्-पृ० ९८ टि॰ १। (७) जैनस्य तु केवलम् । (८) मीमांसकस्य । (९) नीलत्मकमेव । (१०) दशन्तेन । (११) ज्ञानस्य स्वसंवेद्यत्वे । (१२) अनुमानमपि।

ैनिर्विकल्पस्त्रसंवेदनदृष्टमपि 'दृष्टम्' इत्याशङ्का न निवर्तत, न च तत् प्रमाणम् । ज्ञापकं हि प्रमाणम् णिमध्यते, न च तदेवम्, अन्यथा दान-हिंसाविरितचेतसां स्वर्गप्रापणसामध्यं स्वर्गादिपत्यज्ञापकं भवेत्, न चैवमिति प्रतिपादियध्यते । विषयदर्शनवादिना सिद्धवचने पुनः क्रियमाणे सिद्धं 'निर्णीतम्' इति गम्यते, सिद्धः पक्षो निर्णीतः इति प्रसिद्धिदर्शनात् । ततः साध्कम्-'स्वतः ५ सिद्धं प्रमाणम्' इति ।

कृत एतदिति चेत् ? अत्राह्-सिद्धिः इत्यादि । सिद्धिः तत्त्वनिर्णातिः । अस्याः पर्यायमाह्-अविप्रतिपत्तिः अव्युत्पत्तिसंश्चयविप्यांसलक्षणाञ्चानिवृत्तिः । अनेकाधि (अनेन अ''अधिमतिः) तत्फलम्''इति वचनात् तंन्मात्र (त्रं) सिद्धिः इत्यादि शङ्का (शङ्कां) निवर्त्तयति । तथा अप्र (अत्र) सिद्धिः, सा किम् ? इत्यत्राह-प्रमितिः प्रमाणफलम् । एतेन सर्वेण 'सिद्धौं' १० इत्येतद् व्याख्यातम् । सा यतः यस्मान्निष्ठात् सम्पद्धते समाप्तिं प्रतिपद्यते तत् वस्तु प्रमाणम् । अत्र 'सिद्धसाधनम्' इत्यपरे । तान् प्रत्युत्तरमाह्-तत्पुनः इत्यादि । ततः तन्निष्ठात 'पुनः' इति भावनायाम् स्वभावपरभावयोशीवतोः [८३क] यत्परिमाणयोः अनेन 'छद्धस्थज्ञानम् अंशेन प्रमाणम्' इत्यक्तं भवति । तयोः किम् ? साधनं साधकम् यावतोरिति वचनात् तावतोः 'प्रमाणम्' इति गन्यते अ''यत्तदोनित्यः सम्बन्धः'' इति न्यायात् । तत् किम् ? इत्याह-१५ अन्यानपेक्षम् इति । व्याख्यातमेतत् । कृत एतत् ? इत्यत्राह-प्रमाण(त्म)त्वात् । प्रमा प्रमाणं तद् आत्मा स्वभावो यस्य तस्य भावात् तत्त्वात् । एतदुक्तं भवति-प्रमाणं करणम् , तच्च साध-कतमम्, न च सिद्धिफलं प्रत्यन्यापेक्षं तद्युक्तिमितिः ।

ननु मा भूत् नैयायिकादिकिल्पतम् अन्यापेश्चं ज्ञानं प्रमाणं सौगतिविकिल्पतं तैद्विपरीतं स्यादिति चेत्; अत्राह्— न पुनः इत्यादि । स्वसंवित्तेः एतन्मात्रं निर्णयरिहतं स्वसंवेदनं २० तत् न पुनः नैव स्वभावपरभावयोः प्रमाणम् इति । कुत एतत् १ इत्याह्—अतिप्रसङ्गात् इति । स्वाप[म]दगर्भाण्डमूर्च्छितस्ववेदनमपि प्रमाणं भवेदिवशेषात् । ननु किमुच्यते 'अविशेषात्' इति, यावता विशेषोऽस्ति इति चेत् ; अत्राह—सर्विचत्त चैत्तानाम् इत्यादि । सर्वाणि जाप्रतसुप्तमूर्च्छितादिसम्बन्धीनि यानि चित्तानि नीलादिङ्गानानि चैत्तानि सुखादिविकल्पवेदनानि तेषाम् आत्मनः स्वरूपस्य संवेदनं प्रत्यक्षं कल्पनापोढाऽभ्रान्तत्वाभ्यां प्रमाणम् । कथम्भूतम् १ इत्याह्— २५ हित इत्यादि । अत्राद्वानपूर्विका स्कलपुरुपार्थसिद्धः'' [न्यायवि० १।१] इति वचनात् हितं स्वगादि, अहितं विषादि तयोः याथासंख्येन प्राप्तिश्च परिहारश्च [८३ख] तयोः समर्थम् , ईच्छतां सौगतानां स्वापो सुस्वप्नदर्शिन्यवस्था, प्रवोधः तस्मात् अत्थितचित्तदशा

<sup>(</sup>१) बौद्धाभिमत । (२) निर्विकल्पकम् । (३) दानचित्ते अहिंसकचित्ते च स्वर्गप्रापणसामर्थ्यमस्ति। बौद्धमते च वस्तु निर्दर्शं विद्यते । अतः 'तस्माद् दष्टस्य भावस्य द्रष्ट पृवाखिलो गुणः ।' इति न्यायास्
दानादिचित्तग्राहिणा निर्विकल्पेन तस्सामर्थ्यमपि गृहीतम्, तथा च दानादिग्राहिचित्तादेव स्वर्गादिफलक्षिः
स्यादिति दोषः । (४) "किं पुनरस्य प्रमाणस्य फलम् ? प्रमेयाधिगतिः ।"-प्र० वार्तिकाल० ३।३०१ ।
(५) अधिगतिमात्रमेव सिद्धिरिति । (६) अन्यापेक्षित्वे प्रकृष्टसाधकत्वानुपपत्तेः । (७) अन्यानपेक्षं निर्विकल्पकम् । (८) "सर्वेषुरुपार्थसिद्धिः"-न्यायवि० । (९) "हिताहितप्राप्तिपरिहारार्थी सर्वः ( ए० २८ )
सम्यक्तानपूर्वकर्त्वं च हिताहितप्राप्तिपरिहारयोहक्तम् ।"-हेतुबि० टी० ए० ४० ।

तयोः अधिकरणयोः को विशेषः न कश्चिद्भेदस्तस्य संभाष्यते, साक्षात्सम्प्रतिपत्तेरभावाऽविशेषादिति मन्यते । [यतः] यस्मात् विशेषात् स्वापादौ आदिशब्देन मदादिपरिष्रद्दः सम्यग्ज्ञान-पूर्विका सर्वपुरुषार्थसिद्धिन भवेत् । 'यतः' इति वा आक्षेपे, स्यादेव इति । एतेन परस्य जाप्रत्-सुप्त-सुष्ठप्त-मृतावस्थाचतुष्ट्रयाभावं दर्शयति ।

स्यान्मतम्—स्वापादौ तेषौमनुपलम्भेन असत्त्वात् कथमयं दोषः ? इत्यत्राह्—निह इत्यादि । ५ हि येस्मात् न स्वपादौ चित्त चैतसिकानाम् अभावं प्रतिपद्यमानान् प्रति यद् दर्शयित तत् प्रमाणमस्ति यावान् कश्चित् प्रतिषेधः स सर्वोऽनुपलन्धः (ब्धेः), सा च प्रबोधेऽपि अस्ति । अत एयोक्तम्—'स्वापप्रवोधयोः को विशेषः संभाव्येत' इति । न च अनैकान्तिकाद् हेतोः साध्यसिद्धः अतिप्रसङ्गादिति मन्यते ।

किक्क, तदनुपछिद्धः स्वसम्बन्धिनी, परसम्बन्धिनी वा स्यात् १ स्वसम्बन्धिनी चेत्; १० सा उपछिद्धिनिष्टतिरूपा यिद्; कथमतैस्तदभावसिद्धिः १ इतरथापि सिक्चि[यृत्ति]स्तदभावझा-पिका स्यात् । ज्ञाता च सा तज्ज्ञापिका ज्ञापकत्वात् धूमवत् । तज्ज्ञप्तिश्च यदि तदन्तरात्; अन-वस्था । उपछद्ध्यन्तरस्वभावा चेत् ; तत्रे तदन्तरमावे कथं चित्तचैतसिकानामभावः १ तदभा-वोऽपि यदि तुज्छः ; साँमयान्तर[८४क] गमनम् । स्वापादिशरीरादिस्वभावत्वे; र्तदप्रतिपत्तो न तदभावनिश्चयः । न खळु भूतळाग्रहणे तत्र घटाभावग्रहणमस्ति । यदि पुनः जाश्वरप्रवोधज्ञानं १५ तदनुपछिद्धः; एवमपि न तत्र तदभावसिद्धिः, अन्यथा इह्छोकप्रत्यक्षात् परछोकाभावः सिध्येत् । तत्र स्वसम्बन्धिनी । परसम्बन्धिनी चेत् ; सापि तदा अदृद्यानां तेषां कथमभावमवैति इति, विन्त्यते—यथा परपरिकल्पितस्य आत्मनोऽसिद्धौ न तेन आत्मजीवच्छरीरं सात्मकं सिध्यति इति, तथा निर्विकल्पकचित्तचैतसिकानामभावः । तदभावो(वा)सिद्धौ न वित्रयसिद्धः तत्रदे विक्त्यते, तथा तिन्वदृत्त्यपेक्षे मृतसुपुप्तदशे अपि । तर्वादौ चैतन्यसिद्धौ विज्ञानेन्द्रियान् युर्निरोधछक्षणमरणासिद्धिवत् चतुष्टयमसिद्धम् । व्यवहारिणः सिद्धं चेत् ; यदि प्रमाणतः ; प्रकृतो दोषः । एवमेव ; इत्यपि वार्त्तम् ; वृक्षादौ मरणमपि भित्वा सिद्धमस्तु ।

यत्पुनरेतत्-एवं विचारणे प्रतिभासाद्वैतमविशष्यते इति; तत्रापि \* 'चित्रप्रतिभासा-प्येकेव बुद्धिः'' [प्र० वार्तिकाल० ३।२२०] इत्यादि वचनात् चित्रैकज्ञानरूपेण यदि तेन २५ परितोषः; क्रमभाविसुखदुःखाद्यात्मनापि परितोषः क्रियताम् । अथ एकानेकविकल्पशूल्येन ; तत्रापि सकलप्रतिभासशूल्येन क्रियताम् इति चर्चितम् । ततः स्थितम्-नहि इत्यादि ।

सन्तु [८४ख] तर्हि <sup>१</sup>तंत्रापि तानि इति चेत् ; अत्राह—न च इत्यादि । न च नैव तेषां वित्त-चैतसिकानां तदा स्वापादिदशायाम् आत्मसंवेदनं मुक्तवा सतां विद्यमानानां लक्षणान्तरमस्ति

<sup>(</sup>१) चित्तचैतसिकानाम् । (२) ज्ञानिवृत्तिरूपायाः । (३) सिद्धेर्ज्ञानधर्मत्वात् । (४) उपलब्धि-निवृत्तिः । (५) स्वापादौ । (६) चित्तचैतसिकान्तरसद्भावे । (७) नैयायिकमतप्रवेशः । (८) स्वापादि-कालीनशरीराद्यप्रतिपत्तौ । (९) चित्तचैतसिकाभावनिर्णयः । (१०) अदृहयानुपल्लम्भादप्यभावरचेत् तदा । (११) जाग्रन्सुससुषुसस्रत । (१२) स्वापादौ । (१३) चित्तचैत्तसिकसद्भावापेश्ले । (१४) एवमेव, यद्वा तद्वा । (१५) स्वापादौ ।

स्वसंवेदनलक्षणत्वाज् ज्ञानस्येति मन्यते । यतो लक्षणान्तरात् प्रत्यक्षलक्षणं ततस्तेभ्यो निवर्त्तेत ।
नमु भवतोऽपि न तदी तभा (तेद्भा) वोऽस्तिः औत्मनोऽपि निवृत्तिप्रसङ्गात् । सतां च तेषां
स्वपरावभासित्वं मुक्त्वा न लक्षणान्तरमस्ति ततः समानो दोषः इति चेत् ; अत्राह्—स्वापादि
इत्यादि । स्वापादौ स्वस्यैव संवेदनं स्वापादिस्वसंवेदनम् तस्य जाग्रत्चित्तचैतसिकानां यः
५ क्षणक्षयादिस्वभावः, आदिशब्देन निरंशत्वस्वर्गादिप्रापणसामध्यादिपरिष्रहः तस्य यत् स्वसंवेदनं प्रहणं तस्य च तद (न) कञ्चिद् विशेषमन्तरं संप्रेक्षामहे, यतः तत् क्षणक्षयादिस्वभावसंवेदनम् अनुपलक्षितम् आसते तथा स्वापादिस्वसंवेदनमपि इति भावः । इत एतदिति
चेत् ? अत्राह्—साक्षात् इत्यादि । साक्षात् प्रत्यक्षतः या संप्रतिपत्तिः निर्णीतिः तस्या "उभयत्र
यो भावः तस्य अविश्लेषाद् अन्यथा क्षणक्षयादिभावानुमानमनर्थकम् । लिङ्कात् संप्रतिपत्तिः उभ१० यत्र, एकत्र सत्त्वादेः अन्यत्र व्यापारव्याहारात् इत्यभिप्रायः ।

यदि पुनर्मतम्-पावकात् दृष्टोऽपि धूमः यथा पुनः धूमादेव दृश्यते, तथा चित्ताद् दृष्टोऽपि [व्यापारादिः पुनः] व्यापारादेरेव दृश्यत इति कथं तत्तस्त्रं स्वसंवेदनसिद्धिरिति ? तत्रोच्यते [८५क] %''अन्यधियो गतेः'' इत्यनर्थकं भवेत् , तद्गत्युपायविरहात्। शक्यं हि वक्तुम्-पावकवत् निवृत्तेऽपि जन्मान्तरचेतसि इह्जन्मिन सर्वदेहान्तरेषु व्यापारादेरेव व्यापारादिरिति न र्तदर्थं शास्त्र-१५ प्रणयनम् । कथं चैवंवादिनो जलाद्याकारविशेषदर्शनात् भाविन्यामर्थक्रियायां तद्वियो नियमेन प्रवृत्तिः ? कदाचित् तस्याः हृष्टोऽपि तदाकारविशेषः पुनस्तर्तं एव सं इत्याशङ्काऽनिवृत्तेः । तथा रूपादे रसो हृष्टोऽपि रसादेवं स भवेत् [इति] कथिमदमनुमानम्-%''एकसामग्रयधीनस्यं अपि वार्वे । १८० वा० ३।१८] इत्यादि ।

एतेन स्वभावविरुद्धोपछब्ध्यादिकं चिन्तितम् , न्यायस्य समानत्वात् । एवं प्रत्यक्षमिप २० चिन्त्यम् । तदिष प्रथमनीठार्थात् तदाकारं पुनः तते एव आसंसारिमिति "अभ्रान्तग्रहणमनर्थ-कम् । व्यवहारी तथा न मन्यते ; किं पुनरसौ स्वापादौ चैतन्याभावं मन्यते ? तथा चेत् ; मृतवत् "त्वापि दाहादिसाहसमाचरेत् ।

एतेन नैयायिकादिरि "तत्राऽभावं कल्पयन निरस्तः । कृतो वा प्रतिबोधे आत्ममनः-संयोगात् (गादिः) १ आस्तां तावदेतत् । जाप्रद्विज्ञानात् ; इदमपि आस्ताम् इति यत्किंचिदेकंतत् २५ (यत्किञ्चिदेतत् । न) केवलं तद्विशेषासंप्रेक्षणे स्वापादौ स्वसंवेदनमनुपलक्षितं सिध्यति अपि तु इदं दूषणान्तरं दर्शयन्नाह—तथा च इत्यादि । तथा तेन तद्विशेषासंप्रेक्षणप्रकारेणवा च शब्दः

<sup>(</sup>१) स्वापादौ । (२) विचवैतसिकसद्भावः । (३) यदि स्वापादौ ज्ञानं न स्याचदा आत्मनोऽभावः स्यात् । (४) बौद्धाभिमते विचवैतसिकसद्भावे, जैनाभिमते आत्मनि च । (५) न्यापारादेः । (६) स्वापादौ । (७) ''प्रमाणेतरसामान्यस्थितेरन्यधियो गतेः । प्रमाणान्तरसद्भावः प्रतिषेधाच्य कस्यचित् ॥'' कारिकेयं 'सदुक्तं धर्मकीतिंना' इति कृत्वा प्रमाणपरीक्षायां (पृ० ६४) वर्तते । तर्कभा० मो० पृ० ४। (८) परसन्तानसमुद्धारार्थम् । (९) आकारादेव । (१०) आकारः । (११) सहकारिकारणात् । (१२) केवलात् उपादानभूतात् रसादेव । (१३) '' स्वादे रसतो गतिः । हेतुप्रमानुमानेन धूमेन्यनविकारवत्'' इति शेषः । (१४) नीलाकारादेव । (१५) प्रत्यक्षलक्षणे। (१६) स्वापादौ । (१७) स्वापादौ ज्ञानाभावम् ।

अवधारणे तथैव इति । स्वं वा (च) अर्थस्च तावेव विषयौ गोचरौ तयोः प्रमाणम् इत्यभिमतं [८५ख] जाग्रह्शायां सौगतस्य यद् विज्ञानं तस्य यः क्षणक्षयादिस्वभावः तस्य या संवित्तिः, अगैमकत्वात् सापेक्षस्यापि वृत्तेः देवदत्तस्य गुरुभार्यावद् इति । यदि वा, तस्य क्षणक्षयादेर्मा- हिणी स्वभावभूता संवित्तिः इति प्राह्मम् , तस्याः प्रत्यक्षात्मनोऽपि विसभावा (निर्विकल्पाया) अपि क्षणक्षयाद्यनुमानाप्रमाणताभयात् यद्यप्रमाणत्वम् 'इष्यते' इत्यध्याद्यारः । न तर्हि संवित्तेः पर्मावत्त्वस्पस्य प्रत्यक्षता कल्पनापोढाभ्रान्तता प्रमाणम् ।

नतु तस्योः प्रत्यक्षता नास्ति । ततः कथं सा प्रमाणमिति चेत् ? अत्राह्-यदि इत्यादि । यदि, पुनः इति वितर्के, संवित्तिः तथैव स्वसंवेदनप्रकारेणैव सत्यपि विद्यमानोऽपि (नापि) प्रत्यक्षं न स्यात् कल्पनापोडाऽभ्रान्तस्वभावा न भवेत् प्रमाणं वा संवादिनी वा न स्यात् , प्रमाणलक्षणं ततः \*'सर्वचित्तचैतसिकानामात्मसंवेदनं प्रत्यन्तं प्रमाणम्'' [न्यायबि० १० १।१४] इत्येवंरूपाद् अन्यथैव व्यवस्थापनीयम् । कथंभूतम् ? इत्यत्राह-यत् प्रमाणलक्षणम् अतिव्यापकं न भवेत् स्वापादिसंवेदने यत्रास्ति इत्यर्थः ।

नतु उक्त मेव-\*' यञ्जेव जनयेदेनां तञ्जेवास्य प्रमाणता।'' \*'प्रवर्षकं प्रमाणम्''
[प्र० वार्तिकाल० प्र० १५१, २२] इति च वचनं स्वापादो क्षणक्षयादो वा तदस्ति इति चेत्;
अत्राह-तथा च इत्यादि। तथा च परपरिकल्पितप्रकारेण च सर्वं प्रत्यक्षादि प्रमाणं स्वभावे १५
स्वस्वरूपे प्रभावे [८६क] पररूपे वा कथिकचदेव सच्चेतनादिनीलादिरूपेणैव न क्षणक्षयादिरूपेण प्रमाणम् । अत आह-न सर्वथा इति सिद्धम् । येन अभ्यासदशायां भाविनि प्रवर्तकृत्वात्
प्रत्यक्षं प्रमाणिष्रम्, तस्यापि तद्र पादावेव प्रमाणं न दृश्यप्राप्यविवेके स्वयं विषयीकृतेऽपि, तयोरेकत्वाध्यवसायोऽन्यथा न स्यात् विरोधात् । सतोऽविषयीकरणे \*''एकस्यार्थस्वभावस्य''
[प्र० वा० ३।४२] ईत्यादि विरुध्यते ।

अत्रैव दूषणान्तरमाह—चक्षुरादि इत्यादि । न केवलं सर्वचित्तचैतसिकानामात्मसंवेदनस्य, अपि तु चक्षुरादिज्ञानस्यापि आदिशब्देन श्रोत्रादिज्ञानपरिष्रहः सर्वथा क्षणक्षयादाविव नीला-दावपि परतः विकल्पात् प्रामाण्ये अङ्गीकियमाणे कुतः न कुतश्चित् ततः चक्षुरादिज्ञानात् अर्थं परिच्छिद्य प्रवर्तमानस्य पुनः पश्चाद् अविसंवादः। कुत एततः प्रवर्त्तनस्यैवाऽसंभवात् 'ततः' इत्यनेन सम्बन्धः। परत एव प्रवर्त्तनसंभवादिति मन्यते । पुनरत्रैव दूषणान्तरमाह—क्षणक्षयादि २५ इत्यादि। क्षणक्षयादौ आदिशब्देन परिमण्डलादौ विसंवादेऽपि 'चक्षुरादिज्ञानस्य' इति सम्बन्धः। नीलादौ प्रमाणत्वे अङ्गीकियमाणे मृगतृष्णादिज्ञानस्यापि न केवलम् अन्यस्य। कथम्भू-तस्य १ सलिलादिविसंवादिनः शुक्षादिस्वभावाऽविसंवादात् कथिश्चत् न सर्वात्मना प्रमाणत्वं परीक्षायाः युक्तेः सकाशात् प्रतिष्ठापयितुं [८६स्व] युक्तम् ।

स्यान्मतम् – मृगतृष्णादिज्ञानमविकलपकमञ्चान्तं न तत्सिळिळादिविषयं कथं तस्यै तत्रै ३० विसंवादः, अन्यथा नीळज्ञानं पीते विसंवादि भवेत् । यच सिळळादिज्ञानं संम (नं न) तन्मृग-

<sup>(</sup>१) असमर्थत्वात् समासाभाव इति चेन्तः सापेक्षस्यापि समासदर्शनात् इति भाषः। (२) संवित्तेः । (३) स्विकल्पां बुद्धिम् (४) निर्विकल्पस्य । (५) ""प्रत्यक्षस्य सतः स्वयं । कोऽन्यो न भागो दृष्टः स्याद्यः प्रमाणैः परीक्ष्यते ॥" इति शेषः । (६) मृगतृष्णिकाज्ञानस्य । (७) सलिङादौ ।

कृष्णादिज्ञानं तोयाविविश्वसस्य मानसत्वोपगमादिति; नः, तत्र ज्ञानद्वयानुपलक्षणात् । तथापि सस्कल्पनेऽरयुक्तम् । शक्यं हि वक्तुम् चन्द्रमेकं परयतोऽपि द्विचन्द्रभ्रान्तिरिति इत्यादि । ननु मृगकृष्णाज्ञानेन शुक्रादिस्वभावाग्रहणात् कथं तत्र तद्विसंवादो यसः कथिन्चत् प्रमाणं स्यादिति चेत् ? अत्राह—अन्यथा इत्यादि । अन्यथा उक्तभावप्रकारेण तद्द्दिनो मृगतृष्णादिसिलिलप दिशंनः पुरुषस्य सुप्तत्वाऽविश्लेषप्रसङ्गात् कथिन्चत् तस्य प्रामाण्यं प्रतिष्ठापयितुं युक्तम् । दृश्यमानस्यापि शुक्रादिस्वभावस्य अदर्शनकल्पने सिलिलादिप्रतिभासे कः समाद्रवास इति ? दृष्टान्तद्वयस्य कि प्रयोजनिमिति चेत् ? उच्यते—यदा एकस्मिन्नपि विद्वाने तस्मिन् सिलिलादिप्रतिभासं
परोऽभ्युपणच्छति न शुक्रादिप्रतिभासं तदा उक्तन्यायेन सिल्लादिप्रतिभासस्यापि निह्नवात् सुप्तेन
अस्त्रप्तदर्शिनोऽविशेषप्रसङ्गात् इत्युच्यते । यदा पुनः शुक्रादिस्वभावविषयमिकस्यं दर्शनं
श्व विद्यादं सिल्लादिगोचरं पुनः सिवकल्पमपि विद्यादं मानसं ज्ञानमभ्युपणच्छति, तदा निर्विकस्यकस्य सतोऽप्य[८७क]नुपलक्षणाद् अस्पष्टसिल्लादिज्ञानस्या[स]न्त्वेऽपि भावात् अन्येनाऽविशेषप्रसङ्गाद् इत्यभिधीयते । अथ स्वसंवेदनाध्यक्षनिर्णयविचारप्रसत्तो न उपयोगः चक्षुरादिज्ञानस्य येन तद्त्र विचार्यते इति, स्वस्पे स्वसंवेदनाध्यक्षं कथिन्यदेव न सर्वथा इत्यत्र
निदर्शनार्थम् । अत एवोक्तम्—स्वभावे वा परभावे वा इत्यर्थः ।

साम्प्रतं ज्ञानान्तरवेदाज्ञानैकान्ते यद् दूर्षणं सौगतस्य प्रसिद्धं तदेव- \* ''यत्रैव जनये-१५ देनां तुत्रैवास्य प्रमाणता<sup>भ</sup> इत्यत्रापि प्रदर्श्य स्वतः स्वरूपव्यवसायात्मकं सर्वं ज्ञानं प्रसाधय-न्नाह÷यथैव हि इत्यादि । [यथैव] येनैव हि प्रकारेण परतः ज्ञानान्तरात् प्रामाण्यम् आद्यस्य ज्ञानस्य स्वार्थव्यवसायः अ"प्रामाण्यं चेत्सां स्वार्थव्यवसायः" इति वचनात् इति एवम् एका-न्ते यौगकरूपते अनवस्थानात् ज्ञानान्तरेऽपितदन्तरापेक्षणात् अप्रतिपत्तिः 'स्वार्थयोः' इत्य-२० ध्याहारः । तथैव तेनैव प्रकारेण सर्वज्ञानानां सविकल्पकनिर्विकल्पकचेतसां स्वतः आत्मना स्वभावाऽनिक्चयैकान्ते स्वभावस्य स्वरूपस्य अनिक्चयैकान्ते अर्ङ्गीक्रियमाणे अन्वस्थानाद अनवस्थितेः अप्रतिपत्तिः स्वार्थयोरेव (र व)गन्तव्या । एतदुक्तं भवति-यथा आद्यं दर्शनं स्वभावे व्यवसायसामर्थ्येविधुरमुत्पन्नमपि अनुत्पन्नकरूपमिति \*''यत्रैव जनयेदेनाम्'' इत्या-दुक्तम्, तथा तत्स्वभावे समुत्पन्नापि विकल्पबुद्धिः स्वतः स्वव्यवसायसामार्थ्य[८८क]विधुरा २५ इति उत्पन्नाप्यनुत्पन्नकल्पा इति तत्स्वभावव्यवसायेऽपि तेदन्तरान्वेषणं तत्रापि तदन्तरान्वेषण-मित्यनवस्था । ततः तस्माद् अनन्तराद् दोषात् सर्वज्ञानानां स्वरूपव्यवसायात्मकत्वं 'अव-गन्तव्या' इत्यनेन जातनपुंसकछिङ्गपरिणामेन सम्बन्धात् । तत् किं करोति १ इत्यत्राह-निर्विः करुपेयदिनिदि (ल्पेत्यादि)निर्विकरुपं च तत् प्रत्यक्षरुक्षणं च तत् कर्मतापन्नं निराकरोत्येव । केषां सन्बन्धि ? इत्यत्राह-चित्तचैतसिकानाम् इति ।

३० स्यान्मतम् –स्वरूपव्यवसायात्मकत्वाऽभावे किमनुपपन्नं यदर्थं तत् साध्यते १ इत्यत्र उत्तरमाह –स्वसंवेदनम् इत्यादि । स्वस्य आत्मनः संवेदनं प्रहणम् तदन्तरेण अर्थग्रहणानुप-

<sup>(</sup>१) सुप्तेन। (२) अनवस्थास्यम् । (३) निर्विकल्परूपे । (४) विकल्पबुद्ध्यन्तर ।

पत्तिवत् स्वरूपव्यवसायम् अात्मनिर्णयमन्तरेण विषयस्य स्वार्थरुश्रणस्य व्यवसायानुपप-त्तिक्च उक्ता । अनेन \*''अङ्गीकृतात्मसंवित्तेः'' [ सिद्धिवि० १।१८] इत्यादिना परहतं चोद्यं कृतमिति दर्शयति ।

उक्तमर्थमुपसंहरत्राह्—तन्नायम् इत्यादि । यत एवं 'स्त्रपरिषयप्रमाणाभिमतिविज्ञानस्य' इत्यादि 'सुप्तत्वाविशेषप्रसङ्गात्' इत्येन्तं च व्यवस्थितं तस्मात् नायम् एकान्तो वः संवित्तिः ५ वृद्धिः सर्वा निरवशेषा सर्वज्ञशन्तिवद (सन्तिवद) न्यापि स्वरूपम् आत्मानं वेद्यत्ये [व] वेद्यति तस्य किञ्चित्र वेदयति इत्येवकारार्थः । कथम्भूता १ इत्यत्राह्—संवित्स्यभावापि सती इति । यदुक्तं ध मों त्तरे ण—\*''द्विविधा आन्तिः—,लौकिकी द्विचन्द्रादिग्रहणात्मिका । शास्त्रीया च ग्राहकसंभित्तिभेदलक्षणात्मिका च'' तस्या अभावप्रसङ्गात् । तथाहि—सच्चेत-नादिस्वरूपवत् तद्विश्रमविवेकमपि यद्यात्मनः सौ वेदयति कृतः तद्श्रान्तिः १ इतस्था नीलः १० ज्ञानस्य पीते सा भवेत् । एतेन लौकिकी श्रान्तिनिरस्ताः तस्या ग्राह्याकाराभावे अभावात् , त्रिवन्धनत्वात् ।

अत्रापरः प्राह—भ्रान्तरेभावो न दोषाय सौगतस्य तदभ्युपगमादिति ; तभः यथाप्रतिभासं तत्त्वोपगमे जैनदर्शनप्रसङ्गात् । तथा च सित भवतः किं सिद्धम् ? इत्यत्राह—न्यवसाय इत्यादि । 'तमाऽयमेकान्तः' इत्येतदत्रापि अनुवर्त्तते । ततोऽयमर्थ—यतः परकीया संवित्तिः एवंविधा तत् १५ तस्माद् न्यवसायात्मकः [त्वात् ] इति हेतोरेव वा संवित्तिः स्वरूपं विषयरूपत्वात् सर्वथा न्यव-स्यिति इत्ययं नैकान्तः 'भ्रान्तेरभाषप्रसङ्गात्' इति सम्बन्धः । यथैव हि वैशेषिकस्य संवित्तिः न्यवसायात्मिका 'अयम्' इत्येवं परामृश्यमानं धर्मिणं न्यवस्यति तथैव यदि तस्य स्थाणुत्वपुरुष-त्वयोः अन्यतिविवेकं स्वभावमृतम् , अन्यथा स्वभावान्ययस्थाप्रसङ्गात् , न्यवस्यति , कृतः संश-यादिन्यवस्था अतिप्रसङ्गात् ? एवं सर्वस्य एकान्तवादिनः आत्मनैकवाक्यतां समर्थितामुपसंहर- २० न्नाह— तथा च तेन प्रकारेण च सर्वैकः[८८ख]वाक्यभावे स्वं च अर्थश्च स्वो वा अर्थः तथाः तस्य वा अनुभवाश्च (वश्च) इत्तरश्चाऽननुभवः तावेव स्वभावौ लक्षणं स्वरूपं विभ्राणं दधानम् । किं तत् ? विद्वानम् । एतत् सौगतमुदिश्य उक्तम् , स्वपरुद्धपन्यवसायेतरस्वभावं वा स्वपरुत्थयोः न्यवसायो निर्णयः इतरोऽनिर्णयः तावेव स्वभावः स्वरूपं तं वा विभ्राणम् । एतत् वैशेषिकमुदिश्य कथितम् । तद् अनेकान्तमन्तरेण कथं न कथिन्यद् उपपनिष्दित । २५

उपसंहारमाह—तद् इत्यादिना । यत एवं तत् तस्मात् अविकल्पदर्शनं न विद्यते विकल्पः स्वपरस्पव्यवसायो यस्य सौगतादिकल्पितदर्शनस्य तत् तथोक्तम् , न स्वपरभावयोः प्रत्यक्षं सत् प्रमाणम् । कृत एतत् ? इत्यवाह—स्वयम् इत्यादि । स्वयम् आत्मना अनुभूतो गृहीतो यः स्व-भावः स्वरूपम् स्वो वा भावो प्राह्यः पदार्थात्मा, तस्यापि न केवलमन्यस्य सर्वथा क्षणिकादिप्रका-रेणेव नीलादिप्रकारेणापि । यदि वा, विकल्पानुभवान्तराभावापेक्षाभावप्रकारेणेव तदपेक्षाप्रकारे- ३० णापि अननुभूतकल्पत्वात् ।

<sup>(</sup>१) इति प्रारभ्य । (२) एतत्पर्यन्तम् । (३) भ्रान्तिः । (४) प्राद्धाकार्तिबन्धनत्वात् । (५) चेत् ।

ननु मा भूत् नैयायिकादिदर्शनं प्रत्यक्षं सत् प्रमाणं स्वप्रहणसामध्यवैध्येण घटादि-वदचेतनत्वात् न सोगतदर्शनं तैत्सामर्थ्यभावेन चेतनत्वादिति [चेत्; अत्राह-] चेतनत्वेऽपि इत्यादि । अपि[ः] संभावनायाम् , भावतः तैत्रं चेतनत्वासिद्धेः, तस्मिन्नपि । 'स्वयमनुभृतस्यापि सर्वथा [८९क] 'अननुभूतकल्पत्वात्' इति सम्बन्धः । अत्र निदर्शनमाह-सुपुप्तादिवत् ५ इति । चिन्तितमेतत् । ननु भावत एव तत्र चेतनत्वे कुतः कारणादुच्यते-'चेत्ननत्वेऽपि' इत्येतदिति चेत् ; अत्राह-स्वविषयीकृत इत्यादि । स्वेन आत्मना विषयीकृते अनुभूते वस्तुनि क्षणिकादिनीलादिरूपे परकल्पिताद् दर्शनप्रमाणात् अनुमानं विकल्पश्च तदस्त तद्पेक्षित्वात् कारणात् 'चेतनत्वेऽपि' इत्युच्यते इति । ननु प्रमितिसाधकं प्रभाणम् साँ च नीलादी दर्शनादेव जातेति तत्र विकल्पः प्रमाणमेव न भवति किमुच्यते 'तदन्तरम्' र॰ इति चेत् ; अत्राह—तद् इत्यादि । तदपेक्षणीयस्यैव क्षणिकत्वादौ अनुमानस्यैव नीलादौ विक-ल्पस्यैर्वं प्रमाणं (प्रामाण्यं) प्रमितिं प्रति साधकतमत्वोपपत्तेः । तस्यैव 'प्रामाण्यम्' इति मन्यते । अथ प्रमितिं प्रति साधकतमस्य विकल्पस्य हेतुत्वाद् दर्शनमि तां प्रति साधकतममुच्यते । तदुक्तम् अ र्च टे न-\*''पक्षधर्मतानिश्चयः प्रत्यक्षाज्जायते इति पक्षधर्मतानिश्चयः प्रत्यक्षत इत्युच्यते" इति । तत्रोत्तरमाह-तत्कारणत्वेऽपि इत्यादि । \*"अभेदात् सदश्चस्मृत्याम्" १५ [सिद्धिवि ०१।६] इत्यादिवचनात् दर्शनस्य विकल्पकारणत्वं नास्ति, अत एव 'तत्कारणत्वेऽपि' इति, अपिशब्दः संभावनायाम् । सन्निकर्षादेरिव तद्वत् मुख्यतः प्रमाणतानुपपत्तेः [न] अविकल्पदर्शनं प्रमाणम् । उपचारतः तदुपपत्तिः स्यादिति चेत् ; अत्राह-उपचारत इत्यादि । उपचारात् सिक्नकर्पादेः [८९ख] 'प्रमाणम्' इति प्रकारेण व्यपदेशाऽविधातात् ।

नतु व्यवहारे अन्यत् प्रत्यक्षं प्रमाणं नास्ति, अविकलपदर्शनस्यैव मुख्यतः प्रमाणतोपपतिः
२० इति; अत्राह—यतः इत्यादि । प्रभृतिशब्दोऽयम् आद्यर्थो रिसंज्ञिसंज्ञः (धिसंज्ञः) । ततोऽयमर्थः—
यतः [प्रभृति] यस्मात् आदितः विज्ञानात् पुरुषस्य प्रवृत्तिः तस्य व्यवसायात्मनः विज्ञानस्य
मुख्यतः प्रमाणत्वोपपत्तिः नाऽविकलपदर्शनं प्रमाणम् इति प्रभृतिशब्देन एतदर्शयति—पूर्वमकस्मात् सुखहेतोः दुखहेतोर्वा दर्शने ततः सुखाद्यनुभवने च [न] पुरुष एवमवगच्छित इदं मे सुखसाधनं दुःखसाधनं वा ।

२५ यत्पुनरत्रेदं चोद्यम्—सुखादिसाधनदर्शनकाले न सुखादिवेदनम्, तँत्काले च न तत्साधन-वेदनम्, तत् कुतः सुखादिसाधनयोः हेतुफलभावप्रतीतिरिति १ तत् \* "प्रतिभासैक्यिनयमे" [सिद्धिवि० १।१०] इत्यादिना निरस्तम् । ततः "तद्वगमात् तस्य संस्कारः, पुनः कालान्सरे तस्य तज्ञातीयस्य वा दर्शनात् संस्कारप्रवोधे तत्र स्मृतिः, ततः 'तदेवेदं तत्सटशम्' इति वा प्रत्य-भिज्ञा, अतोऽपि 'यदित्थं तद् इयता कालेन सामग्रीविशेषेण वा इत्थंभूतकार्यकारि'इति चिन्ता

<sup>(</sup>१) अस्वसंबेदित्वादित्वर्थः । (२) स्वसंबेदित्वेन । (३) निर्विकल्पके । (४) प्रसितिः । (५) गृहीतप्राहित्वादित्वर्थः । (६) प्रत्यक्षपृष्ठभाविनो 'नील्डमिदम्' इति विकल्पस्यैव । (७) प्रमितिम् । (८) "पक्षधर्मस्य साध्यधर्मिणि प्रत्यक्षतोऽनुमानतो वा प्रसिद्धिः निश्चय इति''--हेनुबि०, टी० पृ० ३९ । (९) सुस्वादिवेदनकाले च । (१०) अनुभवात् ।

ξo

तर्कः, ततोऽपि 'इत्थं चेदं तस्मात् पूर्ववत् विवक्षितकार्यकारि' इत्यमुमानम्, अतः 'पुरुषस्य प्रवृत्तिः' इति । वक्ष्यते चैतदत्रैव-\*''अक्षुज्ञानैरनुस्मृ [त्य''] [सिद्धिवि० १।२७] [इ]त्यादिना ।

यत्पुनरेतत्—'प्रवृत्तेः फल्लभावेन असत्त्वान्न कस्यचित् कुतश्चित् प्रवृत्तिः' इतिः तद् युगप-दिव च क्रमेणापि चित्रैकज्ञान[९०क]संभवेन प्रत्यक्षवाधितमिति । नतु सगतृष्णादिजल-ज्ञानादिप पुरुषप्रवृत्तिरस्तीति तस्यापि गुख्यतः प्रमाणत्वोपपितः स्यादिति चेत् ; अत्राह—प्रेक्षा- ५ पूर्विका इति । प्रकृष्टा संशयादिरहिते [क्षा] दर्शनं पूर्वे कारणं यस्याः सा तथोक्ता सम्यग्ज्ञान-पूर्विका इति यावत् , विश्वमसर्वविकल्पातीतत्वाद्येकान्तनिषेधात् ।

नतु निर्विकल्पकदर्शनादेव तथा पुरुषप्रवृत्तिः, अतः तस्यैव मुख्यतः प्रमाणतोपपत्तिः । तदुक्तम्-

\*''तद्दष्टावेव दृष्टेषु संवित्सामध्यभाविनः । स्मरणादभिलावेण व्यवहारः प्रवर्त्तते ॥'' प्रि० वार्तिकाल० प्र० २४]

इति चेत् ; अत्राह्—स्वेश्वित इत्यादि । स्वेश्विते स्वातुभूते वस्तुनि अन्यानपेश्वस्य व्यव-सायात्मनो विज्ञानस्य, अत एव स्मरणादिः नान्यत इति मन्यते । उक्तं चैतदत्रैव—\*"व्यवसा-यात्मनो ष्टप्टेः" [सिद्धिवि १ १ ४] इत्यादिना ।

स्यान्मतम्—भवतु व्यवसायात्मनो विज्ञानाद् आदितः प्रेक्षापूर्विका पुरुषप्रवृत्तिः तथापि १५ न तस्य मुख्यतः प्रमाणतोपपत्तिः अवस्तुसामान्यविषयत्वेन विसंवादकत्वात् । तदुक्तम्—

\* "विक
ल्पोऽवस्तुनिर्भासो विसंवादादुपप्लवः ।" ईति चेन ; अत्राह—अविसंवाद इत्यादि । अविसंवादस्य एकम् अन्यनिरपेक्षं भवनं यस्मात् तस्य विकल्पविषयस्य च तस्यतो वस्तुत्वादिति
भावः । एतदर्थमेवेदं स्वेक्षित इत्यादि ।

अत्र चोद्यते—व्यवसायात्मनो नातीते पुरुषप्रवृत्तिः तस्य अनुभूतत्वात् , न वर्तमाने [अनु- २० भूयमानत्वात् ] । निह सुखादौ अनुभूयमाने कश्चित् प्रवर्तते प्रवृत्तरेनवस्थाप्रसङ्गात् । नापि भावितिः प्रत्यक्षतः तद्यतिपत्तेः न [९०ख] कवित् पुरुषप्रवृत्तिरिति । तत्रोत्तरम् —यतोऽयम् इत्यादि । अयं चोद्यकारः प्र ज्ञा क र गु प्तः अन्यो वा प्रवर्तेत तथा विचारं कुर्वभ्रपि न तिष्ठेत् । कथम्भूतः ? अस्त्वलद्वृत्तिः । एतदुक्तं भवित— यद्ययं प्रेश्लाकारी नियमेन प्रवृत्तिविषयं नास्ति इति पश्येत् न तत्र नित्यवद् अस्त्वलद्वृत्तिः प्रवर्तेत, न चैर्वः । सुपरीक्षक विचारं कुर्वभ्रपि न तिष्ठेत् २५ कथमूतः अस्त्वलद्वृत्तिः । एतदुक्तं भवितः । सुपरीक्षकस्यापि जलादौ प्रवृत्तिदर्शनात् अतः तत्कारी तद्द्रेषी चेति उपेक्षामर्हति इति । क्य प्रवर्तेत इति चेत् ? अत्राह—हित इत्यादि । निमित्तयोः द्विवचनमेतत् , तेन हितस्य ओदनादेः प्राप्तौ प्राप्तिनिमत्तम् अहितस्य विषादेः परिहारे परिहार-निमित्तम् । न चैतचोद्यम्—सुखदुख्ययोरप्रतिपत्तौ न तँत्कारि हितमहितं वा ज्ञातुं शक्यत इतिः तथा अनुमानाऽप्रतिपत्तौ न लिङ्गस्य तद्वेतुत्वं प्रतीयते इति न तँदर्थी तैत्रापि प्रवर्तेत तोनुद्यात् [अतोऽ- ३०

<sup>(</sup>१) प्रक्षावृर्विका। (२) व्यवसायात्मकज्ञानादेव। (३) व्यवसायस्य। (४) उद्धतोऽयम्-प्रश्न कन्द् पृ १९०। प्रमेयक पृ ३१। सन्मति टी पृ ५०। म्यायवि वि प्र पृ ११४। स्याप्त रत्ना पृ ३२। धर्मसं पृ १३४। (५) प्रवृत्तिरिप अनुभूयमाना, अतस्तन्नापि प्रवृत्तिर्भवेदिति प्रवृत्यनवस्था। (३) प्रतृत्तिर्भवेदिति प्रवृत्यनवस्था। (३) प्रतृत्तिर्भवेदिति । (७) सुसकारि। (८) अनुमानार्थी। (९) छिङ्गे।

नुमानानुदयात् ] कुतः स्वयंतस्त्वमवबुध्येत परं वा बोधयेत् १ स्वसंबेदनाध्यक्षस्य अनंशस्य विवाद-गोचरापन्नत्वात्। तदयं भाव्यनुमानम् अप्रतियन्नपि छिङ्गस्य तैद्धेतुतामवैति न पुनः तथाविधं सुखादिकम् अप्रतिपन्नौदनादेः (अप्रतियन् ओदनादेः) तद्धेतुतामि [च्छती]ति स्वेच्छाष्टृत्तिः। कथं प्रवर्त्तते इति चेत् १ अत्राह—सङ्कर इत्यादि। [९१क] यस्य प्राप्तिः तस्य परिहारः यस्य परिहारः ५ तस्य प्राप्तिः इति सङ्करः, प्राप्तिविषये परिहारः परिहारविषये च प्राप्तिरेव व्यतिकरः, तयोः व्यतिरेकेण अभावेन यतो यस्मात् ततः 'यतः प्रमृति' इत्यादि सुस्थम्।

अत्र अपरः सौगतः प्राह्न-\* "यत्रैव जनगेदेनां तत्रैवास्य प्रमाणता" इति ध मोंत्त र स्य मतमेतत् । तथ ययेव युक्त्या अस्मामिर्निरस्तं तयेव जैनैः इति सिद्धोपस्थायित्वं तेषाम्,
दर्शनं तु विकल्पनिरपेक्षं प्रमाणम् । यद्यप्रमाणं विकल्पः कथं दर्शनेन अपेक्ष (क्ष्य) ते १ प्रमाणत्वे 
र॰ प्रमाणसंख्याव्याघात इति । तत्रोत्तरमाह-विषदर्शनवद् इत्यादि ।

# [ विषदर्शनवदज्ञस्य दर्शनमविकल्पकम् । न स्यात्प्रमाणं सर्वमविसंवादहानितः ॥२४॥

तिषमालोक्य तत्र अज्ञ इव प्रमाणयित न पुनः व्यवसायात्मकं प्रमाणमिक्संवादकिमिति लक्षयित चेति विपरीतलक्षणप्रज्ञो देवानांप्रियः । सर्वमेव दर्शनमिवकल्पकं कथं
१५ प्रत्यन्नं विसंवादकं अज्ञस्य विषद्रश्चनिम्व । व्यवसायात्मकस्यैवाविसंवादकत्वोपपनेः ।
तदितरस्याव्यवसायात्मकत्वेन विसंवादात् । नतु अविकल्पकं सुखादिनीलादिनिर्भासिज्ञानमिवसंवादकम् ; न च तद्विसंवादकम् अपि तु विकल्पकमेव व्यवसायात्मकत्वात् ।
तद्विसंवादिनः प्रत्यक्षस्य निर्विकल्पकत्वे क्षणक्षयादिवत् साधनान्तरमपेक्षते अनिश्चयादिति । कल्पनापोद्धमभ्रान्तपि दर्शनं विसंवाद्यत्येव यथादर्शनं निर्णयायोगात् । विशेषाका२० रेण अर्थानामनवभासनात् सामान्याकारेण च व्यवसायानिर्णयात् । यथाप्रतिपत्रभिप्रायं
प्रमाणलक्षणमिवसंवादकत्वं प्रमाणान्तरावाधितविषयमयुक्तं स्वमतव्याद्यातात् । तस्माज्ञायमविकल्पोञ्जभवः स्वलक्षणग्राही यथार्थनिर्भासं व्यवसायितुं समर्थोऽविसंवादको नाम ।
न चाविकल्पितेन स्वभावेन स्वलक्षणव्यवस्थापनं युक्तमद्वैतवदिति भेदाभावात् ।
विकल्पानां भेदैकान्तेऽपि निःस्वभावतोपपत्तेः । ]

२५ अज्ञानस्य (अज्ञस्य) विषे अञ्युत्यित्तसंशय विषयीसोपेतस्य संबन्धि यत् विषद्शीनं स्वातुभृते वस्तुनि संशयविषयंयकारि अिकञ्चित्करं वा तदिव विषद्शीनवत् इति, सर्वे चतुर्विधमि, यदि वा सर्वम् अनभ्यासजिमव अभ्यासजिमि द्शीनं न प्रमाणं स्यात् भवेत्। कथम्भूतम् शिविकल्पकम् \*''अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासा प्रतीतिः कल्पना'' [न्यायवि० १।५] तदात्मकं न भवति निरंशार्थविषयमित्यर्थः। अत्रायमभिप्रायः—यदि विकल्प- ३० निरंपेक्षं स्वतन्त्रं दर्शनं प्रमाणम् ; इन्त तिई विषाऽज्ञस्य विषद्र्शनं तथाविधमनिवारितमिति तद्षि प्रमाणं स्यात् । तथा च सति सन्देहादेः न कस्यविद् विषे प्रयुत्तिः इति ।

<sup>(</sup>१) अनुमानकारणताम् । (२) बौद्धविद्येषैः । (३) जैनानाम् । (४) विकल्पस्य । (५) कल्पनारहितम् ।

यत्पुनः—\*''यत्रैव जनयेदेनाम् अनुमानवुद्धिं तत्रैवास्य प्रमाणता'' इति व्याख्यानम् ; तद्य्येतेन निराकृतम् ; भाविमरणसंबिधविषाकारविशेषिञ्जदर्शनस्य सजातीय[९१ख]-स्मरणस्य च अनुमानहेतोः अत्रापि कदाचिद् भावात् अनुमानजननादिष प्रमाणं स्यात् । न चैवम् , अतो विषदर्शनवद्ग्ञस्य सर्व[मिव]कल्पकदर्शनमप्रमाणमिति । ननु कल्पनात्मकमपि विषस्य अन्यस्य च अभ्यासदशायां दर्शनं प्रमाणं हत्रयते, ततः सर्वं दर्शनमप्रमाणमिति वदतो हृष्ट्या- ५ धनमिति चेत् ; अत्राह्-अविसंवादहानितः इति । अभ्यासदशायां प्रतिपरमाणुनियतं दर्शनं प्रमाणम् इति यः अविसंवादः अविप्रतिपत्तिः तस्य हानितः सर्वं दर्शनं न प्रमाणमिति । यदि वा, हृष्टस्य परमाणुमात्रस्य अप्राप्तेः तैद्धानितः इति व्याख्येयम् ।

विषदर्शनं सोपहासं व्यतिरेकमुखेन विवृण्वन्नाह्-विषम् इत्यादि । विषम् आलोक्य दर्शनविषयीकृत्य तुत्र प्रमाणस्ति प्रमाणमाचष्टे । किम् १ इत्यत्राह-अञ्च इद इति । अहो व्याख्यातः १० स इव अन्युत्पन्नः अन्युत्पत्तिसंस्रयविपर्यासः(र्यस्तः)सौगत इत्यभिप्रायः । तत्र चोक्तं दृषणम् । किं पुनर्न प्रमाणयति ? इत्यत्राह-न पुनः इत्यादि । व्यवसायारमकं प्रमाणं प्रमाणयति न पुन: | कथम्भूतं तत् ? इत्यत्र (त्राह-) 'अविसंवादकम्' इति । अ''प्रमाणमविसंवादिज्ञानम्'' ्रि॰वा॰१।३] इति एवं लक्षयति च अवधारयति च इति हेतोः विपरीतलक्षणप्रज्ञो देवानां-प्रिय: | यत् प्रमाणं तद्विसंवादकं न भवति, [९२क] यज्ञ अविसंवादकं तत् प्रमाणं न बेसि इति १५ मन्यते । मा भूत् तर्हि बिषद्र्शनं प्रमाणं व्यवसायात्मकं वा ज्ञानमविसंवाद्कमपि तुँदकमि (?) तु दर्शनमिति चेत्; अत्राह-सर्वमेव इत्यादि । अनेन शेषमन्वयमुखेन व्याचष्टे-सर्वमेव निरव-शेषमेव दर्शनम् । कथम्भूतम् ? अविकल्पकम् अज्ञस्य संबन्धि । केन प्रकारेण ? कथं प्रत्यक्षं प्रमाणं न [कथं] चित् । पुनरपि कथम्भूतम् १ इत्यत्राह-विसंवादकं 'विसंवादफत्वात्' इति गम्यते यथा 'सद् अनित्यम्' इत्युक्ते सत्त्वादिति । कस्य किमिव तत्त्तथाविधम् ? इत्यन्नाह् - २० अञ्चस्य विषद्र्यनिमिव इति । तथा च प्रयोगः-सर्वमेव अविकल्पं दर्शनं न प्रमाणं विसंवाद-कत्वाद् अज्ञस्य विषदर्शनवत् इति यदुक्तं परेण-\*''विवादगोचरमविकल्पं दर्शनं प्रत्यक्षं प्रमाणम् अविसंवादकत्वात्" इति; तत्र हेतोर्विरुद्धतां दर्शयन्नाह-व्यवसायात्मकस्यैव इत्यादि। व्यवसायात्मकस्येव नान्यस्य इति एवकारार्थः । निगदितं विना अविसंवादकत्वोपपत्तेः ।

नतु यदुक्तं 'सर्वमेव' इत्यादि; तत्र असिद्धो हेतुः; तथाविधदर्शनस्यैव अविसंवादभावा- २५ दिति चेत्; अत्राह—तद् इत्यादि । तस्य व्यवसायात्मनो विज्ञानस्य य इत्रः अन्यः तस्य विसंवादात् । केन कृत्वा ? इत्यत्राह—अव्यवसायात्मकत्वेन अवस्तुनिरंशेकान्तगोधरत्वेन ।

ननु 'अञ्यवसायात्मकं दर्शनं विसंवादकम् अञ्यवसायात्मकत्वेन' [९२ख] इत्युच्यमाने 'अनित्यः शब्दः शब्दत्वात्' इत्यादिवत् प्रतिज्ञातार्थेकदेशाऽसिद्धो हेतुरिति चेत्; आस्तां ताबदेतत्, उत्तरत्र अस्य विचारियष्यमाणत्वात् ।

30

<sup>(</sup>१) अञ्चस्य विषद्शंनेऽपि। (२) अविसंवादहानितः। (३) 'तु दक्रमपि' इति युनर्किसितं निर्धकता

स्यान्मतम्—अविकल्पं दर्शनं यद्यपि क्षणक्षयादौ विसंवादकं तथापि नीलादिसुखादौ संवा-दकमिति भागाऽसिद्धो हेतुरिति । एतदेव परः दर्शयन्नाह—न नु इत्यादि । ननु इति वितर्के । अवि-कल्पं च सुखादिनीलादिनिर्भासिज्ञानम् अविसंवादकम् । तत्रोत्तरमाह—न च इत्यादि । न च नैव तत् सुखादिनीलादिनिर्भासिज्ञानम् अविसंसादकं निर्विकल्पकम् । कि तर्हि तत् १ इत्य-५ त्राह—अपि तु विकल्पकमेव इति । कुत एतत् १ इत्यत्राह—व्यवसायात्मकत्वात् । वस्तुसत्-सामान्यविशेषात्मकार्थनिर्णयात्मकत्वात् । न चान्यस्य अविसंवादकत्वधर्मः अन्यस्य इति परिक-ल्प्य भागासिद्धता हेतोः परिकल्पयितुं शक्या, अन्यथा कचित् शब्दादौ सामान्यादिप्रसिद्धम् असत्त्वादिकं परिकल्प्य तथा तद्पि भागाऽसिद्धम् उद्भावनीयं भवेत् । तद् विकल्पकमिति क्रुतोऽ-वगम्यते इति चेत् १ अत्राह—तद् इति । तस्य सुखादिनीलादिनिर्भासस्य अविसंवादिनः प्रत्यक्षस्य १० निर्विकल्पकत्वे अङ्गीक्रियमाणे क्षणक्षयादिनिर्भासवत् साधनान्तरमपेक्षते 'प्रत्यक्षम्' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । कृत एतत् १ इत्यत्राह— [अ]निश्चयादिवत् (दिति) सुखादि-[९३क] स्वभावस्य प्रत्यक्षेण अनिश्चयादिति । न च तद्पेक्षते ततो वि[कल्प]कमेवेति ।

नतु यदि नाम साधनान्तरमपेक्षते अविकल्पकं दर्शनं नैतावता विसंवादकं साधनान्तरानुमहेण सुतरामविसंवादकत्वसिद्धेः आगमवत् । कल्पनापोढाऽभ्रान्तदर्शनमिति चेत् ; अत्राह—
१५ कल्पनापोडम् इत्यादि । कल्पनापोढमभ्रान्तपि । अपिशब्दः संभावनार्थं उभयत्र सम्बन्धनीयः । दर्शनेऽपि अ''तथा च सति स्वार्थं' [सिद्धिवि० १।२३] इत्यादिना कल्पनायाः अ''अन्तःस्वलक्षणस्य द्वयनिर्भासप्रतीतेः'' [सिद्धिवि० १।२३] इत्यादिना च विश्रमस्य व्यवस्थापितत्वात् दर्शनं विसंवादयत्येव । कृत एतत् १ इत्यत्राह—यथा [दर्शनमिति] दर्शनाऽनितकमेण यथादर्शनम् निर्णयस्य अयोगात् । यदि यथादर्शनं निर्णयः स्यात् तर्हि तदनुमहात्
२० तदविसंवादकं नितरां भवेदिति युक्तम् , न चैवमस्ति इति मन्यते । नचैर्तनिविकल्पकमविसंवादक्तम् इति । अत्रैव युक्तयन्तरमाह—विशेष इत्यादि । विशेषाकारेण सजातीयेतरिवलक्षणाकारेण चक्षुरादिबुद्धीन् (बुद्धी) अर्थानां सुँखादिनील्यदीनाम् अनवभासनात् कारणात् न
चैतत् निर्विकल्पकमविसंवादकम् इति संबन्धः अपि तु विकल्पकमेव इत्यत्रापि तदाह—सामान्य
इत्यादि । सामान्याकारेण, च शब्दः विशेषाकारेण इत्यस्य समुचयार्थः, व्यवसायाऽनिर्णयात्
२५ चक्षुरादिबुद्धी अर्थानाम् अपि तु 'विकल्पकमेव' इति पदघटना [९३ख] ।

ननु 'अविकल्पकं च सुखादिनीलादिनिर्भासिज्ञानम् अविसंवादकम्' इत्यस्य साधिकां परस्य युक्तिं प्रदर्श दूषयन्नाइ— यथाप्रतिपत्रभिष्रायम् इत्यादि । प्रमाणस्य लक्षणम् अवि-संवादकत्वम् \* 'प्रमाणमविसंवादि ज्ञानम्' [प्रव्वावशार] इति वचनात् । कथंमूतं तत् १ इत्यत्राह—यथाप्रतिपत्रभिप्रायम् दश्यप्राप्ययोनैं कत्वम्, अन्यथा दश्यमेव प्राप्यमेव वा स्यात्। तथापि तथोरेकत्वाध्यवसायाद् 'यदेव दृष्टं तदेव प्राप्तम्' इति प्रतिपतृणाम् अभिप्रार्थः तस्य

<sup>(</sup>१) क्षणिकांक्षे समारोपण्यवच्छेदाभावात्। (२) बौद्धः। (३) विकल्पस्य। (४) निर्विकल्पक-दशैनस्य। (५) साधनान्तरापेक्षणमात्रेण। (६) दशैनम्। (७) चेतनेतराणाम्। (८) "केवलं दश्यविक-क्ष्यार्थैकीकरणमात्रेण न्यवहारमात्रमेतत्।"-प्र० वार्तिकाल० ए० ३९८।

अनतिक्रमेण यथाप्रतिपत्रभिष्रायम् न पारमार्थिकम् इत्यभिष्रायः । अथवा, मरीचिकाजस्रवत् सत्याभिमतमपि जलं न परमार्थसत् , तथापि अत्र वीसनादाहर्धेन चिरं प्रतिभासानुगमेन 'सत्य-मेतन् जलम् अर्थक्रियाकारित्वात् नेतरद् विपर्ययात्' इति तेषामभिन्नायः, तस्य अनतिक्रमेण यथा-प्रतिपत्रभिष्रायम् । यदि वा, जामद्शावत् स्वप्नद्शानामपि (दशायामपि) दृष्टस्य प्राप्तिः अवि-संवादोऽस्ति इति तेज्ज्ञानमपि प्रमाणं प्रसक्तम् , तथापि न तैया जातपरितोषा जन्तवो जायन्ते ५ इति न सा अर्थप्राप्तिः, जामद्दशायां तु विपर्ययाद् भवति इति तेषामभिप्रायः तस्य अनतिक्रमेण थथाप्रतिपत्रभिप्रायम् इति । नन्वेवमपि विकल्पकमविसंवादकं प्राप्तम् , तत्रैवास्य सद्भावादिति चेत् अत्राह-प्रमाणान्तराबाधितविषयम् इति । प्रमाणान्तरेण [९४क] अवाधितो विषयो यस्य तत् तथोक्तम् प्रमाणलक्षणम् इति । तत् पुनः अविकल्प एव संभवि न विकल्पे, सामान्यादेः प्रमाणान्तरेण बाधनादिति, तत्र दूषणमाह—अयुक्तम् इति । एतदपि प्रत्यक्षलक्षणमयुक्तम् । कुत १० एतत् ? इत्यत्राह-स्वमतव्याद्यातात् । 'अन्तर्बहिश्च सर्व' क्षणिकं निरंशम्' इति बौद्धस्य स्वम् अत्मीयं मतं तस्य व्याघातात् । न द्वि क्षणिका निरंशाः परमाणवो दृष्टाः प्राप्ता वेति प्रतिपतृणाम-भिप्रायोऽस्ति, यतः तस्यं अनितक्रमेण तेल्लक्षणं युक्तं भनेत् । यदि च यथाप्रतिपत्रभिप्रायं न पारमार्थिकं तल्ळक्षणं कुतः **\*''चणिकाः सर्वसंस्काराः'' <sup>\*</sup>इत्यादिकस्य \*''नान्योऽनुभाव्यो** बुद्ध्यास्ति $^{\prime\prime}$ ँइत्यादिकस्य च परमार्थेतः सिद्धिः र्समयान्तरवत्  $^{?}$  प्रैतिभासाद्वैतस्य निषिद्धत्वात् 铢 तिघेत्स्यमानत्वा**च** अनन्तरमेव । प्रमाणान्तरावाधित्विषयत्वं च प्रमाणमविकल्पदर्शनमेवेति च चिन्तितम् ।

उपसंहारमाह—तस्मात् नायम् अविकल्पोऽनुभवः। कथंभूतः ? स्वलक्षणग्राही यथार्थ-निर्मासम् अर्थनिर्भासाऽनितक्रमेण व्यवसायिति व्यवसायं कर्तुं न समर्थः अविसंवादको नाम किन्तु विसंवादक एव । नतु न व्यवसायकरणाद् अविसंवादकः अपि तु स्वलक्षणग्रहणात् । २० व्यवसायोऽपि वत्यहणात् नाऽपरः, जात्यादिग्रतिभासस्य इन्द्रियज्ञाने निषेधादिति चेत् ; अत्राह— न च इत्यादि । न च नैव अविकल्पितेन अनिश्चितेन [९४ख] स्वभावेन स्वरूपेण स्वलक्ष-णस्य व्यवस्थापनं युक्तम् उपपन्नम् । अत्र दृष्टान्तमाह—अद्वैतवत् इति । पुरुषाद्वैतम् इह अद्वैतं

<sup>(1) &</sup>quot;यत्र वासनादाङ्यं स जाप्रकारययः।" (ए०७२) झटित्येव स्वप्तद्यं । वासनादाङ्यंमेनतत् न त्वर्थं एव साधियतुं शक्यः।"-प्र० वार्तिकाल० ए० ३६०। (२) स्वप्तज्ञानमि । (३) स्वप्ते द्यन्त । त्वर्थं एव साधियतुं शक्यः।"-प्र० वार्तिकाल० ए० ३६०। (२) स्वप्तज्ञानमि । (३) स्वप्ते द्यन्त प्रत्या। (४) अभिप्रायस्य। (५) प्रत्यक्षलक्षणम्। (६) "तत्रेदमुक्तं भगवता-"क्षणिकाः सर्वसंस्काराः स्थिराणां कृतः किया। मृतियेषां क्रिया सेव कारकं सेव चोच्यते।।"-तत्त्वसं० प०ए० ११। बोधिच० प० ए० ३६६। तन्त्रवा० ए० १२०। "क्षणिकाः सर्वसंस्काराः विज्ञानमात्रमेवेदं भो जिनपुत्राः यदिदं व्रधातुकम्"-सन्मति० टी० ए० ७३१। (७) "नान्योऽनुभाव्यस्तेनास्ति तस्या नानुभवोऽपरः। तस्यापि तुल्यचोधात्वत् स्वयं सेव प्रकाशते॥-प्र० वा० २।३२७।" "वुद्ध्यास्ति" प्राद्यमाहकवेधुयांत् स्वयं "" हृति पाठभेदेन उत्पतोऽयम्-प्रश० व्यो० ए० ५२५। न्यायम० ए० ५४०। त० इलो० ए० १२१। आसप० ए० ४७। अष्टस० ए० ११०। मी० इलो० टी० ए० २७५। शास्त्रदी० ए० १९५। प्रमेयक० ए० ९०। न्यायकुमु० ए० १३३। न्यायवि० वि० प्र० १० २५१। सन्मति० टी० ए० १८३। स्था० रत्ना० ए० १५०। स्था० म० ए० १३६। सर्वद्रा संव ए० १९। शास्त्रवा० टी० ए० १७४। (८) मतान्तरवत्। (९) मास्तु सिद्धः, प्रतिभासाद्वैतोएगमादित्युक्तं प्राह्व। (१०) स्वलक्षणप्रहणात्।

ęч

गृह्यते न प्रतिभासाद्वैतं तत्र बौद्धस्य विवादाभावात् , तस्य इव तद्वदिति । नतु अद्वैत-स्वलक्षणयोः अप्रतिभासेतरकृतो विशेषोऽस्ति अतः 'अद्वैतवत्' इत्ययुक्तमिति चेत् ; अत्राह—भेदाऽभावात् इति। भेदस्य विशेषस्य अभावात् स्वलक्षणस्यापि अप्रतिभासनादिति मन्यते । ततः सूक्तम्—'अद्वैतवत्' इति । अथ मतम्—तैदद्वैतं यदि सुखादिनीलादिप्रतिभासात्मकं तर्हि साकारे सौगतदर्शने पुरुष इति भाम कृतं भवेत् , अन्यथा अचेतनं नावभासते इत्यसत् , सुखादिनीलादिसन्त्वे च न तद्वैतम् , तदसन्त्वे प्रकृतेऽपि तदस्तु इति; तत्रोत्तरमाह—विकल्पानाम् इत्यादि । विकल्पानां सुखादिनीलादिभीदानां भेदैकान्तेऽपि निरंशस्वलक्षणैकान्तेऽपि न केवलम् अद्वैते निःस्वभावतोषपत्तेः अस-स्वोपपत्तेः, अन्यथाप्रतिभासस्य तत्रापि भावादिति भावः, अन्यथा अनेकान्तसिद्धिः इत्युक्तम् ।

इदमपरं व्याख्यानम्—निरंशस्वलक्षणदर्शनानन्तरभाविनां विकल्पानां यथा स्थूलादिदू-१० रादिभेदा विषयाः तथा निःकलपुरुषदर्शनानन्तरभाविनां तेषां सुखादिनीलादिभेदा विषयाः, तेषां च विकल्पानां भेदेकान्तेर्जेप निःस्वभावतोपपत्तेः । स्वः [९५क] आत्मीयः सौगतकल्पि-तो भावः पदार्थः तस्मात्रिष्कान्तानां भावः तत्र तस्या उपपत्तेः भेदाऽभावादिति सम्बन्धः । ततः सृक्तम्—'अविसंवादकज्ञानं विकल्पक्रमेव' इति ।

> भवत्वेवं तथापि न तैत् प्रत्यक्षम् ; मानसत्वेन वैशचविरहात् , तथा चोक्तम्— \*'न विकल्पात्विद्धस्य स्पष्टार्थप्रतिभासिता ।

स्वप्नेऽपि स्मर्थते स्मार्चं न च तत् तादगर्थदम् ॥"[प्र०वा० २।२८३]

इति चेत्; अत्राह**-न चैतद्** इत्यादि ।

[न चैतद् व्यवसायातमप्रतयक्षं मानसं मतम् । प्रातिसंख्याऽनिरोध्यत्वादर्थसन्निध्यपेक्षणात् ॥२५॥

२० न हीदं स्वार्थव्यवसायात्मकं मानसं प्रत्यक्षम्, गवि सन्निहिते मानसीं गोबुद्धि विनिवर्त्य तदा अभ्वकल्पनायामपि गोरेव विनिश्चयात् । स पुनः निश्चयः विकल्पान्त-रवदर्थसन्निधि नापेक्षेत । तस्मादिदं स्पष्टं व्यवसायात्मकं ज्ञानं स्वार्थसन्निधानान्वयव्य-तिरेकानुविधायि प्रतिसंख्यानिरोध्यविसंवादकं प्रमाणं युक्तम् । ]

एतत् सुखादिनीलादिनिर्भासिज्ञानम् । कथंभूतम् ? व्यवसायातम निर्णयात्मकं मानसं २५ मनोनिमित्तम् न च नैव मतम् । कृत एतत् ? इत्यत्राह—प्रत्यक्ष (क्षम्) इति । प्रत्यक्षं विशदम्—इन्द्रियाश्रितं वा यत इदं तम्र मानसमिति । तदाश्रितं च अश्चान्वयव्यतिरेकानुविधायि-त्वात् अन्वादा (अन्धादा)वभावात् । तथापि मानसत्वे अर्स्यं द्विचन्द्रदिज्ञानस्यापि मानसत्विमिति व्याहतमेतत्—

\*"िकञ्चेन्द्रियं यदक्षाणां भावाभावानुरोधि चेत्।
 तत्तु ल्यम् ।" [प्र० वा० २।२९६] इति ।

<sup>(</sup>१) पुरुषाद्वेतम् । (२) विकल्पकम् । (३) मानसो हि विकल्पो रागादिरूपः प्रतिसंख्यानेन प्रतिपक्षतत्त्वज्ञानेन निवर्यते । (४) विकल्पस्य । (५) "विक्रियावरचेत् सैवेयं किन्निषिध्यते" इति दोषः ।

अत्रैव युक्तथन्तरमाह—प्रतिसंख्या इत्यादि। प्रतिसंख्येया प्रतिविकल्पेन अनिरोध्य-त्वाद् अनिराक्रियमाणत्वात्। तथा च प्रयोगः—एतद् विवादगोचरापन्नं झानं न मानसम् , प्रतिसंख्याऽनिरोध्यत्वात्, यत् पुनर्मानसं न तत् प्रतिसंख्याऽनिरोध्यं यथा गवि सन्निहिते 'गौरयम्' इति मानसो विकल्पः। पुनर्रि तदन्तरमाह—अर्थ इत्यादि। अर्थस्य घटादेः सन्निधिः योग्यदेशाद्यवस्थानं तदपेक्षणात्।

कारिकां विष्टुण्वज्ञाह्—नहीद्दम् इत्यादि । इदं विवादा [९५ ख]स्पदीभूतं ज्ञानम् । कथंभूतम् १ स्वार्थव्यवसायात्मकम् । तिकम् १ मानसम् इति युक्तम् । निह न खलु । कृत एतत् १ प्रत्यक्षं विशदम् अक्षािश्रतं वा यतः । इतद्य न मानसम् ; इत्याह्—गिनि इत्यादि । गिनि पशुविशेषे । कथंभूते १ सिनिहिते । गोबुद्धिम् गौरयं महान् शुक्तः दीर्घः अन्यथा वा इत्यादि परामर्शात्मिकां मानसीं विनिवित्य (विनिवर्य) तदा तद्विवर्त्तनकाले गोरेव विनिश्चयात् । १० कस्यां सत्याम् १ इत्याह्—अश्वकल्पनायामपि न केवलं तदकल्पनायाम् । एतदुक्तं भवति—यद्ययं स्थिरस्थूलसाधारणाकारे गोनिद्ययः प्रकृतगोबुद्धिवत् मानसः; तर्हि तद्वद् अश्वकल्पनायां विनिवर्तते । न चैवम् , तन्न मानसः । 'विनिश्चयात्' इत्यनेन एतद्दर्शयति । तत्कल्पनाकाले गोद्धर्वं यदि अविकल्पकम् ; तर्हि क्षणक्षयदर्शनवत् वत्वत्यवहारो न भवेत् तिद्विकल्पानुत्यत्तेः, युग-पद् विकल्पद्यानभ्युपगमात् । तस्मात् निश्चयात्मकमिति । एवकारेण पुनः एतत् कथयति— १५ दर्शनमात्रात् तथा गोन्यवहारे क्षणक्षयादिव्यवहारोऽपि भवेद् विशेषाभावात् । न चैवमिति ।

ननु यदा गोविनिश्चयो न तदा अश्वविकल्पना, जैनस्य युगपद् उपयोगद्वयाऽनुत्पत्तेरिति चेत् ; मानसं सममुपयोगद्वयं युगपन्नेष्यते न इन्द्रियमानसे , कथमन्यथा न्या य वि नि श्च ये— \*''सहभुवो गुणाः'' <sup>६</sup>इत्यस्य-

\*"सुखमाह्लादनाकारं विज्ञानं मेयबोधकम् । [९६क] ।
शक्तिः क्रियानुमेया स्यात् यूनः कान्तासमागमे ॥" इति निदर्शनं स्यात् ?

एतेन 'अक्षणिकज्ञानलक्षणसमारोपव्यवच्छेदात् क्षणिकानुमानं प्रमाणम्' इति निरस्तम् ; अक्षणिकज्ञानस्य समारोपत्वाऽसिद्धेः, अद्यवकल्पनायामपि तित्रवृत्त्यसिद्धेः इति । युक्त्यन्तरमाह—स पुनः इत्यादि । सः अनन्तरोक्तः पुनः इति युक्त्यन्तरसृचकः, निरुच्यः गोव्यवसायः विकल्पान्तरसद् ईश्वरादिविकल्पवत् यदि मानसः स्यात् तथा (तदा) अर्थस्य सिन्निधि योग्यदेशाद्य- २५ वस्थिति न अपेक्षेत् । अपेक्षते च, तत्र मानसमिति । अनेन 'अर्थसन्निध्यपेक्षणात्' इत्येतत् व्यतिरेकमुखेन व्याख्यातम् । उपसंहारार्थमाह—तस्मात् इत्यादि । यत एवं तस्माद् इदम् अनन्तरोक्तम् स्पष्टं विशदं व्यवसायात्मकं ज्ञानम् । कथंभृतम् १ स्वार्थसिन्निधानान्वयव्यतिरे-

२०

<sup>(</sup>१) "अशुभाद्यालम्बना रागादिप्रतिपक्षभूता प्रज्ञा प्रतिसंख्यानम्"-तरवस० प० पृ० ५४७ । "तेन प्रज्ञाविशेषेण प्राप्यो निरोधः इति प्रतिसंख्यानिरोधः ।"-स्फुटार्था०पृ०१६ । (२) अश्वकल्पनाकारि । (३) गोन्यवहारो । (४) गोनिकल्पानुत्पत्तेः । (५) एकमिन्द्रियजन्यमपरं च मानसमिति । (६) "गुणपर्य-यवद्द्रव्यं ते सहक्रमनृत्तयः ।"-न्यायवि० १।१११ (७) "यथोक्तं स्याद्वादमहार्णये-सुस्रमाहस्रादना-कारम्..."-न्यायवि० व० प्र० ४२८ । अष्टस० प्र० ७८ । न्यायकुमु० प्र० १२९ । सन्मति० टी० प्र० ४७८ । स्या० रत्ना० पृ० १७८ । प्र० रत्नमा० ४।८ ।

Ŷ٥

कानुविधायि प्रतिसंख्याऽनिरोध्यविसंवादकं प्रत्यक्षं प्रमाणं युक्तम् । अथ वैतस्य स्वार्थसन्नि-धानान्त्रयव्यतिरेकानुविधायित्वं चेत् ; अर्थकार्यता, इति छ घी य ख ये वैतत्प्रतिषेधो विरुध्यते इति ; तन्न ; नोत्पत्तौ वैतदन्त्रयव्यतिरेकानुविधायित्वम्, अपि तु व्यापारो (रे), अर्थे सद्ग्रहणे व्याप्रियते नान्यथा इति आचार्यामिप्रायात् । कुत एतद्वगम्यत इति चेत् १ स्वप्रहणात् । निह ५ किश्चित् स्वोत्पत्तौ स्वान्वयव्यतिरेकानुविधायि, विप्रतिषेधात् । ततः सर्वं सुस्थम्

स्यान्मसम्—माभूत्तन्मनसमपि त्वेन्द्रियं तथेन्द्रियं (त्तन्मानसमपि त्वेन्द्रियं तथापि) भ्रान्त-मस्तु । न च [९६ख] इन्द्रियविश्रमाः प्रैतिसंख्यानेन निवर्त्यन्ते 'चन्द्रमेकम्' इति भावयतोऽपि द्विचन्द्रप्रतिभासानिवृत्तेरिति । तत्रोत्तरमाह्—तच्चेद् इत्यादि ।

#### [ तच्चेदवस्तुविषयमप्रमाणं यतोऽन्यतः । निर्णयात्मकत्वात्सिद्धेः अर्थसिद्धेरसंभवात् ॥२६॥

दर्शनसिद्धिप्रतिज्ञायां विप्रतिपत्तिविषयस्य साधनान्तरप्रतीक्षस्य सिद्धेरनुपपत्तेः । अधिगतिरित्यपि निर्णीतिरेव । तथा च अनिश्चितार्थनिश्चयेन अविसंवादकं ज्ञानं स्पष्टप्रति-भासमन्यद्वा प्रमाणं नापरम् । ततो व्यवसाय एव अविसंवादनियमोऽधिगमश्च निश्चेतव्यः तत्रवे तद्भावात्, तद्वशादेव तत्प्रतिष्ठानात् । ]

१५ तद् अनन्तरोक्तं चेत् यदि अप्रमाणम् । कुत एतत् ? अवस्तुविषयं यतः । सामान्यिविशेषात्मकतत्त्वम् अवस्तु विषयो यस्य तत् तथोक्तम् । किं तर्हि प्रमाणम् ? न किञ्चिद् इत्यर्थः । 'अविक रूपकं दर्शनम्' इति चेत् ; अत्राह—अन्यतः इत्यादि । अन्यतः मिथ्यै-कान्तवादिकरिपतात् प्रमाणाद् अर्थसिद्धिः (द्धेः) अत्यन्तम् असंभवात् । नतु सिद्धिः अधिगतिमात्रं ततोऽपि संभवति इति चेत् ; अत्राह—सिद्धेः निर्णयात्मकत्वात ।

२० अस्याऽनभ्युपगमे दृषणमाह-दर्शन इत्यादि । दर्शनम् अर्थसाक्षात्करणं निरंशादर्थात् तदाकारात्मलाभ इति यावतः , तदेव सिद्धिः इति या सौगतस्य प्रतिज्ञा तस्यो च कियमाणायां सिद्धेः क्रप्तेः अनुपपत्तेः दर्शनस्य, सिद्धेः निर्णयात्मकत्वम् इति । कथंभूतस्य ? विप्रतिपत्ति-विषयस्य । पुनरपि कथंभूतस्य ? साधनान्तरप्रतीक्षस्य साधनान्तरे प्रतीक्षा यस्य इति । अनेन दर्शनाऽभावात् [न] तत्सिद्धिः इत्युक्तं भवति ।

२५ यत्पुनरेतत्— \* ''अधिगतिस्तत्फलम्'' इति हैं; तद् अर्थतो निराक्ततम् , शब्दतो निराक्तविन्न न्नाह—अधिगतिः इत्यपि न केवलमन्या अपि तु अधिगतिरित्यपि या सिद्धिः परस्यं सापि निर्णीतिरेव । निर्णीतिपर्यायः अधिगतिशब्दः इति मन्यते । ततः किं जातम् ? इत्याह—तथा च इत्यादि । तथा च तेन च प्रकारेण अनिश्चितस्य अर्थस्य यो निश्चयः न दर्शनमात्रम्, तेन अविसंवादकं ज्ञानं स्पष्टप्रतिभासम् अन्यद्वाऽस्पष्टप्रतिभासं प्रमाणं नापरम् इति युक्तं पश्यामः ।

<sup>(</sup>५) प्रत्यक्षस्य । (२) ज्ञानस्य अर्थकार्यतानिषेधः । "अन्वयव्यतिरेकाभ्यामर्थद्वेस्कारणं विदः । संश्रयादिविदुःषादः कौतस्कृत इतिस्यताम् ॥५४" इत्यादिना क्रियमाणः । (३) अर्थान्वयन्यतिरेकानुविधानम् । (४) तत्त्वज्ञानेन । (५) अविकल्पादिष । (६) "स्वसंवित्तिः फलं चात्र"-प्र० समु० १।१०। "फलं स्ववित्"-प्र० वा० २।३३६ । "विषयाधिगतिद्वात्र प्रमाणफलमिन्यते । स्ववित्तिर्वाः "-तत्त्वसं० इलो० १२४४ । (७) बौद्धस्य ।

उपसंहारार्थमाह-तत इत्यादि । यत एवं ततो व्यवसाय एव निर्णये एव अविसंवाद-नियमः अधिगमः स्वार्थप्रहणं च निश्चेतच्यः । इत एतत् १ इत्यत्राह-तत्रेव व्यवसाय एव अन्तयोः (तयोः ) अविसंवादनियम-अधिगमयोः भावात् । एतदपि कुतः १ इत्यत्राह-तद्वशादेव व्यवसायादेव तत्प्रतिष्ठानात् तयोः प्रतिष्ठानात् ।

एवं व्यवसायात्मकमिवसंवादिज्ञानं प्रमाणं व्यवस्थाप्य साम्प्रतं ततः प्रवृत्तिक्रमं दर्शयति ५ अनागतमर्थं च सूत्रयति—'अक्षज्ञानेः' इस्यादिना ।

#### [ अक्षज्ञानैरनुस्पृत्य प्रत्यभिज्ञाय चिन्तयन् । आभिमुख्येन तद्भेदान् विनिश्चित्य प्रवर्तते ॥२०॥

स्पर्धनरसन्द्राणचक्षुःश्रोत्रमनांसि इन्द्रियाणि। तैः स्विविषयप्रहणम् अवयहाद्यात्मि-का मितः बहुबृहु विधिक्षप्रानिःसृतानुक्तप्रु वाणां सेतरप्रकाराणाम्। अत एवानेकान्तसिद्धिः। १० निह संविक्तः बहुबहु विधिप्रभृत्याकृतयः स्वयमसंविदिता एवोदयन्ते व्ययन्ते वा यतः सत्योऽप्यनुपलक्षिताः स्युः कल्पनावत् तथेवराकृतयः। स्वलक्षणसामान्यलक्षणैकान्ते पुनः संवेदनाकृतीः न पश्यामः तथैवापश्यन्तः कथमात्मानमेव विप्रलभामहे। तदेवं पर-मार्थतः सिद्धिः अनेकान्तात्। मन्यते [मननं वा इति मितः, स्मरणं स्मृतिः, संज्ञानं संज्ञा, चिन्तनं चिन्ता, अभिनिबोधनमभिनिबोध इति] तथामनन्ति त द्वा थ स त्र का राः- १५ अ''मितः स्मृतिः संज्ञाचिन्ताभिनिबोध इत्यनर्थान्तरम्' [त० स०१।१३] इति। मिति-स्मृत्यादयः शब्दयोजनामन्तरेण न भवन्तीत्येकान्तो न यतस्तत्रान्बर्भाव्यरेन्। तदेकान्ते पुनः न कचित् स्युः तन्नामस्मृतेरयोगात् अनवस्थानादेः]

अतो निबन्धनस्थानाद् वाक्यान्तराणि उपप्रवन्ते—'अक्षज्ञानैः तद्भेदान् विनिश्चित्य प्रवर्तते' इत्येकं वाक्यम्, 'अनुस्मृत्य तद्भेदान् प्रवर्तते' इति द्वितीयम्, प्रत्यभिज्ञाय २० तद्भेदान् प्रवर्तते' इति वतीयम्, 'चिन्तयम् वितर्कयन् तद्भेदान् प्रवर्तते' इति वतु-र्थम्, आभिमुख्येन तद्भेदान् विनिश्चत्य प्रवर्तते' इति पश्चमम्, चिन्तयन्नाभिमु-रूपेन तद्भेदान् विनिश्चत्य प्रवर्तते' इति षष्टं समुद्रितम्। तत्र अक्षाणि चक्षुरादीनि इन्द्रि-याणि तेषां कार्यभूतैः ज्ञानैः तद्भेदान् हिताहितार्थविशेषान् चिनिश्चित्य प्रवर्तते पुरुषः। अयं च प्रवृत्तिकमः अभ्यासद्शायां द्रष्टव्यः। नहि तस्यां प्रवर्त्तमानो नियमेन सजातीयानुस्मरणा- २५ दिकमपेक्षते जनः तथाऽप्रतीतेः [५०ख] अमुमेवार्थमाश्चित्य \*"अभ्यासे भाविनि प्रवर्त्तक-त्वात् प्रत्यक्षं प्रमाणम्" इति । तत्सर्वं युक्तम्, इदं तु अयुक्तम् प्र ज्ञा क र गु प्ते नोक्तम्— 'माविनि' इति ; दाहादिकारणे पावकादौ छोकस्य प्रवृत्तिदर्शनात्। दाहाचदर्शने कथं 'तत् तत्कारणम्' इति प्रतीयते इति चेत् ? अभ्यासात् किन्न जायते ? स्वयं च व्यवहारमाश्चित्य

<sup>(</sup>१) उद्धतोऽयम्—त० २छो० ए० १८९। न्यायवि० वि० द्वि० ए० ४१। (२) "वर्तमानेऽति-मात्रेण वृत्तावध्यक्षमानता । यत्रात्यन्ताभ्यासाद्विकल्पयतोऽपि प्रवर्तनं तत्र प्रत्यक्षं प्रमाणम्"—प्र० वार्तिकाल० ए० २१८। (१) "तस्माद् व्यवहारमात्रप्रसिद्धानुमानाश्रयेण प्रसिद्धं सम्बन्धमाश्रित्य तदेत-दर्थकियासाधनमिति दर्शनेन रपृद्यादिसाधनस्य प्रतिपत्तौ प्रवर्तते। पश्चादभ्यासानुमानमन्तरेणापि प्रति-भासमात्रादेव वृत्तिरिति प्रत्यक्षमिप प्रवर्तकत्वात् प्रमाणम् । अतः उच्यते प्रामाण्यं व्यवहारेणेति ।"— प्र० वार्तिकाल० ए० २५।

ततोऽप्रतिपन्नमिप प्रत्यक्षेण भावि प्रतिपन्नमिच्छन् तमेव आश्रित्य वर्त्तमानं तत्कारणं प्रत्यक्ष-मिच्छन्तं न सहते इति प्राकृतबुद्धिः ।

अथवा, यदुक्तम्-'गिव सिनिहिते गोवुद्धिं विनिवर्त्य तदा अक्ष्वकल्पनायागि गोरेव विनिश्चियात्' इति; तत्र प्रवृत्तौ इदं वाक्यम् , तत्र अनुस्मृत्यादेविंगोधात् । 'अनुस्मृत्य तद्भेदान् प्रवर्तते' प्रवर्तते' प्रवेट्यवस्थापितिनिक्षेपादिषु प्रवृत्त्यर्थम् । 'प्रत्यिभिज्ञाय तद्भेदान् तु प्रवर्तते' इत्येतत् पुनः 'तदेवेदं तेन सदशम्' इति वा अनुसन्धानमात्रेण प्रवृत्तौ । 'चिन्तयन् तद्भेदान् दान प्रवर्तते' इतीदम् अदृद्यमेरुमकार ( मकराकर )वाडवाग्निविवेकविनिक्चयेन देशाद्यन्तरम् । 'आभिमुख्येन तद्भेदान् विनिश्चित्य प्रवर्तते' इत्येतत् 'अकस्माद् धूमदर्शनात् पावकोऽत्र इति प्रवृत्तौ । 'चिन्तयन् आभिमुख्येन तद्भेदान् विनिश्चित्य प्रवर्तते' १० [ इत्ये ]तत् 'अनित्यः शब्दः श्रावणत्वात्' इत्याद्यनुमानात् प्रवृत्तौ । समुदितं तुवाक्यम् 'विहिर्त्य प्रवर्तते' । प्रवृत्तौ । तत्र अञ्च्यानैः श्वः तत्र तत्र विहः यथा महानसादौ, धूमद्रचात्र' इत्येवमाद्यनुमानात् प्रवृत्तौ । तत्र अञ्च्यानैः [९८क] पूर्वमनयोः सम्बन्धे गृहीते सित पुनस्तैरेव कवित् धूमे विषयी-कृते पूर्वसंस्कारप्रबोधः, ततः स्पृतिः, तस्याः प्रत्यभिज्ञा, पुनः तर्कः, अतोऽनुमानं [ ततः ] प्रवृत्तिरिति ।

१५ कारिकां विष्टुण्वलाह—स्पर्शन इत्यादि । स्पर्शनरसन्द्राणचक्षुःश्रोत्रमनांसि । किम् १ इन्द्रियाणि । मनः सर्वज्ञसिद्धौ निरूपिण्यते । तैः स्पर्शनादिभिः का (क) रणभूतैः स्वविषयाणां स्पर्शादीनां ग्रहणं तद्प्राहकं यज्जन्यते ज्ञानम् । तत् किं नाम १ इत्यल्लाह—मितिः इति । (मिति-रिति) । किमात्मिका सा १ इत्यल्लाह—अवग्रह इत्यादि । अतुत्रहादयो वक्ष्यमाणकाः तदात्मिका इति । केषां सा १ इत्यल्लाह—बहु इत्यादि । बहु च युगपत् समानजातीयानां बहुनां प्रहणम् , २० बहुविशं च मिन्नजातीयानाम् , क्षित्रं च झटिति, अनिःसृतं च आलोकाद्यनपेम (पेक्षम्) अनुक्तं च पानकादौ गुडादिरसिविशेषस्य अकथितं च । श्रु वं च दृदतया कालान्तरस्मरणकारणम् तेषाम् । कथंभूतानाम् १ सेतरप्रकाराणाम् सह इतरप्रकारैः अवहादिभिः वर्तमानानाम् । तथा च सिति सिद्धम् १ इत्यल्लाह—अत एव इत्यादि । यत एव तैः स्वविषयाणां प्रहणमेवंविधम् , अत एव अनेकान्तसिद्धिः ।

२५ नतु आगमादेव केवलात् सर्वमेतत् सिद्धं नान्यतः अनुपलक्षणात् , ततो भवत औंगमि-कत्विमिति चेत् ; अत्राह—निहे इत्यादि । निहे संवित्तेः इन्द्रियमतेः सम्बन्धिन्यः बहुबहुविध-प्रभृत्याकृतयः स्वयम् आत्मना असंविदिता एव अज्ञाता एव उद्यन्त उत्पद्यन्ते [९८ख] व्ययन्ते विनदयन्ति वा यतो यस्माद् असंविदितोदयव्ययात् सत्योऽपि अनुपलक्षिताः स्युः । अत्र परमसिद्धं दृष्टान्तमाह कल्पनावत् इति । यथा अ"निहि इमाः कल्पनाः" दृत्यादि वचनात्

<sup>(</sup>१) व्यवहारमेव । (२) 'अक्षज्ञानै: तद्भेदान् विनिश्चत्य प्रवर्तते' इति । (३) इति वाक्यं तु । (४) ''अवग्रहेहावायघारणाः ।''-त० स्० १।१५ । (५) ''बहुबहुविधिक्षप्रानिःस्तानुकप्रुवाणां सेतरा-णास् ।''-त० स्० १।१६ (६) आग्रमानुसारित्वस् । (७) सौगतप्रसिद्धस् । (८) ''तदाह-न चेमाः कल्पना अप्रतिसंविदिता एवोदयन्ते व्ययन्ते चेति ।'' प्र० वा० स्व० टी० ए० १२७ ।

ईश्वरादिकल्पना नाऽनुपलिस्ताः उदयन्ते व्ययन्ते च तथा प्रकृता अपि इति । तथा तेनैव प्रकारेण इतराकृत्यः अवहाद्याकृतयः न सत्योऽपि अनुपलिस्ता उदयन्ते व्ययन्ते वा इति । तिर्हे तथैव स्वलक्षणसंवेदनाकृतयः सामान्यसंवेदनाकृतयः एव वा स्वयं स्वसंविदिता एव उद्यन्ते व्ययन्ते चेति चेत् ; अश्राह—स्वलक्षण इत्यादि । स्वलक्षणं च सामान्यलक्षणं च ते एव एकान्तौ तथोः संवेदनाकृतीः पुनः न पश्यामः । चर्चितं चैतत् । तथापि ताः सत्यः कल्प्य- ५ ता(न्ता)मिति चेत् ; अत्राह—तथैव इत्यादि । तथैव परपरिकल्पितप्रकारेणैव अपश्यन्तत (श्यन्तः) कथं कल्पनया स्वलक्षणसामान्यलक्षणकान्ते संवेदनाकृतिकल्पनया आत्मानमेव विप्रलभामहे व्यवचामः ।

उपसंहारमाह-तदेवम् इत्यादिना । तत्त गोत् (तत् तस्मात्) एवम् उक्तप्रकारेण पर-मार्थतः सिद्धिः सर्वभावानां निष्पत्तिः प्रतिपत्तिर्वा अनेकान्ताद् अनेकान्तमाश्रित्य ।

मत्यादीनां निरु[क्तिं] दर्शयन्नाह-मन्यते इत्यादि । सुगमम् । त न्वार्थ सूत्र का रे-ण सहात्मनः ए[क]वाक्यतां दर्शयन्नाह-तथा इत्यादि । तथा उक्तप्रकारेण आमनन्ति त न्वार्थ सूत्र का राः । कथम् ? [९९क] इत्याह-\* "मितिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताभिनिबोध इत्यन्थीन्तरम्" [त० सू० १।१३] इत्येवम् । सर्वस्त्राणां सोपस्कारत्वात् अत्र 'प्रवर्त्तकः' इत्यध्याहार्यम् । इति शब्दः स्वसूत्रे वाक्यान्तरसमाप्त्यर्थः । ततोऽयमर्थो जायते-'मितः प्रव- १५ र्तिका इति, स्मृतिः प्रवर्तिका इति, संज्ञा प्रवर्तिका इति, चिन्ता प्रवर्तिका इति, अभिनिबोधः प्रवर्तकः, चिन्ताभिनिबोधः प्रवर्तकः, मितः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽभिनिबोधः प्रवर्तकः इति च ।

नतु च एतन्मत्यादिकमन्योन्यं भिन्नमभिन्नं वा १ उभयथापि 'स्वलक्षण' इत्यादि विकथ्यते इति चेत्; अत्राह—अनर्थान्तरम् इति । ईषद्धें नत (नज्) प्रवर्तते । ईषत् कथिन्चद् अर्थान्तरम् अनर्थान्तरमिति । उक्तं [च] छ घी यस्त्र ये—\* 'प्रमाणफलयोः क्रमभाचेऽपि तादात्म्यं २० प्रत्येयम्'' [लघी० स्व० इस्रो० ६] इति । अथवा, यदा(द)वमहविषयीकृतम् ईहा प्रत्येति, ईहितम् अवायोऽवैति, अवायातुभूतं धारणा, एवम् उत्तरत्रापि योज्यम् , तदेवमाह अनर्थान्तरम् इति, कथिन्यदभिन्नविषय(यं) मत्यादिकम् इत्यर्थः । अन्त्यवाष्यापेक्षया 'अनर्थान्तरम्—अभिन्नप्रवृत्तिप्रयोजनम्' इति वा व्याख्येयम् ।

नतु मत्यादिकं सर्वम् अभिधानपुरस्सरमेव स्वार्थं प्रत्येति इति शब्दश्रुत एवान्तर्भावोऽ- २५ स्य, तथा च तिवन्ति एवास्य चिन्ता भविष्यति इति पृथगिह चिन्तनमनर्थकमिति चेत्; अन्नाह—'शब्दयोजनम्' इत्यादि । मतिस्मृत्यादयः शब्दयोजनमन्तरेण ते न भवन्ति किन्तु तद्योजने सित भवन्ति इत्येवम् एकान्तो न, यत एकान्तात् [९९ख] तत्र अन्तर्भाव्येरन् इत्यर्थः । यत इति वा आक्षेपे, नैव संकीर्येरन् । विपक्षे बाधकमाह—तदेकान्त इत्यादि । स चासौ एकान्ति च तस्मिन् अङ्गीकियमाणे पुनः न कचिद् बहिरन्तर्वा स्युः मतिस्मृत्यादयः । कृत एतत् १ ३०

<sup>(</sup>१) "मननं मतिः स्मरणं स्मृतिः संज्ञानं संज्ञा चिन्तनं चिन्ता आभिमुख्येन नियतं वोधनमभिनि-बोध इति"-त० वा० १।१२।५ ।

24

इत्यत्राह—तन्नाम इत्यादि । यस्य नौम्ना योजनात् मृतिस्मृत्यादयः तत् तन्नाम इत्युच्यते, तस्य स्मृतेरयोगात् । एतदुक्तं भवति न यत्र यत्र स्वार्थः तत्र तत्र तन्नाम, यतः तद्योजनात् नियमेन मितस्मृत्यादयः स्युः अपि तु सङ्केतस्य योजनात्, तत्स्मृतेरेव च अयोगात् प्रकृतमिति । कृत एतत्? इत्यत्राह—अनवस्थानादेः अनवस्था [नम्]आदिर्यस्य अन्योन्यसंश्रयस्य स तथोक्तः तस्मात्। त्रयाहि— श्रथमा नामस्मृतिः तद्विषयामिधानस्मृतेः, सापि तद्विषयनामस्मृतेः इत्यनवस्था । सन्निहिते च वस्तुनि मत्यादिना निर्णीते नामविशेषे स्मृतिः, तस्याद्य सत्यादिः (मत्यादिः) इत्यन्योऽन्यसमाश्रयः । अत एव अप्रतिपत्तिः प्रतिपत्तेरभावः, अन्धमूकं जगत् स्यादिति मन्यते । चित्रतं चैतत्—''सद्यार्थोभिलापादिस्मृतिः'' [सिद्धिवि० १।८] इत्यादिना ।

एवं तावत् 'प्रमाणस्य फलं साक्षात् सिद्धिः स्वार्थ[वि] निश्चयः' [सिद्धि-१० वि० १।३] इत्यस्य समर्थनद्वारेण \*''अघिगतिः तत्फलम्'' इत्येतन्तिरस्तम् । इदानीम् \*''सारूप्यं प्रमाणम्'' [न्यायवि० १।२०] इत्येतत् प्रकारान्तरेण दूषयन्नाह—'प्रत्यक्षाः' इत्यादि ।

> [ प्रत्यक्षाः परमाणवो बहिरिमे स्थूलैकचित्राकृतेः, संवित्तेर्विषया इति प्रलपता स्याद्वादविद्वेषिणा । बुद्धेनालमलं बहिरन्तर्वोऽङ्लीलमेवाकुलम् , तन्नैरात्म्यमपीतरेण न विवेकात्मा न सा युज्यते ॥२८॥ ]

विषयो द्विविधो बौद्धस्यै प्रत्यक्षः अनुमेयस्य । तत्र प्रत्यक्षः (क्षाः) सन्तो विषया गोचराः । के ? इत्याह—परमाणवः । क ? बिहिरिति । के पुनस्ते ? इत्याह—[१००क] इमे परिद्यमानघटादिव्यपदेशभाजः । कस्याः ? इत्याह—संवित्तेः । कथम्भृतायाः ? इत्याह—स्थूलैकचित्राकृतेः स्थूला एका चित्रा शयला आकृतिः आकारो यस्याः सा तथोकः (का) तस्याः \*"सिव्चितालम्बनाः पश्च विज्ञानकायाः" इति गाद्धान्तात् । प्रलपता अलम् । केन ? बुद्धेन इतर (इतरेण) केन ? दि ग्ना गा दिना । कथं प्रलपता ? अञ्लीलमेष असम्बद्धमेव यथा भवति आकुलं च । अपिशब्दः भिन्नप्रक्रमः अत्र दृष्टव्यः च शब्दार्थः । कथंभूतेन ? इत्यत्राह—स्याद्वादविद्वेषिणा । एतदुक्तं भवति—यथा नीलकृतेः संवित्तेः नीलं २५ प्रत्यक्षं न पीतादि, सारूप्यकल्पनावैफल्यभयात् तथा स्थूलैकचित्राकृतेः तस्याः प्रत्यक्षो विषयोऽपि तथाविधे एव कल्पनीयो न परमाणवः इति ।

यत्पुनरत्रोक्तं प्र ज्ञा क र गु प्ते न-\* "तथाविधायाः तथाविधविषयसिद्धिः दूरस्थित-विरलकेशेषु अतदात्मसु तथाविधायाः तस्याः दर्शनात् ।" <sup>६</sup>इति ; तत्र न तर्हि परमाणवः ३० तस्याः प्रत्यक्षः(क्षाः) सन्तो विषयाः किन्तु अनुमेयाः, इत्ररथा दूरस्थितविरलकेशा अपि अनेक-

<sup>(</sup>१) वाचकेन शब्देन। (२) "व प्रत्यक्षपरोक्षाम्यां मेयस्यान्यस्य संभवः।"-प्र० वा० २१६३। (३) "पञ्चसञ्चयस्यालम्बात्"-प्र० समु० १।१७। (४) संवित्तेः। (५) स्थूलैकचित्राकार एव । (६) "यथैव केशा द्वीयसि देशे असंसक्ता अपि घनसिन्नवेशावभासिनः परमाणवोऽपि तथेति न विरोधः।"-प्र० वार्तिकाल० प्र० २९६, प्र०९४।

संवित्तेविषयाः तथा इति न भ्रान्तं नाम किश्चित् , यित्ररासार्थम् 'अभ्रान्तग्रहणं क्रियमाणमर्थ-वत् स्यात् । अथ तत्केशानां विरत्नाननुकरणेऽपि कृष्णतामात्रानुकरणवत् परमाण्नामन्योन्य-विवेकाननुकरणेऽपि नीलतामात्रानुकरणात् ते प्रत्यक्षा इति ; ति एकस्य गृहीतेतररूपतया अने-कान्तिसिद्धिः ऐति (इति ) [१००स] स्याद्वादिवद्वेषिणा अलम् अलम् इति । न तत्त्वतः तस्याः ते प्रत्यक्षं [क्षाः ] किन्तु व्यवहारेणेति चेत् ; उक्तमत्र नीलाकारसंवित्तेः नील- ५ वत् तस्या अपि स्थूलैकचित्रार्थप्रत्यक्षताप्रसङ्गादिति ।

किंच, संवित्तिवद् एकस्य स्थूलैकचित्राकारोऽपि न विरुध्यते इति, एवमर्थं च 'स्थूलैक-चित्राकृतेः' इति वचनम् । तर्हि प्रतिपरमाणुभेदात् संवित्तिरपितथाविधामा भूत् । तदुक्तम्-\*''किंस्यात् सा चित्रतैकस्यां न स्यात्तस्यां मताविष''

[प्र० वा० २।२१०] इत्यादि । १०

इति चेत् ; अत्राह—न सापि इत्यादि । न केवळं विहरशेंऽपितु साऽपि संवित्तिरिप विवेकातमा न न युज्यते युज्येतैव, प्रतिषेधद्वयेन प्रकृतार्थगतेः, इतरथा उक्तन्यायेन सक्छश्च्यता स्यादिति मन्यते । सैवास्तु इति चेत् ; अत्राह—तन्नेरातम्यम् इत्यादि । यत एवं तस्मात् नैरात्म्यं सक्छश्च्यत्वं बहिरन्तर्वो इति एवं 'प्रलपता' इत्यादिना सम्बन्धः । स्याद्वादमन्तरेण तदप्रतिपत्तेरिति भावः । छ ॥

इति श्री र वि भ द्र पादोपजीवि-अ न न्त वी र्य विरचितायां सि द्धि वि नि श्र य टी का यां प्रत्यक्षसिद्धिः प्रथमः प्रस्तावः । छ ॥

<sup>(</sup>१) प्रत्यक्षरुक्षणे । (२) परमाणवः । (३) परमाणवः ।

# [ द्वितीयः प्रस्तावः ]

#### [२ सविकल्पसिद्धिः]

\*''अक्षज्ञानैः'' [ सिद्धिवि० १।२७ ] इत्यादिना उक्तमर्थम् इतरम्रन्थेन समर्थयितु-कामः तदादौ संग्रहवृत्तत्रयं 'स्वार्थ' इत्यादिकमाह—

> [ स्वार्थावग्रहनीतभेदविषयाकाङ्कात्मिकेयं मितः , भेदावायमुपेत्य निर्णयमयं संस्कारतां यात्यपि । स्मृत्या प्रत्यभिज्ञावतोहविषयाद्वेतोरशाब्दानुमा , कल्प्या आभिनिवोधिकी श्रुतमतः स्यात् शब्दसंयोजितम् ॥१॥]

अस्याऽयमर्थः-स्वं च अर्थद्वच तयोः प्राह्कोऽवग्रहः स्वार्थोऽवग्रहः स्वार्थावप्रहश्च नि पूर्वोद् इणः क्ति शति ( क्ते सति ) भवति, अन्यस्याऽप्रकृतत्वात् , प्रत्यासत्तेश्च अवप्रहेण नीतम् [१०१क] अवगतम् इति गम्यते । तत्र भेदव[च]नसान्निध्यात् द्विविधं सामान्यम् इति च, तस्य भेदो विशेषो विषयः यस्या आकाङ्काया ईहायाः सा तथोक्ता, ता-१० वात्मानौ स्वभावौ यस्याः सा तदात्मिकेयं मतिः । किं करोति ? इत्यत्राह-संस्कारतां याति धारणात्मिका भवति । किं कृत्वा ? इत्यत्राह-भेदावायमुपेत्य उपढौक्य निर्णयमयं तदा-त्मिका भूता इत्यर्थः । अतः अस्याः मतेः परम् अन्यद् अस्पष्टज्ञानं श्रुतम् \* "श्रुतमस्पष्ट-तर्कणम्" [त० क्लो० पृ०२३७] <sup>3</sup>इति वचनात् । तत्कथं जायते १ इत्यत्राह—स्मृत (त्या) इत्यादि । 'अतः' इत्येतद् अनेनापि सम्बध्यते-तत्तो मतेः स्मृतिः, तया स्मृत्या कारण-१५ भूतया प्रत्यभिज्ञान( व )ता 'तदेवेदं तेन सदृशम्' इति वा प्रत्यभिज्ञावता पुरुषेण उत्ह-विषयाद हेतोः लिङ्गाद् अनुमा कल्प्या । कथम्भूता ? अदाब्दा (अद्याब्दा) स्वार्था-नुमा इत्यर्थः। अस्या नामान्तरमाह-आभिनियोधिकी इति । अभि समन्ताद् अर्थस्य सामा-न्यरूपेणेव विशेषरूपेणापि निश्चितो बोधो प्रहणम् तत्र नियुक्ता न पुनः सामान्यापोहमात्रप्रहणें इति मन्यते । अथवा, पूर्वज्ञानापेक्षया कथक्चिदति(भि)नवस्य अपूर्वस्यार्थस्य प्रहणम् अभि-२० निबोधः तत्र नियुक्ता असंपतिपूर्वं श्रुतम्" [त० सू० १।२०] इति वचनात् । मतेः स्पृतिः, ततः प्रत्यभिज्ञा, अत ऊहः, अस्माद् अशाव्दानुमा श्रुतम् इत्युक्तं भवति । अपिशब्दो भिन्त-प्रक्रमः 'श्रुतमतः' इत्यस्याऽनन्तरं द्रष्टव्यः। अतोऽपि परं शाब्दयोजितं ज्ञानं श्रुतम् इति। स्यान्मर्तम् – दर्शनम्", अतश्च भेदनिश्चर्यं इति किं [१०१ख] तदन्तराले आकाङ्क्षया इति ? तत्रोत्तरभाह-'वैशासम्' इत्यादि ।

ધ

<sup>(</sup>१) भूतकालार्थे के प्रत्यये सित । (२) षण्ड्या विग्रहे सित इत्यर्थः । (३) उद्धतिमिद्म्-न्याय-वि० वि० द्वि० पृ० १८७, १६० । "श्रुतमविस्पष्टतकंणम्"-न्यायकुमु० पृ० ४०४ । (४) यथा बौद्धानाम् अनुमानं सामान्यविषयं न तथा । (५) "श्रुतं मितपूर्वं द्वयनेकद्वादशभेदम्"—त०सू० । (६) बौद्धः प्राह । (७) निर्विकल्पकम् । (८) विकल्पः ।

[ वैश्रयं यदि भेदनिश्चयकरमेकान्ततो भावतः, सर्वस्मात्परतः करोतु विपरीतारोपविच्छेदनम् । संकल्पाहितवासनापरिणतेः सर्वत्र चित्रेहनम् , प्रत्यक्षंन ततोऽनन्वयियां का वासनानां कथा ॥२॥]

वैद्वादां स्वलक्षणसाक्षात्करणं यदि भेदनिश्चयकरम् अवायं करोतीति चेत् ; त्ष्टेद- ५ (र्त्) र्शनस्य संबन्धि तद्वैद्वाद्यम् एकान्ततोऽवद्यं भावतः सर्वस्मात् सजी [सजातीयाद्विजा-तीया]याच परतः अन्यस्याद् वस्तुनः सकाशात् करोतु । किम् १ विपरीतारोपविच्छेदनं विपरीतस्य गुँणान्तरस्य आरोपवित्त् समारोपज्ञानं तस्याः छेदनं विनाशः तद्विशेषात् । तथा च आकाङ्कावत सर्वं समारोपव्यवच्छेदकारित्वेनाभिमतमनुमानमैनर्थकमिति मन्यते । नायं दोषः, सर्वत्र दर्शनपादवादेरभावात् व इति परस्य आकृतं कृतोत्तरमिति मन्त्या तत्पक्षान्तरमाशङ्कते १० संकल्प इत्यादि । कल्पनं कल्पः व्यवसायः, समीचीनः कल्पः यथावस्थितभेदनिश्चयः तस्मा-याहिता व्यवस्थापिता, तेन वा, वासना तस्याः परि[णितिः] स्वकार्योत्पादनसामध्येपरिनपाकः सा चित्रा शवला दृष्टार्थवैशयाविशेषेऽपि कविदेव अंशे भेदनिश्चयदेतुः सा न सर्वत्र । ततुक्तम् —

\*''परित्राट्कांकस्तुना (कामुकशुना) मेकस्यां प्रमदातनौ । क्रमणं (कुणपं) कामिनी भक्ष्या इति सा (तिस्रो) विकल्पनाः ॥''

इति चेत्; अत्राह-ईहनम् इत्यादि । ईहनम् ईहा, प्रत्यक्षस्य ततः तत्परिणतेः वित्रतायाः सकाशाद् अस्तु प्रत्यक्षम् ईहात्मकं भवतु । एतदुक्तं भवति – न उपादानज्ञानाद् अन्या वासना, र्तृत्परिणतेः वित्रत्वेन ज्ञानपरिणतिरेव चित्रा इत्युक्तं भवति । न च अवप्रह- [१०२क] ज्ञानादन्यत् पूर्वम् अवायज्ञानात् प्रतीयते ततः सा अवगृहीतविशेषाकाङ्कापरि- २० णतिस्वभावा अस्तु इति । न च परस्य वासना इति दर्शयन्नाह—अनन्वय इत्यादि । अन्व- यात् निष्कान्तियां सौगतानाम् [का न] काचिद् वासनानां कथा इति निरूपयिष्यते अ"कार्यकारणता नास्ति" [सिद्धिवि० ४।३] इत्यादिना ।

नतु पूर्वपर्यायप्रवृत्तमध्यक्षं नोत्तरपर्याये वृत्तिमत्, नापि उत्तरपर्यायविषयं पूर्वपर्यायवी- त्वं(क्षण)क्ष्मम् , अत एव नानुमानमिषे , तत्कुतोऽनग्रहाद्यात्मकत्वं कस्यचित् प्रतीयते ? न चै- २५ कस्य अनेकात्मकत्वम् विरोधादिति चेत् ; अत्राह—प्रत्यक्षम् इत्यादि ।

[ प्रत्यक्षं क्षणिकं विचित्रविषयाकारैकसंवेदनम् , तस्त्रं चेत् सुखदुःखमोहविविधाकारैकसाधारणः । जीवो योगक्षेमभेदभृचेत् सन्तानभेदः कुतः , चित्तानां क्षणभिक्षनां सहभुवां सहभृतिसंवेदनात् ॥३॥] १५

<sup>(</sup>१) एकत्वादेः । (२) सर्वं क्षणिकं सत्त्वादित्यादिकम् । (३) न विकल्पोत्पत्तिः, अतः समारोपन्य-वच्छेदाय अनुमानं सफलमिति । (४) नीलादौ, न क्षणिकत्वादौ । (५) उद्भृतोऽयम्-सर्वंद० सं० ए० ३०। (६) वासनापरिपाकस्य । (७) पूर्वोत्तरपर्यायद्याहकम् । (८) आत्मनः ।

विचिन्नो नानाप्रकारो विषयो नीलादिः, तदाकार इव आकारो यस्य एकस्य अभिन्नसंवेदनस्य तत् तथोक्तम् , यस्यापि यौगस्य निराकारं तं प्रति विचित्रविषयाकारेषु एकसंवेदनम् इति व्याख्येयम् । कथंभूतम् ? क्षणिकम् । तथा च यौगस्य प्रयोगैः—क्षणिका बुद्धिः
अस्मदादिप्रत्यक्षत्वे सति विभुद्रव्यविशेषगुणत्वात् शब्दवत् इति । पुनर्रप कथंभूतम् ? इत्याद्
प्रस्थक्षम् इति । स्वसंवेदनाध्यक्षविषयीक्षतं ज्ञानान्तरिषयीकृतं वा भवतु । तत् किम् ? इत्यत्राह्—तत्त्वं चेदिति । तत्त्वं परमार्थसत् चेद् यदि । तद् अन्यथा अङ्गीकृर्वतः सौगतस्य न
किव्चित् सिध्येदिति मन्यमान एवं पृच्छिति, यौगस्यापि प्रतिविषयं विज्ञानभेदमभ्युपगच्छतः

\*"सदसद्वर्गः कस्यचिद् एकज्ञानालम्बनम् अनेकत्यात् पञ्चाङ्गुलयत्' इत्यत्र साध्यदृष्टान्तविरोधः इति च । तथेति वदतो दूषणमाह—सुख इत्यादि । सुखदुःखमोह्म्मण्य
रेण उपलक्षणम् , तेन सर्वातीतानागतवर्त्तमानपर्याया गृह्यन्ते, ते च ते विधिधाकाराश्च तेष्वेकः
साधारणः तदेकः स चासौ जीवरच । यदि वा, सुखदुःखमोहा विविधाकाराः स्वभावभूता
धर्मा यस्य स तथोक्तः, स चासौ एकजीवरच न कि तत्त्वम् ? अपि तु तत्त्वमेव । यथेव हि
युगपत् संवेदनं चित्रमात्मानं प्रत्यक्षयिति, नापि तेन विरुध्यते ; तथेव क्रमेण जीवः तथा प्रत्यक्षयिति हतेन वा न विरुध्यत इति भावः ।

् नमु सौगतं साकारज्ञानवादिनं प्रति अतत्त्वे तदिनष्टं न यौगं निराकारज्ञानवादिनं प्रति ।

"स हि निराकारेण एकज्ञानेन अनेकमर्थं विषयीकरोतीति चेत्; न; एकेन स्वभावेन तद्विषयीकरणे

कुतः अर्थभेदः १ इतरथा एकस्वभावात् कारणात् कार्यभेदः स्यात् । न चैवमिति निरूपयिष्यते

ईश्वरनिराकारणे ।

नतु एकस्मिन् सन्ताने सुखे उत्पद्यमाने अनुभूयमाने वा न दुःखमोहादय उत्पद्यन्ते अनु२० भूयन्ते वा, विमश्यित, तसो मिन्नयोगक्षेमत्वात् रामाऽर्जुनादिवत् "तेषां भेद एव इति सौगतः;
एतदेव दर्शयन्नाह—योग इत्यादि। योगः उत्पादः क्षेमोविनाशः संवेदनं वा, तयोः भेदाऽभेदेनानु (भेदभृत् न तु) प्रकृते सुखादो इति चेत्; अत्रोत्तरमाह—सन्तान इत्यादि।
इदमत्र तात्पर्यम्—[१०२ख] एकसन्तानव्यपदेशभाजां भेदे साध्ये सुखादीनां भिन्नयोगक्षेमत्वात्, यत् अन्यद्—भिन्नं चित्रं झानं तद् विपक्षः, तस्य च हेतुविपर्ययेण [अ]भिन्नयोग२५ क्षेमेन "अनवयवेन व्याप्तौ, ततो" निवर्तमानो भिन्नयोगक्षेमल्यक्षणो हेतुः तद्भेदं साध्येत् नान्यथा,
हेतुविपर्ययस्यापि साध्यविपर्ययेण व्याप्तौ चित्रमेकं क्षणिकं झानं प्रसिध्यति अभिन्नयोगक्षेमत्वेन।
तथा च सित सन्तानानां भेदो नानात्वं कुतः १ न कुतिइचन्मानात्। केषाम् १ चित्तानाम्। कथंभूतानाम् १ क्षणभिन्नाम्। पुनरिष कथंभूतानाम् १ सहभुवाम् इति। अनेन पदद्वयेन अभिन्नोत्पत्तिविनाशौ तेषां कथितौ। पुनरिष तद्विशेषणमाह—भूतैः असंवेदन।

<sup>(</sup>१) ज्ञानम् । (२) नैयायिकस्य । (३) तुल्जना—"अनित्यः शब्दः गुणत्वे सति अस्मदादीन्द्रिय-विषयस्वात् बुद्धिवत् ।"—न्यायवा० पृ० २९९ । (४) विभुद्धव्यमत्र आत्मा । (५) चित्रविचित्ररूपेग । (६) अनेकाकारेण । (७) यौगः । (८) एकस्वभावेन विषयीकरणेऽपि अर्थभेदश्चेत् । (९) सुखे विनश्पति सति वा म दुःखमोहादयो विनश्यन्ति । (१०) सुखदुःखमोहादीनाम् । (११) साकल्येन । (१२) विपक्ष-भूतात् चित्रज्ञानात् ।

[सहभूतिसंवेदनात् ] इति । अत्रायमर्थः-सहभूतेः कारणात् सहैव संवेदनात् । अनेनापि सहोत्पत्ति-संवेदने कथिते ततोऽभिन्नयोगक्षेमत्वात्तेषाम् विवक्षितचित्रैकज्ञानवदेकत्व-मिति । एतेन अञ्चक्यविवेचनमपि चिन्तितम् ।

अत्र अपरः प्रतिभासा। हैतवादी आह्-सन्तानाभावात् कस्य केन अभेदः चोद्यते इति चेत् ?

वित्रिषेधकप्रमाणाऽभावात् । अनुपल्लिधः प्रमाणिमिति चेत् ; न; सुखदुःखयोः अन्योऽन्यमप्रवेद- ५

नादभावः, अन्यथा अनैकान्तिको हेतुः । सर्वाऽनुपल्लिधरसिद्धा । विचारियष्यते चैतत् सर्वज्ञसिद्धौ । सताभि सन्तानानाभिन्नयोगक्षेमत्वादभेदः इति न तैः व्यभिचारः पक्षीकरणादिति
केचित् ; तदि न युक्तम् ; [१०३ख] व्यभिचारिविषयस्य पक्षीकरणाद्व्यभिचारे न कश्चिद्धेतुः व्यभिचारी स्यात् । स्वयं च पश्चीकृतैः सर्कादिभिः (तर्वादिभिः ) कार्यत्वादेः व्यभिचारमुद्भावयन् तथा निगदतीति यत्किश्चिदेतत् । ततो यथा चित्रैकप्रतिभासादक्रमेण चित्रमेकं ज्ञानम् , १०
तथा क्रमेणापि इति स्थितं स्वार्थं इत्यादि ।

संप्रहकृतादर्थमुद्धृत्य विवृण्वन्नाह्-

[ अक्षघीरवगृह्णात्यभेदेन स्वार्थमादितः । विद्योषेणेहयाऽवैति घारयत्यन्यथाऽस्मृतेः ॥४॥

प्रत्यक्षं स्वार्थं सामान्येनावगृह्णातु पुनरादातुं विशेषेण तदाकारेण अवैति यथा १५ अवायस्तेन संस्कारमाधन्ते । अभिमतस्वलक्षणानां कथिश्चिदसाधारणत्वेऽपि सद्द्यारमनेव प्रतिभासनात् । अश्ववुद्धौ स्वाययनस्वभावं स्थवीयांसमेकमाकारं प्रतिभासमानं पूर्वापरान्विय परिस्फुटमस्खलद्वृत्ति संपद्म्यामः । अन्यथा परिस्फुटं नावभासेत । प्रतिसंख्यानेन [अप्रत्याख्येयत्वाच्च] परस्परविलक्षणानां स्वलक्षणानां स्पष्टिनिर्भासान्वयैकस्वभावाभावे अश्वज्ञानं सविकल्पं सिद्धम् , अन्यथा परस्पं स्वस्पेण तदेव कथं संवृणुयात् ? यतो बहिः २० सद्यात्मना स्फुटमवभासेत । अथायं परमार्थसद् (सन्) असाधारणानां कथमेकान्तेन संभवः तत्प्रत्यक्षविरोधात् । यदि कुतश्चित् प्रत्यासत्तेः बहिरिव अन्तःपरमाणवः संचितास्तथा प्रत्यवभासेरिचितिः परस्परमसंप्लवात् सन्तानान्तरवत् स्पूलैकान्वयाकारप्रतीतिर्न स्यात् । तद्विभ्रमे बहिरन्तश्च किश्चित् कुतश्चिदप्रसिद्धम् इदन्तया नेदन्तया च तत्त्वं व्यवस्थापयतीति सुव्यवस्थितं तत्त्वम् ! नचैतन्मन्तव्यम्—अवगृहीतसामान्यस्य विशेषा- २५ काङ्कणं मानसमितिः तदिष्यत एव, तदभावे अश्वज्ञानस्य नियमेन अवगृहीतसद्याकार-स्थृतेरयोगात् । न हि सिच्चिहितविषयवलोद्भृतं तदाकारस्वभावनियतमसाधारणैकान्ता-त्मविषयं नियमेन अभिमतसजातीयस्मरणकारणं युक्तम् , समयानभिज्ञस्येव कार्यस्यित्तिन्तान्तान्त्रम्यां नियमेन अभिमतसजातीयस्मरणकारणं युक्तम् , समयानभिज्ञस्येव कार्यस्यित्वा

<sup>(</sup>१) सुखादीनाम् । (२) "चित्राभासापि बुद्धिरेकैव बाह्यचित्रविकक्षणस्वात् । शक्यविवेचनं चित्र-मनेकमशक्यविवेचनाश्च बुद्धेनींळादयः ।"-प्र० वार्तिकाळ० ३।२२०। (३) सन्तानिपेशक । (४) बौद्धः। (५) 'उर्वीपर्वततस्तन्वादिकं बुद्धिमद्धेतुकं कार्यस्थात्' इति ईश्वरानुमाने पश्चीकृतैः तर्वादिभिः व्यभिचार उद्धाव्यते यत्–ते कार्याः न च बुद्धिमद्धेतुकाः । द्रष्टव्यम्-प्र०वा० १।१४-१७। (६) एको जीवः पूर्वोत्तर-पर्यायौ व्यामोतीति भावः।

सामर्थ्यम् । यदि पुनरन्तर्वासनाप्रयोधविचित्रता, तर्हि ततः स्वयमवगृहीतसमानाकाराथैविशेषाकाङ्क्षालक्षणं परिस्फुटं प्रत्यक्षं किन्नानुमन्यत एव सिन्नहितार्थोपयोगात् यतः
निर्विकल्पैकान्त्रसिद्धिः। तद् युक्तं चक्षुरादिज्ञानमिष सत्त्वद्रव्यत्वसंस्थानवर्णोदिसामान्यविशेषान् व्यापकव्याप्यस्वभावं प्रतिपद्यमानं स्वयमीहितं व्यापकप्रहणद्वेकं प्रायः परिचिछनत्ति । न वै चक्षुरादिज्ञानम् ईहा, अपि तु तत्समनन्तरजन्मना तद्रथीनन्तरप्राहिणा
मानसप्रत्यक्षेण जनितो विकल्पः । ततः स्मृतिरीहेति चेत् ; कि पुनः मानसप्रत्यक्षविकलपनया लब्धम् ? ]

अक्षधीः इन्द्रियबुद्धिः आदौ आदितः स्वार्थम् स्वम् अर्थरच अमेदेन सामान्या-कारेण अवगृह्णाति विशेषेण विशेषाकारेण अवैति निश्चिनोति 'स्वार्थम्' इति सम्ब-१० न्यः । केन कृत्वा १ इत्यत्राह्—विशेषेणेह्या [ईहा] आकाङ्क्षा तथा। किं पुनः सा करोति १ धार्यति स्वार्थसंस्कारमाधत्ते । कुत एतत् १ अन्यथा धारणाऽभावप्रकारेण अस्मृतः स्पृतेर-भावात् । यदि वा, सामान्याऽवप्रहाभावप्रकारेण अन्यथा 'स्मृतेरभेदेन स्पृतेरभावप्रसङ्गात् । निह् स्वलक्षणात् भवान् (णानुभवात् ) सामान्ये स्मृतिर्युक्त (का ) अन्यथा नीलानुभवात् पीते सी भवेत । अथ स्यात्—विशेषाप्रहणे कथं सामान्याऽवप्रहः १ व्याप्याप्रतीती व्यापकाप्रवि-१५ पत्तेरिति ; तत्र ; चित्रैकज्ञाने नीलाकारेण पीतावाकाराननुकरणेऽपि तद्वः ।पकज्ञानमात्रानुक-रणवदसोषः ।

कारिकां व्याचिष्टे प्रत्यक्षम् इत्यादिना । प्रत्यक्षं स्वम् अर्थोचा (अर्थं च) अवगृह्णातु । केन प्रकारेण १ सामान्येन । किं कुर्वत् पुनः तत् किं करोति १ इत्यत्राह—पुनः इत्यादि । पुनः परचाद् विशेषण तदाकारेण [१०४क] स्वार्थमादानुप्रेव (दातुमेव) विशेषाकारेणेव २० अवैति निश्चिनोति । पुनरिप किं करोति १ इत्यत्राह—यथा इत्यादि । यथा येन प्रकारेण अवा-यः स्वार्थयोः तेन संस्कारमाधन्ते । कुत एतत् सामान्येन अवगृह्णादिति चेत् १ अत्राह—अभिमत इत्यादि । अभिमतानि बौद्धः अङ्गीकृतानि स्वलक्षणानि निरंशपरमाणुलक्षणानि तेषां कथिन्यत् केनापि देशादिमेदप्रकारेण असाधारणस्वेऽपि विलक्षणत्वेऽपि सदशात्मनेव नीलादि-कसमानस्वभावेन न असाधारणस्वभावेन इति एवकारार्थः, प्रतिभासनात् प्रकृतमिति । नवे परमाणुविवेकात्तत्प्रतिभासोऽपि अनेकप्रतीतिविरहप्रसङ्गात् । एतत्तु अभ्युपगम्य उत्तं न परमार्थतः इदमस्ति, इत्याह—'स्वावयवस्वभावम्' इत्यादि । स्वावयवान् (वानां न ) द्रञ्यान्तरावय-वान् (वानाम्) ततो निराकृतमेतत्— अप्तर्भस्योभयह्णस्वे । प्रवत्तु अभ्युपगम्य उत्तं न परमार्थतः स्वभावः स्वरूपं यस्य स तथोक्तः । अनेन अप्तर्थाणा द्रव्यान्तरमारभन्ते'' [वैशे० स्व १।१।१०] इत्येकान्तिनरासः, तमाकारं संपत्र्यामः । कथंभूतम् १ स्थवीयांसम् इति । एततु विशेषणमिप साधनत्वेन प्रत्येयम्—यतः स्थवीयांसम् ततः स्वावयवस्वभाविति । न स्वलु निरव-

<sup>(</sup>१) बाहशोऽनुभवस्ताहशी स्मृतिरिध्यभेदः । (२) स्मृतिः । (३) व्याप्तुं योग्यस्य विद्योपस्य अप्रतिपत्तौ । (४) विद्योपकारेण । (५) अनेन धर्मकीर्तिना सर्वद्रव्याणां सर्वोद्यक्तं कल्पयित्वा 'चोदितो द्धि खादेति किसुष्टं नाभिधावति' इति दूषणं दत्तम् , तक्षिराकृतम् ।

यव-अवयविकल्पनैकान्ते परमाणुवत् परस्परमवयिवनां महत्त्वादिभेदोऽस्ति यतः स्थूलस्थूलत-रादिव्यवहारः वैतत्र घटेत । तदारम्भकावयवबहुत्वाद्यपेक्षः सर्वोऽयं व्यवहार इति चेत् ; अत्राह— एकम् इति । एकं स्थवीयांसम् । एतदुक्तं भवति—योऽसौ स्थवीयान् आकारः स एकः प्रती-यते, अवयवबहुत्वाद्यपेक्षे तु विद्वयवहारे तत्र [१०४ स्व] स इति प्रतीयते न तु स्थवीयान् इति, स्थवीयस्त्वस्थावयवेपूपि (वेष्वपि) परस्थासंभवात् । किं कुर्वन्तम् ? इत्याह—प्रतिभासमा- ५ नम् । क श अक्षबुद्धौ चक्षुरादिज्ञाने । योगस्य 'अवयव-अवयविभेदैकान्तप्रतिज्ञा प्रत्यक्षवाधिता' इत्यनेन दर्शयति ।

अत्राह पर:3-सत्यम् तथाविधमाकारं भवन्तः संपद्मयन्ति, तत्तु क्षणिकम् अन्यथा दर्श-नाऽशक्तेः, इत्यत्राह-पूर्वापर इत्यादि । पूर्वापरी परिणामा वन्धेतु (वन्वेतुं) शीलं प्रतिभासमानम् अक्षबुद्धौ संपञ्चामः इति । शेषमत्र निरूपियन्यते । अनेन \* "यद् यथाऽवभासते तत् तथैव १० परमार्थसद् व्यवहारमवतरति" "इत्यादिप्रयोगे हेतोरसिद्धतां दर्शयति । ननु दूरस्थितविरल-केशादिषु इच तमाकारमेकमसन्तं भवन्तः संपदयन्ति इति चेत् ; अत्राह-अस्खलदृवृत्ति यथा भवति तथा तं पदयामो वाधकाऽभावादिति मन्यते । नाक्षबुद्धौ किन्तु विकल्पबुद्धौप्रतिभासमानं संपद्याम इति निगदन्तं प्रत्याह-परिस्फुटम् इत्यादि । अन्यथा अश्रबुद्धौ प्रतिभासनाभावप्रका-रेण परिस्फुटं यथा भवति तथा नावभासेत । दूषणान्तरमाह-प्रतिसंख्यानेन इत्यादि । १५ \*"नचैतद् व्यवसायात्म" [सिद्धिवि०१।२५] इत्यादिना व्याख्यातमेतत् । एवं प्रतिभासबलेन अक्षज्ञाने सामान्याकारेण स्वार्थप्रतिभासं व्यवस्थापितमपि पादप्रसारिकया अनिच्छन्तं प्रति ्दूषणान्तरमाह—स्वलक्ष्णानाम् इत्यादि । स्वलक्षणानां बहिः निरंशक्षणिक[१०५क]पर-माणूनाम् । कथंभूतानाम् ? परस्परविलक्षणानाम् स्पष्टनिर्भासान्वयैकस्वभावाऽभावे स्पष्टो निर्भासो यस्य स चासौ अन्वयैकस्वभावरच तस्य अभावे अङ्गीक्रियमाणे दूषणम् अक्ष इत्यादि । २० अयमत्राभिप्राय:-तत्स्वभावः प्रतिभासमानोऽपि तैमिरिककेशादिवद् यद्य श्रि]संवित्तेर्विषय इत्यादि : तत्र उत्तरम्-अथ सन्नपि न वहिः तर्हि गत्यन्तराभावात् ज्ञानस्य स इति अक्षज्ञानं सविकल्पं सभेदं सिद्धम् अन्यथा सविकल्पकत्वाभावप्रकारेण परहृपं बिहःस्वलक्षणरूपं स्वहः-पेण स्पष्टनिर्भासान्वयैकस्बभावेन तदेव अक्षज्ञानमेव कथं <sup>8</sup>संबृणुयात ? नैव । यतः संवरणात् सद्यात्मना समानस्वभावेन अवभासेत परिस्फुटं विशदं यथा भवति बहिः तदेवेति। अन्ये तु २५ 'स्पष्टिनिर्भासान्वयैकस्वभावे' इति पठन्ति ; तेषाम् 'कथमन्यथा' इत्यादि विरोधः । निह तेन तदेव संव्रियते अन्यथा पटः स्वात्मना संव्रियेत । भवतु तर्हि अक्षज्ञानवद् बहिरपि तत्स्वभावः न्यायवलायातस्य परिहर्तुमशक्यत्वादिति चेत् ; अत्राह-अथायम् इत्यादि । अथायम् अनन्तर-निर्दिष्ट आकारः परमार्थेन सद् ( सन् ) विद्यमानो अन्तरिव बहिरपि इति भावः । असाधार-

<sup>(</sup>१) अवयविति । (२) स्थूलस्थूलतरादिन्यवहारे । (३) बौद्धः । (४) द्रष्टव्यम्-ए० २ दि० १० । (५) स्थवीयांत्तम् । (६) अत्रायं पूर्वपक्षः-"पररूपं स्वरूपेण यया संवियते थिया । एकार्यप्रतिभासिन्या भावानाश्चित्य भेदिनः ॥'' (७) 'अन्ये तु' इति पदेन अस्य न्याल्यान्तरं सूमप्रति टीकाकारः ।

णानां परस्परविरुक्षणानां 'स्वलक्षणानाम्' इत्यनुवर्तते । कथम् एकान्तेन अवदयंभावेन संभवः । कुत एतत् ? इत्यत्राह्-तद् इत्यादि । तेषां प्रत्यक्षेण विरोधात् । तर्हि बहिरन्तदच परमाणव एव अविनिर्भागवृत्त्युत्पत्त्या संचिताः प्रतिभान्ति [१०५ख] तदुक्तम्-

### \*''तंदेतन्तृतमायातं यद्वदन्ति विपश्चितः ।

यथा यथाऽर्थाश्चिन्त्यन्ते विविच्यन्ते तथा तथा ॥" [प्र० वा० २।२०९] ધ इति चेत् ; एतदेव आशङ्कथ दृषयन्नाह्-कुतश्चिद् इत्यादि । कुतश्चित् कस्यादिचद् अविनिर्भागवृत्त्युत्पत्तिरुक्षणायाः प्रत्यासत्तेः बहिः परमाणव इव तद्वत् । यदि पुनः अन्तः परमाणवः संचिताः पुञ्जीभूताः तथा स्पष्टनिर्भासान्वयैकस्वभावप्रकारेण प्रत्यवभासेरन् इति पैरमताशङ्का । तत्र दूषणं परस्परम् इत्यादि । परस्परम् अन्योन्यम् असंष्ठवात् , एकस्य ज्ञान-१० परमाणोः तदन्तरेषु तेषां वा तत्र स्वभावस्य व्यापारस्य वा यः संद्ववो गमनं तस्य अभावात् । अत्र परप्रसिद्धं दृष्टान्तमाह्-सन्तानान्तरवत् इति । सन्तानान्तराणामिव तद्वद् इति । एतदुक्तं भवति-यथा वैतेषां नान्यः (न्य)स्वभावसंकीर्णता नापि विषयीकरणं संप्रवः तथा अन्तःपर-माणूनामिति । ततः किं जातम् ? इत्याह-स्थृत्रैक इत्यादि । स्थृत्रैकस्य अद्वयोपलक्षिताकारस्य प्रतीतिः स (सा) स्थूलैकान्वयाकारप्रतीतिः सा न स्थात् । 'सन्तानान्तरवद्' इति निदर्शनं १५ मध्ये करणादनेनापि सम्बन्धनीयम् । ततो यथा त्रैछोक्यसन्तानान्तरगृहीतार्थापेक्षया न तत्प्रतीतिः तथा दार्ष्टोन्तिकप्रतीतिरिप न स्यात् । यस्तु अनुपरुम्भात् सन्तानान्तराभावात् निदर्शनमसिद्ध-मिति मन्यते, स कथम् एकज्ञानपरमाणुना वेद्यमानम् अन्यदभ्युपगच्छेत् यतः वित्राद्वैतं भवेत् । एतेन सकल[१०६क] विकल्पातीतं तत्त्वं चिन्तितम्; नीलप्रतिभा[सम्] उपलभ्य-

मानं सुखादिप्रतिभासं सन्तमभ्युपगच्छन् सन्तानान्तर्तिषेधं निगदित यत्किञ्चदेतत् ।

अत्राह पर: -अस्तीयं प्रतीतिर्भ्रान्ता इति, तदुक्तं प्र ज्ञा क र गु प्रे न- \* 'भायामरी-२० चित्रसृतिप्रतिभासवदसन्त्वेऽपि अदोषः" [प्र० वार्तिकाल० ३।२११] इतिः तत्रोत्तरमाह्-तद्विभ्रम इत्यादि । तस्याः तत्प्रतीतेः विभ्रमे अङ्गीक्रियमाणे । क ? बहिरन्तरूच । किं जातम् १ इस्यत्राह-किष्टिचत् सुस्रादिकं नीलादिकं च तत् कुतिश्चित् प्रत्यक्षादनुमानाद्वा अप्रसिद्धम् अनि-र्णीतम् । केन प्रकारेण ? इदंतया क्षणिकज्ञानानन्यवेद्यविश्रमसर्वविकल्पातीततया नेदंतया न २५ तद्विपरीतरूपतया चेति तद् इत्थंभूतं तत्त्वं व्यवस्थापयति सौगतः इत्येवं सुव्यवस्थितं तत्त्वम इत्युपह्सनमेतत् , विश्वमात् कस्यचित् असिद्धे र [ति] प्रसङ्गात् इति मन्यते । ततः 'प्रत्यक्षम्' इत्यादि सुस्थम् ।

इदानीम् ईहाज्ञाने विप्रतिपत्तिं निराकुर्वन्नाह्- ननु तस्मिन् सित तत् मानसमन्यद्वेति विचारः प्रवर्तते, धर्मविचारस्य धर्मिसत्तानिबन्धनत्वात् । अतः तत्सत्तैव सध्येति चेत् ; नैतदन्ति;

<sup>(</sup>१) "इदं वस्तुबलायातं यद्वदन्ति विपश्चितः । यथा यथार्थाश्चिन्त्यन्ते विशीर्यन्ते तथा तथा ॥'' -प्र०वा०। (२) बौद्धमत । (३) सन्तानान्तराणाम् । (४) अनुपलम्भाद्धेतोः सन्तानान्तरस्य अभावं कृत्वा । (५) विज्ञानवादी । (६) ईहाज्ञानस्य विद्यमानत्वे सत्येव ।

तत्सत्त्वस्य स्वसंवेदनाप्यक्षसिद्धत्वात् । सिद्धे हि सामान्ये धर्मिणि तद्विशेषानादातुमीहमानस्य प्रतीतेः, तद्योग्योपायोपादानातः निरीहस्य तदयोगादिति मन्यते । एवमर्थं चेदमुक्तमत्रैव **\*''नहि** संवित्तः बहुबहुविधप्रभृत्याकृतयः'' [सिद्धिवि०१।२७] इत्यादि । न च नैव एतन्मन्तव्यम् अवगृहीतस्य [१०६ख] अवध्रहेण विषयीकृतस्य सामान्यस्य विशेषाकाङ्गणं मानसं मनो-निमित्तम् , न इन्द्रियनिमित्तम् <mark>इति मानसं तद् इष्यत एव</mark> किन्तु तदेव न भवति इति <mark>एव- ५</mark> कारार्थः । 'तदाकाङ्क्षणं मानसम्' इत्युक्ते अवयहज्ञानमपि तैत्परिणामि तेद् इत्युक्तं भवति, यथा 'मार्दो घटः' इत्युक्ते मृत्पिण्डोऽपि तदुपादानं मार्द इत्युक्तं भवति । यद्यपि चैतत् **\*''न चैतद्**व्य-वसाय'' [सिद्धिवि० १।२५] इत्यादिना निरस्तं तथापि प्रकारान्तरेण निराकरणार्थमित्यदोषः। कुत कुतत् <sup>१</sup> इत्यत्राह **तदभाव** इत्यादि । तस्य अवय्रहपरिणामेहाज्ञानस्य अभावे **तदभावे ।** कस्य १ अक्षज्ञानस्य निरंशस्वलक्षणविषये अक्षज्ञाने अभ्युपगम्यमान इत्यर्थः, नियमेन अवश्यं- १० भावेन अवगृहीतः अवग्रहेण विषयीकृतः पूर्वं यः सदशाकारः अथवा इदानीम् अवगृहीतेन सरहाकारः पूर्वं रष्टः तस्य स्मृतेरयोगात् 'न चैतन्मन्तव्यम्' इति । एतद्पि कुतः ? इत्यत्राह-न हि इत्यादि । 'हिः' इति यस्मादर्थे, यस्मात् न सन्निहितो यो विषयः तस्य बलेन उद्भु-तम् उत्पन्नमपि अक्षज्ञानम् [इति] विभक्तिपरिणामेन संवन्धः । पुनरपि कथंभूतम् ? इत्यत्राह— तद् इत्यादि । तस्य सन्निहितविषयस्य आकारम् अनुकरोति इत्येवंशीलो यः स्वभावः स्वस्व- १५ रूपं तत्र नियतम् स्वप्नेऽपि स्वरूपाद् अन्यन परयति इत्यर्थः । पुनरपि तद्विशेषणं दर्शयनाह-असाधारण इत्यादि । सर्वतो [१०७क] विलक्षणोऽसाधारणः एकः असहायः अन्तः धर्मो यस्य [आत्मन: स्व] भावस्य स विषयो यस्य तत्, कं (किम् ?) नियमेन अभिमतसजातीय-स्मरणकारणं युवतं पूर्वेण परः परेण वा पूर्वः क्षणः सजातीय इति स्मरणम् अभिमतसजातीय-स्मरणम् तस्य कारणं युक्तम् । निह् असाधारणैकान्तात्मविषयानुभवात् तथाविधं बहिःस्मरणं २० युक्तं नीलानुभवात् पीतस्मरणवत् । तथा च सामान्यादिव्यवहारः परस्य दुर्घट इति मन्यते । समयेत्यादिना दृष्टान्ते तदेव समर्थयते–अयमुदात्तः अयमन्यः इत्यादिकः सङ्केतः समयः तदन-भिज्ञस्य गोपालादेरिव शास्त्रव्याख्याकरणादि-स्वरादिभेदः 'कार्यम्' उच्यते तत्र स्मृतिसामर्थ्य-मयुक्तम् । एतदुक्तं भवति—यथा उदात्तादिसमयाश्रहणे न तत्र गोपालादेः स्पृतिः तथा सदृशा-काराऽप्रहणेऽपि न तत्र स्मृतिरिति । एतेन 'अभेदेन अन्यथाऽस्मृतेः-स्मृतेरभावात्' २५ इत्येतद् ज्याख्यातम् ।

नतु नाञ्चज्ञानम् असाधारणैकान्तविषयम् 'तत्स्मृतिकारणम्' इति सम्बन्धः । एतदुक्तं भवति—यथा नीळानुभवाञ्जायमाना वासना नीळे स्मृतिकारणं न पीते तथा तदश्रज्ञानवासनापि असाधारणविषयस्मृतिकारणं न <sup>\*</sup>तत् स्मृतिकारणमिति ।

इदमपरं व्याख्यानम्–यत एव अक्ष्ज्ञानमुक्तप्रकारं तत एव न केवर्ल तत्समृतिः, अपि ३० तु वासनापि न भवेत् नोत्पद्येत<sup>ं</sup> तत इति न (नाऽ)साधारणैकान्त[१०७ख]विषया अक्ष-

<sup>(</sup>१) ईहाज्ञानस्य परिणामिकारणभूतम् । (२) मानसम् । (३) भिन्नं बाह्यं वस्तु । (४) अक्षज्ञानम् ।

www.jainelibrary.org

ह्यानवासना तत्कारणम् अपि तु पूर्वसजातीयस्मृतिवासना । अयं तु विशेषः—तद्धक्ञानप्रवीधिता सती तत्कारणम्, तत्त्रवीधश्च नीलादावेव न क्षणक्ष्यादौ इति चेत् ; अत्राह—यदि पुनः
इत्यादि । अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासप्रतीतिकल्पनाहितवासना अन्तर्वासना तस्याः प्रवीधः
दर्शनादुत्तरसजातीयस्मरणजननपरिणतिः तस्य विचित्रता- नीलादावेव न क्षणक्ष्यादौ तत्प्रवीध
५ इति, यदि पुनः 'इष्यते' इत्यध्याहारः; तिहैं ततः तिव्वचित्रतायाः प्रत्यक्षं किन्नाऽनुमन्यते ?
अनुमन्यत एव । कथंभूतम् ? इत्यत्राह—स्वयम् आत्मना अवगृहीतः विपयीकृतो यः सुमानाकारोऽर्थः तस्य विशेषा ये तेषु आकाङ्कणं तद्ध्रहणाभिमुख्यं लक्षणं स्वरूपं यस्य तत् तथोक्तम् ।
पुनरिण कथंभूतम् ? इत्यत्राह—परिस्पुत्रम् विश्वदम् । कृतः? सिन्निहितार्थोपयोगात् सिन्निहितेऽर्थे
व्यापारात् । एतदुक्तं भवति—'तत्कल्पना ततः कि स्यात्' इत्यादिना 'प्रत्यक्षं प्रमाणम्' इत्युक्तम्,
रे तदाहितवासनाऽपरसजातीयविकल्प एव तत्प्रवोधविचित्रता कस्यविदेव विशेषस्य निर्णयाकाङ्का
इति । यतो यस्माद् अननुमनना (अनुमननात्) निर्विकल्पेकान्तसिद्धिः इति । 'यतः'
इति वा आक्षेपे, नैव तित्सिद्धिरिति । 'न चैतन्मन्तव्यम्' इत्यादिना 'वैश्वाच्यम्' इत्यादि

उपसंहारार्थमाह-तृत् इत्यादि । यत [१०८क] एवं तृत् तस्मात् युक्तम् उपपन्नम् । १५ किं तत् ? इत्याह चक्षुरादिज्ञानमपि न केवलं मानसं क्रमेण परिच्छिनक्ति जानाति इति । कान् ? इत्याह सत्त्वद्रव्यत्वसंस्थानवर्णादिसामान्यविशेषान् । यदा पृर्वः पृर्वः सामान्यम् तदा उत्तरे विशेषा इति तिष्ठशेषान् इत्युच्यते । कथं परिच्छिनक्ति ? इत्याह च्यापकः इत्यादि । [व्यापकेन] व्याप्यः स्वभावो यस्य विशेषस्य स तथोक्तः तं प्रतिपद्यमानं निश्चिन्वत् । कथं भृतम् ? स्वयम् आत्मनेहितम् । कथमीहितम् ? इत्याह च्यापकग्रहणपूर्वकं यथा भवति । किं २० सर्वदा एवं परिच्छिनक्ति इति चेत् ? अत्राह प्रायः बाहुल्येन, कदाचित् नैवम् इति प्रतिपाद-यिष्यते \*'वर्णसंस्थानसामान्यम्' [सिद्धिवि० २।७] इत्यादिना ।

यत्पुनरत्रोक्तम्-\*'भादि चक्षुरादिहानं स्वयमक्रमरूपं कथं तत्क्रमेण परिच्छिनित्त विरोधात् ? अथ क्रमरूपं तर्हि स्वक्रममिष भारेण परिच्छिनित्त तमिष परेण स्वक्रमेण इत्य-नवस्थितिः ।'' तदेतत् \*''पूर्वपूर्वस्य स्वग्रहणानुबन्धमजहतः एव उत्तरोत्तरं प्रति साधकः २५ तमत्वात्'' [ सिद्धिवि० २।१५ ] इत्यत्र विचारियष्यते अत्रैव प्रस्ताचे ।

अत्राह परः नै निवै चक्षुरादिज्ञानम् 'इत्यादि । नवै नैव चक्षुरादिज्ञानं चक्षुरादीनां कार्यं यञ्ज्ञानम् तत् ईहा अपितु किन्तु तत्समनन्तरजन्मना तस्मात् चक्षुरादिज्ञानात् समनन्तर- राद् उपादानात् जन्म यस्य तत् तथोक्तं तेन । केन १ मानसप्रत्यक्षेण । कथंमृतेन १ तद्यीन- नत्रग्राहिणा तस्य चक्षुरादिज्ञानस्य थोऽर्थः तस्य अनन्तरः तज्ज्ञान[१०८ख] सहकार्यर्थ- २० क्षणः तद्धाहिणा । तदुक्तम्- \* "इन्द्रियज्ञानेन समनन्तरप्रत्ययेन स्वविषयानन्तरिवषय- सहकारिणा जनितं मानसं प्रत्यक्षम् ।" [न्यायवि० ११९] इति । जनितो विकल्प

<sup>(</sup>१) द्वितीयः इलोकः । (२) क्रमेण । (३) बौद्धः।

ę0

इहेति ( ईहा इति ) पद घटना । ततः तस्मात् कारणात् स्मृतिः न प्रत्यक्षम् ईहा इति अनु-भवकार्यस्य तद्विषयस्य ज्ञानस्य गत्यन्तराऽभावात् इति भावः, इति एवं चेत् ; अत्र प्रच्छिति आचार्यः—िकं पुनः मानसप्रत्यक्षविकल्पकल्पनया लब्धम् ? मानसं प्रत्यक्षमेव विकल्पो भेदः तस्य कल्पनया किं प्राप्तं सौगतेन ? तत्प्रत्यक्षं चक्षुरादिव्यापारकाले अन्यदा वा न प्रतिभाति केवलं कल्पनाशिल्पिकल्पितम् इत्येतत् कल्पनया इति ।

अत्राह शान्त भ द्रः -\* "तत्कल्पनया बहिरयें मानसं स्मरणं लब्धम् , न हि तत् चक्षुरादि ज्ञाद्युक्तं (दिजं युक्तम् ) भिन्नसन्तानत्वात् , अन्यथा देवदत्तानुभूते यज्ञद-त्तस्य स्मरणं भवेत् , मानसात् तत्प्रत्यक्षात् तत्स्मरणं न विरुध्यते ।" एतदाशङ्कय दूषय-न्नाह-प्रत्यक्षाद् इत्यादि ।

### [ प्रत्यक्षान्मानसाहते बहिर्नाक्षियियः स्मृतिः । सत्त्वान्तरवञ्चेत्तत् समनन्तरमस्य किम् ॥५॥

मनोऽश्वज्ञानानां सन्ताननानात्वेऽपि यतोऽनन्यसत्त्वव्यवस्था परस्परं समनन्तर-प्रत्ययता च, तत एवेन्द्रियार्थे मनसः स्पृतिः स्यात् । तदलमन्तर्गहुना बहिर्मानस-प्रत्यक्षेण ? ]

प्रत्यक्षात् , कथंभृतात् ? मानसाहते तदन्तरेण बहिः स्मृतिने, कुतः सकाशात् ? १५ अक्षियः चक्षुरादिज्ञानात् । दृष्टान्तमाह—सत्त्वान्तरवद् इति । सत्त्वान्तरं सन्तानान्तरं तस्माद (तद्वत्) इति । यथा देवदत्तात्र यज्ञदत्ते स्मृतिः तथा प्रकृतिधियः चेद् यदि मतम् । अत्र दूषणम्—तत्समनन्तरमस्य किम् इति । इदमत्र तात्पर्यम्—इन्द्रियमानसप्रत्यक्षयोः अभिन्नः, भिन्नो वा सन्तानः स्यात् ? अभिन्नद्रचेत् ; तत् मानसं प्रत्यक्षं समनन्तरम् उपादानम् अस्य [१०९क] स्मृतिकार्यस्य किम् ? नैव । एतदुक्तं भवति—यथैव इन्द्रियज्ञानात् सन्ता- २० नान्तरात् न मानसं स्मरणम् , तथैव तद्दिमन्नसन्तानान्न मानसप्रत्यक्षादिष इति । यो हि जात्य- द्रवो न गर्दभात् , सः तत्पुत्रादिष न भवति । भिन्नद्रचेत् ; तद् अक्ष्ज्ञानं समनन्तरम् उपादानम् अस्य मानसाध्यक्षस्य किम् ? नैव , स्मृतिवत् तदिष ततो न भवति ।

यत्पुनरुक्तं प्र ज्ञा क रे ण-\*"ने स्मृतिलिङ्गतः "तद व्यक्षस्य व्यवस्था किन्न (किन्तु) प्रतीतितः, निश्रयात्मकात् नीलादिप्रतीतेः तदध्यक्षरूपत्वात् ।" इति ; तद्प्येतेन निरस्तम् ; २५

<sup>(</sup>१) "शान्तभद्रस्वाह—यद्यपि प्रत्यक्षतः तस्माद् भेदो न लश्यते कार्यतो लश्यत एव । कार्यं हि नीलादिविकत्यक्षपं स्मरणापरव्यपदेशं न कारणमन्तरेण कादाचित्कत्वात् । न चाक्षज्ञानमेव तस्य कारणं सन्तानभेदात् प्रसिद्धसन्तानान्तरतञ्ज्ञानवत् । ततोऽन्यदेवाक्षज्ञानात्तःकारणं तदेव च मानसं प्रत्यक्षमिति ।" —न्यायवि । वि । व । ५६६ । "इह शान्तभद्रेण सौन्नान्तिकानां मतं दर्शयता पूर्वं चक्ष्रू रूपे चक्षुविज्ञानं तत्तस्तेनेन्द्रियविज्ञानेन सहज्ञक्षणसहकारिणा तृतीयस्मिन् क्षणे मानसप्रत्यक्षं जन्यते इति व्याख्यातम् "इह पूर्वें चक्षुरादिविज्ञानेनानुभूतत्वान्न विकल्पभाव इति चाशक्ष्वप्रमिहितम्—देवदत्तेनापि दृष्टे यज्ञदत्तस्यापि विकल्पप्रसङ्गः "—न्यायवि । ध० पृ० ६१-६२ । (२) गर्दभपुत्रादिष । (३) इन्द्रियाध्यक्षात् । (४) मानसप्रत्यक्षस्य । (५) "इदिमत्यादि यज्ज्ञानमभ्यासात् पुरतः स्थिते । साक्षात्करणतस्तत्तु प्रत्यक्षं मानसं मतम् ॥"—प्र० वार्तिकाल् १० ३० ।

ŧο

इन्द्रियज्ञानस्य तदुपादानस्य तद्वत् निर्णयात्मकत्वे तत एव सकछार्थसिद्धेः, तस्यैव प्रतीतेः लदि-न्द्रियज्ञानं समनन्तरमस्य किम् ? अनिर्णयात्मकत्वे तदिनिर्णयात्मकम् इन्द्रियज्ञानं सम-नन्तरम् अस्य निर्णयात्मनो मानसाध्यक्षस्य किम् ? अक्षार्थयोगादेव तसंभवादात् ( तत्सं-भवात् । \*"अभेदात् ) सद्द्रास्मृत्याम्" [ सिद्धिवि० १।६ ] इत्यादो चर्चितमेतत् ।

किंच, यदि वत् क्षणिकनिरंशपरमाणुविषयं न तत्र प्रमाणान्तरवृत्तिः, निर्णाते समारोपाऽ-भावात् । अ"निश्चयारोपमनसोर्बाध्यबाधकभावतः" [ प्र० वा० १।५० ] इति वचनात् । यदि च तत् मध्यक्षणस्य पूर्वापरक्षणापेक्षं कार्यकारणत्वमात्मभूतं न निश्चिनोतिः, सर्वोऽप्रहणम्, अन्यथा गृहीतेतररूपमेकं स्यात् । निश्चिनोति पूर्वापरयोरप्रहणेऽपि इति चेत् ; तर्हि—आकुलभा-षितमेतत्—

**\*"द्विष्ठसम्बन्धसंवित्तिनैंकरूपप्रवेदनात्** ।

द्वयस्वरूपग्रहणे सति सम्बन्धवेदनम् ॥" [प्र० वार्तिकाल ११२ ] इति ।
तथा अ"पूर्वापरावस्थानिर्णयेऽपि स्वयमवस्थात्ँ (त्र )निर्णयाद्वा(द्व्या)प्याप्रतिपत्तिः"
इति च । अथ तद्बहणे ; तर्हि तयोरपि कार्यकारणभावनिर्णयः अपरतद्ब्बहणे, इति पूर्वापरकोट्योस्मा (रना )द्यन्तयोर्विषयीकरणभवद्यंभावि, तथा तस्य परतः सर्वस्माद् विवेकनिद्वये
१५ सर्व वक्तव्यम् ।

ततो यदुक्तं परेण - \* 'मध्यक्षणद्रश्चिता( नेनाऽना )गतक्षणद्रश्चेने "तद्वत्तक्तात् सर्वाऽतीतानागतक्षणद्रश्चेनम्'' इति ; तन्निरस्तम् ; अन्यत्रापि समानत्वात् । अथ क्वित् कार्यकारणभाव एव नेष्यते ; नैवम् ; इन्द्रियज्ञानाऽभावात् "तत्प्रभवं मानसाध्यक्षं न स्यात् । ब्यवहारेण तदस्तित्वे तत्रैव तदवस्थो दोषः । शेषमत्र प्र मा ण सं प्र ह भा ष्या त् प्रत्येयम् ।

व्यतिरेकमुखेन कारिकां विष्टण्वन्नाह—मनोऽक्ष इत्यादि । मनोऽक्षज्ञानानां मानसेन्द्रियप्रत्यक्षाणां सन्ताननानात्वेऽिष न केवलं तदनानात्वे यतो यस्याः प्रत्यासत्तेः अनन्यसत्त्वव्यवस्था एकप्राणिव्यवस्था प्रस्परम् अन्योन्यं मनोऽक्षसंविदां समनन्तरप्रत्ययता च उपादानकारणता च । नतु अक्षसंविद एव मनःसंविदां समनन्तरकारणं न पुनः विष्ताः तासाम् ; तत्कथमुच्यते—'प्रस्परम्' इत्यादि इति चेत् ; नैवं शक्यं वक्तुम् , यथैव हि पावकादेव धूमो न तस्मात् पावको जायमानः प्रतीयते इति पावक एव [ धूमस्य कारणं न ] धूमः [ ११०क ] पावकस्य इति निश्चयः, तथैव यदि इन्द्रियज्ञानादेव मानसं प्रत्यक्षं न तस्मादिन्द्रियज्ञानं जायमानं
प्रतीयते युक्तमेतत्— इन्द्रियज्ञानमेव वित्कारणं न वित्तस्येति । यावता कल्पनया इन्द्रियज्ञानं
तत्कारणं वित्रचयः भवित्व च वित्रवित्यज्ञानस्य कारणमस्तु, वित्रयः सर्वत्र निरङ्कुशत्त्वात् ।

<sup>(</sup>१) नीलादिप्रतीतिवत् । (२) अक्षज्ञानम् । (३) स्वस्वरूपारमकम् । (४) अवस्थानुरनिर्णयात् । (५) पूर्वापरयोः ग्रहणे । (६) तुलना—"यदि कालकलाच्यापिवस्तुग्रहणमक्षतः । सर्वकालकलालम्बे ग्रहः स्यान्मरणावयेः ॥"—प्र० वार्तिकाल० ए० ५९२ । (७) मध्यक्षणवत् वर्तमानत्वात् । (८) इन्द्रियज्ञानस्य इन्द्रियेभ्यः अनुत्पादात् । (९) इन्द्रियज्ञानस्य । (१०) मनःसंविदः । (११) मानसज्ञानकारणम् । (१२) मानसम् । (१३) कल्पनयैव । (१४) मानसमि । (१५) कल्पनायाः ।

ततो यथा इन्द्रियज्ञानजनितं ज्ञानं मानसं प्रत्यक्षं तथा तज्जनितं प्रत्यक्षान्तरं स्यादित्यभिप्रायः । तत एव तस्या एव प्रत्यासत्तेः इन्द्रियार्थे चक्षुरादिविषये मनसः मनोऽध्यक्षात् स्मृतिः ईहा स्यात् भवेत नान्यतः कारणादिति भावः । ततः किं जैनेन प्राप्तम् ? इत्याह—तद् इत्यादि । तत् तस्माद् उक्तन्यायाद् अलं पर्याप्तं बहिर्मानसप्रत्यक्षेण किल्पतेन । कथंभूतेन ? अन्तर्गंडुना स्मृत्यक्ष्ज्ञानयोः वाटाललाट्योरिव अन्तराल( ले )गड्लव[ द् ] वर्तमानेन अकिश्चित्करेण ? ५ इन्द्रियज्ञानादेव प्रकृतार्थिसिद्धोरिति भावः ।

एतदेव दर्शयन्नाह-विकल्प इत्यादि ।

## [ विकल्पवासनास्पष्टप्रबोघोऽक्षार्थसन्निधेः । व्यापकव्याप्यसामान्यविशेषार्थात्मगोचरः ॥६॥

वितर्कतुगततद् व्यापकसामान्यग्रहणपूर्वकं व्याप्यितशेषावायज्ञानं मनोऽक्षिविकल्पा- १० नां समानम् । तत्र इन्द्रियार्थसिकर्षः समयनियमेन अन्तर्वासनाप्रवोधं यथार्हं स्पष्टय-तीति तेषां तत्समानम् । ततस्तेषामर्थप्रतिभासः अनुपलक्षणेऽिष भिद्येत न पुनरीहा निराक्षियेत लिङ्गलिङ्गिसम्बन्धस्मृतिवितर्कवत् तदन्यथानुपपत्तेः अतर्कस्मृतेः व्याप्तिः न सिध्येत् अप्रतिपत्तेः । ]

अवमहादीनाम् उत्तरोत्तरं ज्ञानं विकल्पः तेन आहिता वासना तद्यासना तस्याः स्पष्टो १५ किन्वाद (विशदः) प्रवोधः उन्मीलनम् । स कुतः १ इत्याह—अक्षार्थसन्निधेः इन्द्रियार्थ-संप्रयोगात् न मानसप्रत्यक्षादेशित मन्यते । कथंभूतः १ इत्यत्राह—ठयापक इत्यादि । ठया-पकं च ट्याप्यव्य तौ च तौ सामान्य [११० ख] विशेषौ च व्यापकं सामान्यम् व्याप्यो विशेषः तत्त्वभावौ अर्थात्मानौ गोचरौ यस्य स तथोकः ।

कारिकां विश्वण्वन्नाह—'वितर्क' इत्यादि । वितर्कणं [बितर्कः] विशेषाकाङ्कणवितर्कपरि- २० णामम् अनु पश्चाद् गतम् तच तद् व्यापकसामान्यग्रहणं च तत् पूर्वं कारणं परम्परया यस्य तत्त्रथोक्तम् [किं त] दित्याह—व्याप्यविशेषावायज्ञानम् । तत्कथंभूतम् १ इत्यत्राह—मनोऽक्षविक- ल्यानां समानम् इति । मनोविकल्यानाम् अक्षविकल्यानाम् इन्द्रियज्ञानानां समानं सदशमिति ।

नतु प्रत्यक्षप्रस्तावे किमर्थमप्रस्तुतानां मनोविकल्पानामुपादानमिति चेत् ? दृष्टान्तार्थम् । यथा मनोविकल्पानां वितर्काऽनुगतव्यापकसामान्यप्रहणपूर्वं व्याप्यविशेषावायज्ञानं तथा अक्षविक- २५ ल्पानामिति । न चासिद्धो दृष्टान्तः; पूर्वं मनसा सामान्यव्यवसायः, तदनन्तरं तिद्वशेषाकाङ्कणम् , अतदच 'पुरुषः स्थाणुः' इति वा विशेषावायज्ञानम् , सौगतस्यापि प्रसिद्धमेतदिति । नतु यदि नाम मनोविकल्पानां वितर्कानुगतव्यापकसामान्यग्रहणपूर्वं व्याप्यविशेषावायज्ञानं किमायातं येन अक्षविकल्पानां तत् स्यात् ? न हि एकस्य धर्मो नियमेन अन्यस्यापि, अन्यथा और्कस्य कटु-

<sup>(</sup>१) मानसाध्यक्षजितिस् । (२) ''घाटासस्तकान्तराळवर्तिमांसिषण्डापरनाम गद्धरिव गद्धः निष्फ-ल्रस्वात् ।''-हेतु० टीकालो० पृ० २९५ । प्र० वा० स्व० टी० पृ० २१७ । (३) धत्तृरकस्य ।

www.jainelibrary.org

किमा गुडस्य स्यादिति चेत्; अत्राह-तत्र इत्यादि । तत्र दृष्टान्तेतररूपे तद्विकल्पानां सहिनिर्देशः [१११क] इन्द्रियार्थयोः सिन्निकर्षः योग्यदेशादिसिन्निधिः समयस्य अवप्रहादिकालस्य नियमेन अव्यभिचारेण अन्तर्वासनाप्रबोधम् अन्तर्वासना मनोविकल्पवासना तस्याः प्रबोधम् उन्मीलनं स्पष्ट्यति विशदं करोति इति हेतोः तेषां तत्समानम् इति । एतदुक्तं भवति-मनो- ५ विकल्पा एव न तत्सिन्निकर्षात् स्पष्टीभवन्ति ततः दृष्टान्तेतरभावो न विरुध्यते इति ।

ननु मानसा विकल्पाः स्पष्टाकारविधुराः, तत् कुतः स्पष्टीभवन्ति इति चेत् ? अत्राह-यथाईम् इत्यादि । यथाईम् यथायोग्यं सामग्रीभेदं प्राप्य स्पष्टयति इति । उपसंहरन्नाह-ततः तस्मात् अर्थप्रतिभासां (सः) तेषां विकल्पानां स्पष्टेतररूपतया भिद्येत न पुनः ईहा निराक्रि-येत अनुपलक्षणेऽपि न केवलम् उपलक्षणे च। निदर्शनमाह-'लिङ्ग' इत्यादि । लिङ्गलिङ्गिनोः १० सम्बन्धः अविनाभावः तस्य या स्मृतिः तद्रूपो यो वितर्कः तस्येव तदनुपलक्षणम् । एतदुक्तं भवति-यथा गृहीतव्याप्तिकस्य पुंसो धूमदर्शनानन्तरं धूँमकेतुप्रतिपत्तौ अन्तराले विद्यमानस्यापि सम्बन्धवितर्कस्य अनुपरुक्षणम् , तथा ईहायामपि इति । तथा च विपक्षेऽपि 'अनुपरुक्यमाण-त्वात्' इत्यस्य साधनस्य सङ्गावात् ईहा ततो न निराक्रियेत इति भावः इति <sup>र</sup>केचिदाचक्षते । तेषां धुमदर्शना[न]न्तरं पावकप्रतिपत्तौ अनुपलक्षितसम्बन्धस्मृतिसद्भावे <sup>अ</sup>श्रुणेऽपि [१११ख] १५ [य]दकस्माद् धूमदर्शनाद् अग्निरत्र इति ज्ञानं तद्दे वे ने बौद्धं प्रति \* "प्रमाणान्तरम्" इत्युक्तं कथन्न विरुध्येत ? यदा अनुपरुक्ष्यमाणात् (णत्वात्) तत्समृति नेच्छति तदा तदुक्तं नान्यदेति चेत् : तदापि परप्रसिद्धस्य प्रकृतहेतुन्यभिचारविषयस्य अभावात् परस्य तत् प्रमाणान्तरं स्यात् , भवेत् (भवतः) पुनः ईहा हीयते इति समानाऽनिष्टापत्तिः । तस्मादन्यथा व्याख्यायते-लिख-लिङ्गिसम्बन्धसमृतिः परप्रसिद्ध्या उद्द एव उच्यते, तस्या वितर्कः विशेषाकाङ्का तेन तुल्यं वर्त्तत २० इति तद्वत् । एतदुक्तं भवति-यथा मीमांसकेन लिङ्गिलिङ्गसामान्यसम्बन्धस्मृतिमिच्छता अनुपल-क्ष्यमाणेऽपि तद्विर्तकना (तर्को न) सौगतेन निषिध्यते अपि तु इष्यते [एव] तथा प्रकृता ईहाऽपि इति । कुत इति चेत् ? अत्राह-तृदु इत्यादि । तस्याः तत्सम्बन्धस्मृतेः अन्यथा तद्वितकीमाब-प्रकारेण अनुपपत्ते: । एतद्पि कुतः १ इत्यत्राह-अतुर्कित इत्यादि । न विचते तर्कितं विशेषा-काङ्कणं यस्याः सा चासौ स्मृतिश्च तस्याः सकाशात् ध्याप्तिः अनवयवेन लिङ्गलिङ्गिनोः सम्बन्धो २५ न सिध्येत् । कुत इति चेत् ? अत्राह-अप्रतिपत्तेः । अतर्कस्मृतेः व्याप्तेः अप्रतिमहणात् । नहि धूमस्य सामा (धूमसामा) नयस्य अग्निसामान्येन व्याप्तिप्रहणे सा गृहीता नाम । लिङ्गलिङ्गिसामा-न्यस्यैव प्रतीतितो विशेषे अप्रवृत्तिप्रसङ्गादिति निरूपयिष्यते । एतत् 'वितकीनुगत' इत्यादावपि [११२क] निदर्शनं द्रष्टव्यम्।

ननु व्याप्याऽप्रतिपत्तौ न व्यापकप्रतिपत्तिरिति कथमुच्यते—'वितर्कानुगत' इत्यादि । ३० अथ व्याप्यप्रतिपत्तौ व्यापकप्रतिपत्तिः; तर्हि व्यापकसामान्यवत् व्याप्यविशेषस्यापि अवम्रहेणा-वप्रहणात् किम् ईहादिना ? संशयाद्यभावः तस्मात् इति चेत् ; अत्राह—वर्ण इत्यादि ।

<sup>(</sup>१) अग्नि । (२) व्याख्याकाराः । (३) गर्भस्थेऽपि । (४) भट्टाकलक्कदेवेन । (५) ईहादेः ।

### [ वर्णसंस्थानादिसामान्यं दूरस्थस्यावगृद्यते । तद्विरोषेहयाऽवायो तदभावेऽपि जातुचित् ॥७॥

यथैव हि व्यक्तिव्यतिरेकसामान्यदिशंनस्तदनुपलक्षणमयुक्तं तहर्श्वनबलाद् भिन्नेषु द्रव्यादिषु अभिन्नप्रत्यययोत्पत्तः, तथैव स्वलक्षणदिर्श्वनस्तदनुपलक्षणं तहर्श्वनबलात्तदन्य-व्यवच्छेदिविकल्पोत्पत्तः । तदनुभवेहितव्यपोहमात्मसात्क्वंन् कथमनुपलक्षको नाम ? ५ स्वलक्षणदिर्श्वनः स्वलक्षणोपलक्षणविकल्पमन्तरेणापि तदन्यापोहकल्पनायां जातिदिर्शिनोऽपि तदुपलक्षणविकल्पमन्तरेणापि कुतिश्चित् भिन्नेषु समवायिषु प्रत्ययः कथं विरुध्यति ? कारणशक्तेरिचन्त्यत्वात् इतरत्रापि एतदेवोत्तरं विशेषाभावात् । ]

वर्णद्रच शुक्रादिः संस्थानं च ऊर्ध्वादिः आदिशब्देन कर्मादिपरिष्रहः, तेषां सामान्यं सहशः परिणामः दूरश्यस्य भावस्य अवगृह्यते अवष्रहेण विषयीक्रियते । तथाहि—दूरश्य- १० वलाकादिविशेषणशुक्करुपाष्रहणेऽपि तद्र पुसामान्यप्रहणम् पुरुषादिविशेषण-अर्धाद्यदर्शनं दूरे, तथा कर्मण्यपि योज्यम् । तत्र युक्तम्—'व्याप्याप्रतीतौ व्यापकाप्रतीतिः' इति । कथं तद्वगृह्यते ? इत्याह—तद्विशेषहया इति । तस्य सामान्यस्य विशेषाः तेषु ईहा आकाङ्का तथा सह । तर्हि तदीहातो नियमेन विशेषावायभावात् संशयाद्यभाव इति चेत् ; अत्राह—अवाय इत्यादि । अवाय एव तस्या (तस्य) वा कारणभूता शक्तिः तस्याः अभावेऽपि न केवलं भावे १५ जातुचित् कदाचित् न सर्वदा ।

नतु दूरस्थस्य न तत्सामान्यमवगृद्धाते किन्तु स्वलक्षणमेव, केवलम् अंतद्धेतुफलन्यपोहसामान्यनिश्चयोत्पत्तेः तत्सामान्यमवगृद्धात इति व्यवहारी मन्यते इति पर्रः, तन्निराकरणद्वारेण
कारिकार्थं समर्थयमान आह—[११२ख] यथैव हि इत्यादि । यथैव हि येनैव हि प्रकारेण
व्यक्तिम्यो व्यतिरेको भेदो यस्य तच तत्सामान्यं च तद्द्रष्टुं शीलस्य वैशेषिकादेः तह्रिंनः २०
तस्य सामान्यस्य अनुपलक्षणम् अनिश्चयनम् अयुक्तम् अनुपपन्नम्, किन्तु उपलक्षणमेव युक्तम् ।
कृत एतत् १ इत्यत्राह—तह्र्यन् इत्यादि । तस्य सामान्यस्य दर्शनं तस्य वलं सामर्थ्यं तस्मात्
भिन्नेषु देशादिभेदवत्सु । केषु १ इत्यत्राह—द्रव्यादिषु । द्रव्यमादिः येषां गुणादीनां ते तथोक्ताः
तेषु, अभिन्नः प्रत्ययमहणमुपलक्षणं तेन अभिधानोत्पत्तिः इत्यपि गृह्यते । एतदुक्तं भवति—
विशेषाः (ष्याः) द्रव्यादयः विशेषणं सत्तादिसामान्यम्, न च तदनुपलक्षितं तेषु विशिष्टप्रत्ययहेतुः २५
इत्यथा दण्डानुपलक्षणेऽपि कचिद् 'दण्डी' इति प्रत्ययः स्यात् । न चैवम्, \*"नाऽगृहीतिविशेपणा विशेष्ये बुद्धिः" इति वचनात् इति, तथैव तेनैव प्रकारेण स्वलक्षणदर्शिनः स्वलक्षणं पश्यति
इत्येवंशीलस्य सौगतस्य तदनुपलक्षणम् स्वलक्षणानुपलक्षणम् 'अयुक्तम्' इति सम्बन्धः । कृत
एतत् १ इत्यत्राह—तहर्शन इत्यादि। तस्य स्वलक्षणस्य यत् दर्शनं तद्वलात् तदन्यव्यवच्छेदविकल्पोत्पत्तेः तस्य विवक्षितस्वण्डादिस्वलक्षणस्य अन्ये विज्ञातीयाः कर्काद्यः तेषां तेभ्यो वा ३०

<sup>(</sup>१) अतत्कारणकार्यव्यावृत्तिरूपस्य सामान्यस्य निश्चयः संजायते । (२) बौद्धः । (३) सत्ता-सामान्यं विशेषणम् ।

व्यवच्छेदो व्यावृत्तिः तस्य विकल्पो निश्चयः तस्य उत्पत्तेः । ननु यदि नाम 'तद्वलात् तदिकल्पोत्पत्तिः [ ११३क ] तथापि न स्वलक्षणोपलक्षणं नियमाभावादिति चेत् ; अत्राह-तृत्
इत्यादि । तस्य स्वलक्षणस्य अनुभवो दर्शनम् तेन ईिहत् आकाङ्क्षितो यो व्यपोहो विज्ञातीयव्यावृत्तिः, अथवा व्यपोहविषयत्वाद् विकल्पो व्यपोहः, तम् आत्मसात्कुर्वन् सौगतः कथम् अनु' पलक्षको नाम अनिश्चायको नाम किन्तु उपलक्षक एव । न खलु देवदत्तस्यानुपलक्षणे तस्य यद्वदत्ताद् व्यपोहः सिद्धः शक्यः प्रत्येतुम्, तत्प्रतीतौ न तदुपलक्षणम् । अत्रायमिप्रायः-यदाऽयं
सौगतः अनुभूतस्यलक्षणस्य उपलक्षको भवति तदा दूरस्थस्य वर्णसंस्था[ना]दिसामान्यस्य
विकल्पतोऽपि प्रहणाभावात् तद्महणनिवन्धनः किमियं वलाका अहोस्वित् पताका, वलाकायां
पताकाकैरेति (ताकैवेति), तथा 'स्थाणुर्वा पुरुषो वा, पुरुषे स्थाणुरेव' इति संशयः विपर्वयो वा
१० न भवेत् । न चैवम् , ततो दूरस्थस्य 'तत्सामान्यं प्रथममवगृह्यते इति ।

अधुना परपक्षान्तरमाशङ्कय दूषयन्नाह—स्वलक्षण इत्यादि । स्वलक्षणदर्शिनः तथागत-स्य स्वलक्षणस्य उपलक्षणं निश्चयनं येन यस्मिन् वा स तथोक्तः स चासौ विकल्पः तमन्त-रेणाि तस्य विवक्षितस्वलक्षणस्य अन्यो विजातीयः तस्य अपोहो व्यावृत्तिः वैतिष्ठपयो विकल्पः तथा उच्यते तस्य कल्पनायां क्रियमाणायां जाितद्शिनोऽपि [ ११३ख ] वैशेषिकादेः १५ तदुपलक्षणविक्रलपमन्तरेणािप सामान्योपलक्षणनिश्चयमन्तरेणािप कुतश्चित् कस्याश्चिद् योग्यतायाः समवाियपु गोत्वादिसामान्यसम्बन्धवत्सु नान्येपु, कथम्भूतेषु ? भिन्ने[पु] प्रत्ययः कथं विरुध्येत । कथमनुपलक्षितं सामान्यं तत्प्रत्ययहेतुरिति चेत् ? अत्राह—कारण इत्यादि । तत्प्रत्ययस्य कारणं सामान्यं तच्छक्तेः अचिन्त्यत्वात् । ननु दृष्टे वस्तुनि चोद्ये 'कार-णश्चकतेरचिन्त्यत्वात्' इत्येतदुत्तरं नान्यत्र अतिप्रसङ्गात् । तदुक्तम्—

२० \*\*'यित्किञ्चिदात्माभिमतं दिवाय (विधाय)'' [प्र० वार्तिकाल० प्र०३५] इत्यादि । न न सामान्यं कचिद् दृष्टमिति चेत् ; अत्राह—इत्रत्रापि इति । न केवलं जातिवादिपक्षे अपि तु इत्रत्रापि स्वलक्षणवादिपक्षेऽपि 'कारणज्ञाक्तरिचिन्त्यत्वात्' इत्येतदेवोत्तरिमिति मन्यते । अथ मतं स्वसामान्यलक्षणयोः दर्शनादर्शनकृतविशेषसद्भावात् कथमविशेषचोदनिमिति चेत् १ अत्राह—विशेषाऽभावात् इति १ जातिवत् स्वलक्षणस्यापि दर्शनाऽभावात् , भवतो द्वयोरिप ३५ सत्त्वमसत्त्वं वा इति मन्यते । तन्न दर्शनजन्मना विकल्पेनैव सामान्यं गृह्यत इति युक्तम् ।

भवतु वा, तथापि स्वमतसिद्धिं दर्शयन्नाह् असतः इत्यादि ।

[ असतः सद् व्यवच्छिन्दात् यथाऽनक्षविकल्पधीः । तथा स्पष्टाक्षधीः स्वार्थसन्निधेरनुमन्यताम् ॥८॥

द्रस्थस्य अर्थदर्शनं यदि असतः स्वविषयमपोहन्तीं किमप्यस्तीति विकल्पर्डाद्धं ३० जनयेत् तथा दरस्थदष्टिरपि पुनः अशेषवस्तुस्वभावानुपलम्भेऽपि सन्मात्रग्राहिणी संभा-

<sup>(</sup>१) दर्शनबळात् । (२) वर्णसंस्थानादिसामान्यम् । (३) अपोहिषययः। (४) 'अपोह' इत्युच्यते । (५) "निरुत्तरःतत्र कृतः परेण । वस्तुस्वभावैरिह वाच्यमित्थं तथोक्तरे स्याद् विजयी समस्तः॥''-इति शेषः।

व्येत । न वै केवलमासन्नार्थदर्शी समविषमाकारदर्शनविशेषानेव नोपलक्षयति, [ किं तर्हि ] सत्तादिविकलपविशेषानपि क्रमस्योपलक्षयितुमशक्तेः । \*''पश्यन्नयमसाधारणमेव पश्यति" इति प्रतिज्ञाय कोञ्चपानं विधेयम् । उपहतेन्द्रियैः चन्द्रादेर्दर्शनेऽपि तद्विशेषातु-पलब्धेः। तत्र चन्द्राद्यदर्शनं कल्पयन् न केवलं रूपादिस्वलक्षणान्येव दृष्टे तत्प्रतिभासवैक-ल्यान्नोपलभते अपि तु स्वयमन्तःस्वलक्षणं च यथाश्रुतमप्रतिभासानात् । स्वभावनैरात्म्य- ५ कल्पनामाविशन् आत्मानमहीकयति । साध्य [अप्रसिद्धेः] । ततो बहिरन्तत्र कृतम् ! तस्माद्यं किश्चित् केनचित् सदशपरिणामविशिष्टं पश्येत् , तद्विशिष्टं प्रतीहमानो नावश्यं विशेषमञ्जति स्मरन्निय ।

असन्त (असतः) इत्युपलक्षणम् । तेन सर्वस्माद् अनभिमताद् इति गृह्यते, सदः इति उपलक्षणम् सर्वस्याऽभिमतस्य । सद्विद्या द्य ( सद् व्यवचिछन्दात् व्य )वच्छिन्नं १० यथा येन योग्यताप्रकारेण [११४क] अनक्षविकलपधीः मानसी विकल्पबुद्धिरिति । अनञ्जविशेषणं स्वमतापेश्चया न सौगतापेश्चया, तस्य हि सर्वा विकल्पधीः थ्यनक्षेव इति तद्विशेषणमनर्थकम् , तथा तेन प्रकारेण स्पष्टाक्षधीः प्रत्यक्षबुद्धिः असतः सद् व्यविद्यन्दात् इति सम्बन्धः। कुतः १ इत्यत्राह-स्वार्थसन्निधेः । स्वप्रहणयोग्योऽ-र्थः स्वार्थः तस्य सन्तिधेः योग्यदेशाद्यवस्थितेः । इति शब्दोऽत्र द्रष्टव्यः, इत्येवम् **अनुमन्यताम् १**५ अभ्यूपगम्यताम् ।

कारिकां विज्ञावन्नाह-'दूर' इत्यादि । दूरस्थस्य पुरुषस्य यदर्थदर्शनं कर्त्र यदि विकल्प-बुद्धं जनयेत् । किं कुर्वाणाम् ? अपोहन्तीम् । किम् ? इत्याह-स्वविषयम् । कृतः ? असतः खरविषाणादेः केवलात् नान्यतो न सतो व्यपोहन्ती [म्] । केन प्रकारेण ? इत्यत्राह--किमिप अस्ति इति एवं तथा तेन प्रकारेण दूरस्थदिष्टरिप न केवलम् अनक्षविकरूपधीः संभा- २० व्येत । कथंभृता ? सन्भात्रग्राहिणी । पुनः इति वितर्के । कस्मिन् सति ? इत्यत्राह-अशेष-वस्तुस्त्रभावाऽनुपलम्भेऽपि न केवलं तदुपलम्भे। अथ मतम्-अनर्थविषयत्वाद् अनक्षविकरूपधीः तथा युक्ता नेन्द्रियबुद्धिः विपर्ययादिति चेत् ; नः तस्या अपि वस्तुविषयत्वस्य प्रतिपाद्यिष्य-माणत्वात् । वक्ष्यति च-%"सम्यग्विचारिता वाक्यविकल्पास्तत्त्वगोचराः ।" [सिद्धिवि० ५।४] इति । ततः स्थितम्-'वर्णसंस्थानादिसामान्यम्' इत्यादि ।

ननु दूरार्थदर्शने [११४ख] अवमहाद्यभावो मा भूत् तदुपलक्षणात्, आसन्नार्थदर्शने तत् स्याद् विपर्ययादिति चेत् ; अत्राह-नत्रै केवलम् इत्यादि । वै शब्दः शिरःकंप्प(कम्पे), न केवलमासन्नमर्थं पश्यति इत्येवं शी [लः] समध विषमश्च तौ च तौ आकारौ च सद्दर्श-तरपरिणामाकारौ तयोर्दर्शनम् ग्रहणं तस्य विशेषा अवग्रहादयः तानेव नोपलक्षयति, किं तर्हि ? सत्तादिविकल्पविशेषानिष सत्ता आदिर्थेषां शब्दत्वादीनां तेषां विकल्पा व्यवसायाः ३०

ર્ષ

<sup>(</sup>१) सौगतस्य । (२) न इन्द्रियजन्या, अपि तु मानसी निर्विकहपजन्या वा । (३) अर्थसामर्थ्य-समुद्भृतत्वादर्थजन्यैय सा। (४) विकल्पबुद्धेरपि। (५) ए० १३३ प० १।

त एव विशेषाः तानिष नोपलक्षयित । एतदुक्तं भवति—यथा कचित् सत्त्वक्षेयत्वादिविकल्पान् क्रमभाविन उपलभ्य पुनः आसन्नार्थदर्शी युगपद् व्यवसायेऽपि क्रमेणैव तत्त्रवृत्तिरिति व्यय-ध्यापयित युगपदनेकव्यावृत्तिविकल्पाऽसंभवात् तथा दूरे समविषमाकारदर्शनिवशेषान् क्रमेण जायमानानुपलभ्य आसन्तेऽपि तथा तान् व्यवस्थापयित, दृष्टेन अदृष्टसिद्धेरिनवारणादिति । अथ मतम्—आसन्नार्थदर्शी यदि तदर्शनिवशेषान् पश्यित किमिति तथैवै नावधारयित इति ? तत्राह—क्रमस्य उपलक्षयितुमशक्तेः इति । आसन्नार्थदर्शीनो ये तदर्शनिवशेषाः तेषाम् सत्ता-दिविकल्पवत् क्रमस्य उपलक्ष्यितुमशक्तेः इति ।

र्यान्मतम् आसन्नार्थदर्शी क्षणिकनिरंशपरमाणुस्वलक्षणमेव पदयति इति [११५क] तदर्शनिवशेषान् असस्वान्नोपलक्षयित न सत एव तत्कथमुच्यते—'सम' इति ? अत्राह—पश्य-१० क्रयम् इत्यादि । पश्यक्रयं सौगतो लोको वा असाधारणमेव नान्यत पश्यति इत्येतत् प्रतिज्ञाय कोशपानं विधेयम् ॲन्यतः तत्प्रतिपत्तेरसंभवादिति भावः । ततः 'सम' इत्यादि स्कम् ।

सांप्रतं पराम्यपगतन्त्रान्तेन्द्रियज्ञानबलेन सामान्यप्रहणं व्यवस्थापयन्नाह-उपहतेन्द्रियैः इत्यादि । उपहतानि कामलादिना दृषितानि इन्द्रियाणि येषां तैः चन्द्रादेः आदिशब्देन वर्तुलत्वादे-र्दर्शनेऽपि न केवलम् अदर्शने, तथा तत्र उपहतेन्द्रियेषु आद्यं (चन्द्राद्यदर्शनं) चन्द्रादिदर्शनाभावं १५ कल्पयन् सौगतादिः, कुतः कल्पयन् ? इत्यत्राह-तद् इत्यादि । तस्य चन्द्रदेविशेषः एकत्वादि[ः] तस्य अनुपल्जिधः (इधेः।) वैदनुपलन्धौ चन्द्राद्यदर्शनम् , एकस्य गृहीतेतररूपद्वयाऽयोगादिति मन्यते । किं करोति ? इत्यत्राह्-न केवलम् इत्यादि । न केवलं रूपादिस्वलक्षणान्येव निरंश-क्षणिकरूपादिपरमाणूनेव नोपलभते, कुत एतत् ? दृष्टे[:]। रूपादिदर्शनस्य तत्प्रतिभासवैक-ल्यात् परपरिकल्पितस्वलक्षणप्रतिभासविरहात्, 'उपह्तेन्द्रियौरिव अनुपहतैरिप बहिरर्थाऽदर्शनम्' २० इति मन्यते ( माभूत् तँस्य दर्शनं तथापि विज्ञानवादिनो न किञ्चित् तस्यतीति (नक्स्यतीति) चेत् ; अत्राह्-अपि तु इत्यादि । अपि तु किन्तु स्वयम् आत्मना अन्तःस्वलक्षणं च ज्ञान-[११५ख] स्वलक्षणमि नोपलभते इति । कुत एतत् ? इत्यत्राह—यथा इत्यादि । यथाश्रुतं यथाभ्युपगम [म् अ]प्रतिभासनाद् 'अन्तः स्वलक्षणस्य' इति सम्बन्धः। तर्हि बहिरिव र्अन्यत्रापि विचारसाम्यात् शकलञ्जून्यता अस्तु इति चेत् ; अत्राह**्म्यभाव** इत्यादि । **झान**ज्ञे-२५ वयोः स्वभावस्य स्वरूपस्य नैरात्म्यं नीरूपत्वं तस्य कल्पनाम् आविश्चन् सौगतः आत्मानम् अहीक्यति । कुत एतत् ? इत्यत्राह-साध्य इत्यादि । ततो बहिरन्तश्च कृतम् ! अप्रतिभासेऽपि यथा सामान्यावभासनं तथा तद्विशेषानुपलम्भेऽपि चन्द्रादिदर्शनम् उपहतेन्द्रियेरिति कथन्न दृष्टिः सन्मात्रग्राहिणी संभाव्यत इति मन्यते । उपसंहारार्थमाह-'त्रमात्' इत्यादि । यत एवं तस्मात् अयं व्यवहारी किञ्चित् पुरुषादिकं केनचित् स्थाण्वादिना सह यः सहशपरिणामः तेन विशिष्टं ३० पश्येत्, तद्विशिष्टं तत्परिणामभेदं तत्प्रति ईहमानोऽपि नाऽवश्यं विशेषमवैति न विशेषोऽ-

<sup>(</sup>१) क्रमेणैव । (२) क्रमेणैव । (३) समविषमाकारदर्शनविशेषान् । (४) मद्यपानाद्विना । (५) बौद्धाभिमत । (६) प्रकादिविशेषानुषलक्ष्मौ । (৬) बहिरर्थस्य । (८) अन्तरिप ।

Ų

वीयीभवति । निदर्शनमाह—स्मरन्नेय (रिच्चिव) इति । यथा कथव्चित् स्मरन् केनचित् सद्दरा-परिणामेन तदिशेषं प्रतीहमानोऽपि नावश्यं तदिशेषं स्मरति तथा प्रकृतमपि इति ।

यदि नावश्यं विशेषमवैति किं तर्हि तत् स्यात् ? इत्यत्राह-समद्दर्धः इत्यादि ।

# । समदृष्टेर्विद्योपेहारेका स्वार्थाविनिश्चये। अतिसमस्तद्ग्रहो भ्रान्तिरपि स्पष्टावभासिनी ॥९॥

व्यापकं स्वभावं पश्यन् विशेषं प्रति पुनस्तदन्तरमीहमानो व्यवहारी नावश्यमवैति सामग्रीवैकल्यसंभवात् । तन्त्रेतरस्वभावा प्रतिपत्तिः संशीतिरनवस्थैव । अन्यथाप्रति-पत्तिः पुनर्विसंवादः। तत्त्वप्रतिपत्तिरवायः। सर्वञ्चेदमीहाविनाभात्रि । सामान्यप्रत्यक्षात् विशेषाप्रत्यक्षात् विशेषस्मृतेः सन्देहोपपचेः । ]

समहष्टेः अवग्रहाद् विशेषाकाङ्का विशेषेहा, तस्याः किम् ? इत्याह-आरेकेति । १० 'विशोषेता' इत्येतज्ञात 'का' विभक्ति [११६क] परिणामिमह संबध्यते । ततः तस्याः आरेका संशीतिः । किं सर्वदा सा ततो भवति । 'न' इत्याह-स्वार्थाविनिश्चये । स्वशब्देन ईहा गृह्यते, स्वस्य अर्थः तदाकाद्वितो विशेषः तस्याऽविनिश्चये सति आरेका न विनिश्चये, कदाचित् ततः तद्विनिश्वयोऽपि जायत इत्यभिप्रायः । न केवलं तत आरेकैव किन्तु विपर्ययोऽपि इति दर्शय-न्नाह-अत्तरिमस्तद्यहो भ्रान्तिरपि इति । भ्रान्तिरपि विपर्ययोऽपि न केवलम् आरेकाऽ- १५ वायावेव ततो जायेते इति । तत्त्वरूपं दर्शयितुमाह-अतिस्मस्तद्ग्रहः [स्थाणो] पुरुषादिग्रहः अवाह्ये बाह्यमह्त्वत् । न च तद्ममहोऽसिद्धः; प्रतिभासनात् । यथैव च एकेन ज्ञानेन अन्योऽ-न्यभिन्ननीलाद्याकाराणां व्याप्तिः तथा स्वतो भिन्नानां गृहीतिरिति निवेदितम् । निवेदियध्यतैतद-विभ्रमे (ब्यते चैतन्-\* 'अविभ्रमेऽ )सौगतं जगतु'' [इत्यादिना] । सर्वविकल्पातीतत्वे स एव दोषः कथञ्चित् कुतश्चिदप्रतिपत्तेः । ततो बहिर्म्चान्तिरम्युपगन्तन्येति सर्वं सुस्थम् । कथम्भूता २० सा ? इत्यत्राह-स्पष्टावभासिनी इति विशदा इति । अनेन \* सहशदर्शनप्रभवा सर्वाप भ्रान्तिः गानसी'' इति <sup>3</sup>मतं निरस्तम् ; तस्याः स्पष्टावभासित्वाऽयोगात् । प्रतीयते च तैत्त्रभ-वाऽपि मरीचिकादौ जलादिभ्रान्तिः तथावभासिनी ।

कारिकां विष्टुणोति-व्यापक इत्यादि । [व्यापकस्त्रभावं] नाऽव्यापकस्त्रभावं साहद्वयै-कत्वपरिणामस्वभावं प्रथम् विशोपं तिद्भदं प्रति पुनः तदन्तरमीहमानो व्यवहारी नावश्यं २५ [११६ख] नियमेन अवैति निश्चिनोति 'विशेषम्' इति सम्बन्धः । कुत एतत् ? इत्यत्राह्-सामग्री इत्यादि । विशेषे अवायस्य या सामग्री देशसन्निधानादिरुक्षणा तस्या विकरप (वैक-ल्य) संभवात । संशयादीनां स्वरूपं प्रदर्श ईहात उत्पत्तिं दर्शयन्नाह- तुरव (स्वे) इत्यादि । प्रतिपत्तिः संशीतिः । कथंभूता ? तत्त्वेतरस्वभावा अनवस्थैव । 'व्यापकस्वभावम्' इति वचनात् व्याप्योऽपि स्वभावः, आक्षिप्तस्तर्स्यं तैन्नान्तरीयकत्वात्। स चानेकः ततः सूस्यत ३०

<sup>(</sup>१) अवाधाःमकनिरचयविषयो भवति । (२) 'का' इति पञ्चमीविमकेः संज्ञा । (३) तुलना-"मानसं तदपीत्येके तेषां प्रन्थो विरुध्यते । नीलहिचन्द्रादिधियां हेतुरक्षाण्यपीत्ययम् ॥"-प्रव्वाव ३।२९५ । (४) साद्दरप्रभवापि । (५) स्पष्टा । (६) स्वाप्यस्य । (७) व्यापकं विना अभवनात् ।

(सूच्यते) व्यापकस्वभावे दृश्यमाने तत्त्वस्वभावो विवक्षितव्याप्यस्वभावः इतरश्च [स्व]भावोऽ-विवक्षितव्याप्यस्वभावः तयोर्न विद्यते अवस्था अवस्थितिर्यस्या सा तथोक्ता उभयत्र दोळाय-माना इत्यर्थः ।

'सामान्यविशेषात्मकतत्त्वप्रतीतिरिप संशीतिः' इत्येके; तिन्तरासार्थ एवकारः, तस्यैः ५ तत्त्वेतरस्वभावावस्थारूपत्वात् । अन्यथा अन्येन तत्त्वस्वभावे इतरस्वभावप्रकारेण, इतरस्वभावे तत्त्वस्वभावप्रकारेण प्रतिपत्तिः पुनः विसंवादो विपर्ययः । तत्त्वप्रतिपत्तिः अवायः विय-क्षित्वयाप्यस्वभावनिर्णयोऽवायः । सर्वे निरवशेषं च इदं संशीत्यादिकम् ईहाऽविनामावि ।

ननु यदि नाम सँमदृष्टिः किमायातं येन अँतो विशेषेषु ईहातश्च आरेका स्यात् । निह् अन्यत्र हृष्टेः अन्यत्र सा युक्ता, अन्यथा घटहृष्टेः पटे भवेत् । किंच, सामान्यहृष्टौ विशेषो १० [११७क] यद्युपलिध्धिलक्षणप्राप्तिः (प्रः) सन्नोपलभ्यते तर्हि तद्भाव एव न तत्र ईहा आरेका वा। अथ अन्यथा [अ] हृदयानुपल्य्धेरेव संशीतिः इति किं 'समहृष्टेः' इत्यनेन ? न हि स्वर्गादौ तद्दृष्टेः संशीतिः इति चेत्; अत्राह—सामान्य इत्यादि । 'व्यापकस्वभावं पृथ्यन्' इत्यनुवृत्तेः येषां विशेषाणाम् ईहा आरेका च तेषां व्यापकस्वभावं सामान्यम् इह गृह्यते तस्य प्रत्यक्षा [द्] दर्शनात् ।

१५ अनेन 'न ह्यन्यस्य दर्शने अन्यस्य सा युक्ता, अन्यक्षा घटदर्शने पटे सा भवेत' इति; तिन्तरस्तम्। न खलु यथा र्तत्सामान्यं विवक्षितिविशेषस्वभावं तथा पटः (घटः) पटस्वभाव इति। ईहमानस्य तद्व्याप्यविशेषान् आदालुं चेष्टमानस्य। अनेन यदुक्तम्-\*"सामान्याऽदृष्टी विशेषाणां दश्यात्मनागदृष्टी अभावः स्यात्।" इति; तिन्तरस्तम् ; तदा आचार्येण तद्दश्यात्मतानभ्युपगमात्, अन्यथा 'ईहमानस्य' इति न ब्रूयात्। को हि नाम दृश्यं पश्यन्नेव २० आदालुमीहते।

यत्पुनरुक्तम्—\* "एवं सित अदृश्यानुप्लिधिरेव (ब्धेरेव) संश्चयात् किं सामान्य-प्रत्यक्षात्" इत्यनेन इति; तद्प्येतेन निरस्तम्; तत्त्वेतरस्वभावव्यापकभवे (भाव) दर्शनादेव अनैकान्तिकहेतुदर्शनादि (द्, इतः) च तत्र नियमेन सन्देहो युक्ते न अदृश्यदर्शनादेव । अन्यथा अदृश्यपरचैतन्यादेः अनुपद्णमादभावासिद्धेर्मृतादिव्यवद्दारोच्छेदः स्यात् इति ।

२५ यशोक्तम्<sup>8</sup> – \* ''सामान्यप्रत्यक्षमन्तरेणापि क्रिनित् संज्ञयः'' इति तदिप न [११७ख] सूक्तम् ; तत्रापि शब्दादन्यतो वा सामान्याप्रतिपत्तौ ''वदशावात् ''समवाया (समया)दिशिनः शास्त्रार्थसन्देहः अन्यथा<sup>83</sup>। 'सामान्यप्रत्यक्षात्' इत्येतस्य उपक्रक्षणार्थत्वात् । एवमर्थं च \* ''वित-

<sup>(</sup>१) बौद्धादयः । (२) सामान्यविशेपात्मकतस्वप्रतितिः । (३) सामान्यदर्शनम् । (४) समद्देः । (५) विशेषस्य अभाव एव । (६) उपलब्धिकक्षणप्राप्तो न भवति । (७) समद्देः । (८) व्यापकमूर्तं सामान्यम् । (९) तुलना—"अन्यथा उपलब्धिकक्षणप्राष्तानुपलम्भादमावो नानुपलब्धिमात्रात् । तथाप्यनुपल्छ- व्येरेव संशयः व्यर्थमेतत् सामान्यप्रत्यक्षादिति ।"—प्र० वार्तिकाल० ए० १८ । (१०) तुलना—"द्व्यते कान्यकुक्जादिषु सामान्यप्रत्यक्षत्तामन्तरेणापि प्रथमतरमेव स्मरणात् संशयः।"—प्र० वार्तिकाल० ए० १८ । (१९) संश्याभावात् । (१२) सङ्कताप्राहिणो व्यथा शास्त्रार्थसन्देशे न भवति । अपि तु तस्य अप्रति-पत्तिरेव । (१३) स्यादिति सम्बन्धः ।

र्कानुगत'' [सिद्धिवि० २।६] इत्यायुक्तम् । आचार्यविप्रतिपत्त्यादेः समयोऽनेन चिन्तितः । विश्लोषाऽप्रत्यक्षात् तस्य सामान्यस्य ये विश्लोषाः तेषाम् [अप्रत्यक्षात् ] अदर्शनात् , इदमण्युप-लक्षणम् तैदप्रहणस्य । निश्लोषस्मृतेः विश्लेषयोः स्मरणात् सन्देहोपपत्तेः कारणात् 'सर्वे चेदम् ईहाविनाभावि' इति सम्बन्धः । तदुपलक्षणम् , तेन विपरीत्तविश्लेषस्मृतेर्भ्रान्त्युपपत्तेः इत्यादि प्राह्मम् ।

नतु यदीयं भ्रान्तिः तत्स्मरणपूर्विका, न तर्हि स्पष्टावभासिनी अनुमानवत् , असोऽयुक्त-मुक्तम्—'भ्रान्तिरपि स्पष्टावभासिनी' इति चेत् ; न; जलादिभ्रान्त्या व्यभिचारात् । नैया-यिकस्य प्रत्यभिज्ञानेनैं; कथमन्यथा तेंद्ध्यक्षमिति ।

ननु संशयादिः स्मृतिविशोषः, स च अविकल्पानुभवात् वस्तुस्वभावत इति किं तत्र ईहयेति १ एतदेवाह-निर्विकल्प इत्यादिना ।

### [ निर्विकल्पदृष्ष्टेरेव स्मृतौ वस्तुखभावतः । निराकारावबोधेन सजातीयस्मृतिने किम् ॥१०॥

तद्दष्टावेव दृष्टेषु व्यवहारप्रवृत्तो संवित्तिवलात् सजातीयस्मृत्यभिलापादेरिति किं ग्राह्याकारकल्पनया ? केवलमवबोधमात्रं भावस्वभावतो प्रकृतस्मृतिहेतुः प्रतीयेत । कल्पित्वापि विषयाकारं स विशेषो मृग्यः येन प्रतिविषयं भिद्येत अन्यथा अतिप्रसङ्गात् । १५ तेनैव संवेदनं प्रतिनिषतार्थवेदनं स्यात् । यत उत्पन्नं ज्ञानं यज्जातीयस्मृतिहेतुतया व्यव-हारयति तत्तस्य नेतरस्येति कुतोऽतिप्रसङ्गः, सदर्थाकारस्म स्वयमनुपलक्षितस्य स्मृतौ अभावानतिशायनात् । विष्ठवे साकारदर्शनात् तदन्यत्र कल्पनायामितिप्रसङ्गात् । तावतेव सर्वव्यवहारप्रसिद्धे स्तर्थवास्तु इति चेतः स्वयमिष्रप्रेतश्रान्तिमात्रासिद्धेः सर्वथाऽसम्बद्ध-प्रलापमात्रम्, अविद्यात एव विद्यासिद्धेरिनवारणात् अनिष्टानुषङ्गात् । श्रान्तिमात्रात् परमा- २० र्थतोऽसिद्धस्वभावात् प्रतीतिविपर्यासेन भावान् इदन्तया नेदन्तया वा व्यवस्थापियतुकामः सौगतः एकान्तेन अविकल्प एवेत्यलमितप्रसङ्गेन । ]

निर्विकल्पहर्छः अनिकल्पानुभवाद् वस्तुस्वभावतः भावस्वाभाव्यादेव नान्यतः इति एवकारार्थः । सजातीयस्मृतौ सामान्यविषयविकल्पबुद्धौ अङ्गीक्रियमाणायाम् दूषण- मिदमिति दर्शयन्नाह-निराकार इत्यादि । निराकारावबोधेन अर्थसारूप्यरहितदर्शनेन २५ हेतुत्य (तुना) किन्न सजातीयस्मृतिः सर्वोऽपि [११८क] सामान्यविकल्पो 'जायते' इत्य- ध्याहार्यम्, जायत एव । कृतः ? वस्तुस्वभावतः भावशक्तरिति, येन कारणेन प्राह्माकारोऽ- र्थाकारोऽत्रावबोधे कल्प्यते । ततो न युक्तमेतत्-

<sup>(</sup>१) विशेषाम्हणस्य । (२) "निहि विशेषस्मृतिन्यतिरेकेणापरः संशयः, उभयौशावलस्बिस्मृति-रूपःवादस्य ।"-प्र• वार्तिकालः पृ० १८। (३) व्यभिचारः, तिह्य स्मरणपूर्वकमि प्रत्यक्षं स्पष्टावभासि च । (४) प्रत्यभिज्ञानम् ।

\*''स्मृतिवचेद्दग्विधं ज्ञानं तस्यावचानुभवाद् भवः । स चार्थाकाररहितः सेदानीं तद्वती कथम्।।'' [प्र० वा० २।३७४] इति ।

यथैव हि निराकारादनुभवात् कथं सा तद्वती आकारवती<sup>8</sup>; तथा सामान्याकाररहितात्ततैः तदाकारवती कथमिति समानम् । एवमर्थं च 'सजातीयस्पृतिः' इत्युक्तम् । 'वस्तुस्वभावतः' इत्यपि ५ नोत्तरम्; अन्यथा निराकाराववोधात् तैत एव तद्वती <sup>8</sup> इति यत्किञ्चिदेतत् ।

कारिकां विवृण्वनाह—तेंद्दष्टावेव इत्यादि। निर्विकित्पका दिष्टः तद्दिष्टः तस्यां सत्यां पुनः ये दृष्टाः तेषु व्यवहारः[र]प्रवृत्तौ अङ्गीकियमाणायाम् । कृतः ? इत्यत्राह—संवित्ति इत्यादि । संवित्तेर्वतं सामर्थ्यम् तस्माद् या सजातीयस्मृतिः तस्या अभिलाष आदिशब्देन द्वेषपरिष्रहः तस्मात् इति किं दर्शनस्य प्राह्माकारकल्पनया सारूष्यकल्पनया केवलं प्राह्माकार१० श्रूल्यमवविधमात्रं भावस्वभावतो वस्तुशक्तेः प्रकृतस्मृतिहेतुः सजातीयस्मरणकारणं प्रतीयेत । शेषमत्र वर्षितम् । तत्र साकारस्मृतेर्देशेनं साकारं सिध्यति इति मन्यते ।

ननु मा भूत् साकारस्मृतेर्दर्शनस्य साकारतासिद्धिः, तस्या अन्यथा सिद्धिः, प्रतिकर्मन्यव-स्थायाः तत् स्यात् इति । तदुक्तम्-[११८ख]

> \*''अर्थेन घटयत्येनां निहि मुक्त्वाऽर्थेरूपताम् । तस्मात् प्रमेयाधिगतेः प्रमाणं मेयरूपता ।।'' [प्र०वा०२।३०५] इति ।चेत्;

अत्राह—कल्पयित्वापि इत्यादि । न केवलम् अकल्पयित्वा किन्तु कल्पयित्वापि विषया-कारं दर्शनस्य विषयसारूष्यं विश्लेषः अतिशयः मृग्यः सः अववोधो येन विश्लेषण प्रतिविषयं भिद्येत, अन्यथा अन्येन तिद्वशेषान्वेषणाभावप्रकारेण अतिप्रसङ्गात् । तदाकारात् प्रतिकर्मव्यव-स्थायाम् 'किञ्चित्रीलज्ञानं सकलस्य नीलस्य, सदाकारं वा ज्ञानं सर्तः स्थात्' इति अतिप्रसङ्गः, तस्माद् विशेषो मृग्यः इति प्रतिकर्मव्यवस्थापि 'अन्यथा सिद्धेति भावः । ननु भवतोऽपि अवबो-धस्य निराकारस्य सर्वत्राविशेषादितप्रसङ्गः समान इति चेत्; अत्राह—तेनेव इत्यादि । तेनेव योग्यताविशेषेणैव संवेदनं समीचीनं प्रतिनियतार्थवेदनं ग्रहणं स्यात् इति 'कुतोऽतिप्रसङ्गः' इति गत्वा सम्बन्धः । तेनेव च विशिष्टस्मृतिनिमित्तं स्यादिति कुतोऽतिप्रसङ्गः ।

१५

<sup>(</sup>१) इति तूपणं दीयते । (२) दर्शनात् । (३) वस्तुस्वभावादेव । :(४) आकारवती स्यात् । (५) तुलना—"तद्दष्टावेव दृष्टेषु संवित्सामध्यंभाविनः । स्मरणाद् व्यवहारक्ष्वेद्यनुमानं तथा सित ।"—प्र० वार्तिकाल ए० २४ । "येन वार्तिकाल एवमाह—तद्द्यावेव दृष्टेषु संवित्सामध्यंभाविनः । स्वव्यापारत्व-कारणास्मरणादित्यादि"—स्यायवि० टी०टि०ए० ३१ । "आह च—तद्रष्टावेव ग्यस्णाद्भिलाषेण व्यवहारः प्रवर्तते"—सम्मति० टी० ए० ४९८ । "पुनश्चोक्तं दृष्टेषु संवित्सामध्यंभाविनं समरणादित्यादि"—प्र० वा० स्व० टी० ए० ६ । (६) साकारतायाः । (७) दृशंनं साकारं । (८) निर्विकल्पिकामधंबुद्धिम् । (९) "साध्यनं मेयरूपता ।"—प्र० वा० । "तस्माद्धंधिगतेः प्रमाणं मेयरूपता ।"—तत्वोप० ए० ५३ । प्रकृतपाठः—स्यायकुमु० ए० १६७ । प्रमेयक० ए० १०७ । प्रश० कन्द० ए० १२३ । न्यायवि० वि० प्र० ए० २४० । सम्मति० टी० ए० ३१२ । स्या० स्था० ए० १३६ । प्रमेयरूनमा० २।९ । स्या० म० ए० १३७ । प्रमाणमी०ए०३३ । सर्वद०ए० ३६ । (१०) सर्वस्य सतः आकारमनुकुर्यादिति भावः । (११) योग्यतया ।

सांप्रतं नैयायिको भूत्वा सूरिः अतिप्रसङ्गं परिहरन्नाह—यत इत्यादि । यतः यस्मात् स्थूळत्वादिधर्मोपेतादर्थाद् उत्पन्नं ज्ञानं तस्यार्थस्य तत् न इतरस्य अजनकस्यार्थस्य इति हेतोः कुतोऽतिप्रसङ्गः इतरथा अनग्नेः धूमः स्यात् । अतजन्यत्वम् अन्यत्रापि ।

स्थानमतम्—'यत उत्पन्नं तस्य तत्' इत्युच्यमाने इन्द्रियादेः स्यादितिः तन्नाह— [११९क] यज्जातीय इत्यादि। यत्समानः यज्जातीयः तस्य समृतिहेतुतया व्यवहारस्यति— ५ व्यवहारे प्रवृत्तं जनं करोति तस्य तत् नेतरस्य इति कुतोऽतिप्रसङ्गः ? न चेन्द्रियादिः सजातीयस्मृतिहेतुतया व्यवहारयित इति ।

नतु पदार्थान्तरं (यदार्थाकारं) ज्ञानं स्वयमतुभवात्मकं भवित तदा तेन अथों ज्ञातो भवित, तत्र च तत्समृतिहेतुर्नान्यथा, न चैतत् नैयायिकस्येति चेत् ; अत्राह—तथें (सद्यें)त्यादि। सित (सन्) प्रतिनियतो नीठादिः अर्थः तस्य आकार इव आकारो यस्य ज्ञानस्य तत् तथोक्तं तस्य १० अनुपलक्षितस्य अनिश्चितस्य स्वयम् आत्मना अभावेन शश्यक्षादिनाऽनितशायनात् । क १ समृतौ। तस्यां क्रियमाणायाम् अतिशयाभावात् यत् उ[त्पन्नम् इ] त्यादि सम्बन्धः। एतदुक्तं भवित—यदि निर्विकल्पकं दर्शनं तदितशयरिहतमिष समृतिकारणं नैयायिककिल्पतं चिन्न (तन्न) स्यात् इति; तिहैं विग्नवे अर्थाभावेऽि तैदाकारदर्शनात् ससाकारो (न स आकारो) ज्ञानस्य प्रतिभासमानस्य गत्यन्तराभावात् । तदुक्तम्—

\*"अनर्थाकारशङ्का स्याद्प्यर्थवित चेतिस ∤" [प्र०वा० २।३७१] इति चेत् ;

अत्राह—विष्ठवे इत्यादि । विष्ठवे विश्वमदशायां यत् साकारदर्शनम् अविकल्पकं ज्ञानमेवमर्थं च दर्शनग्रहणम् , अन्यथा ज्ञानग्रहणं न्याय्यम् तस्मात् तेन हेतुना तद्वा आश्रित्य, 'तद्' इत्ययं निपातः 'तस्य' इत्यस्यार्थे द्रष्टव्यः । तस्य प्राह्याकारस्य अन्यत्र जाग्र- इशाज्ञाने कल्पनायां [११९ख] कियमाणायाम् अतिप्रसङ्गात् । यतः कुतिरचदिसद्धात् निद- २० र्शनात् यस्य कस्यचिदर्थस्य सिद्धिप्रसङ्गादिति 'नैवं (तेनैव) संवेदनम्' इत्यादिना सम्बन्धः । विप्नवेऽपि साकारदर्शनमसिद्धम् निराकारेण दर्शनेन तत्र कुतिरचद् भ्रान्तेः घटादेरसत एव बहिरिव ग्रहणात् इत्यभिष्रायः। तदुक्तं न्या य वि नि इच ये—\*'न चैतद् वहिरेव, किं तिर्हे वहिर्वहिरिव प्रतिभासते । कुत एतत् १ भ्रान्ते [ः], तदन्यत्र समानम्' इति ।

अत्राह परै:—तावतैव इत्यादि । तावतैव असतः प्रतिमासनमात्रेणैव सर्वस्य प्रमाणे- २५ तरादिरूपस्य व्यवहारस्य मिध्याविकल्परचितस्य अ''प्रामाण्यं व्यवहारेण'' [प्र०वा० १।७] इत्यादि वचनात् प्रसिद्धेः कारणात् तथैवास्तु तेनैव निराकारेण ज्ञानेन असदेव घटादिकं गृहाते इति प्रकारेणैव अस्तु 'सर्वम्' इत्यध्याहारः इति एवं चेत्; अत्राह आचार्यः—स्वयम् इत्यादि । स्वयम् आत्मना यदिभिष्रेतम् अङ्गीकृतं भ्रान्तिमात्रं सौगतेन तस्य असिद्धेः तद्प्रतिपत्तेः कारणात् । किम् ? इत्याह—सर्वथा इत्यादि । सर्वथा सर्वेण प्रकारेण असम्बन्ध(द्ध)स्य असम्बद्धं ३० वा प्रलापमात्रम् इति एवं निर्णीतमेतत् प्रथमप्रस्तावे ।

<sup>(</sup>१) अर्थाकार । (२) दशन्तात् । (३) बौद्धः ।

तद्भिप्रेतसिद्धौ दूषणमाह-न्नश्च इत्यादि । इदमन्न तात्पर्यम्-यथा विश्वमादेवं विश्वमसिद्धिः तथा वा (चाऽ)विद्यात एव प्रत्यक्षादिलक्षणाया विद्याया ब्रह्मणो या सिद्धिः तस्या अनि-वारणाद् [१२०क] असंबद्धप्रलापमान्नम् इति । ननु भवतु तैत्सिद्धः, तथापि घटादिवत् प्रतिभासमानस्य तस्य विश्वमसिद्धेः सिद्धं नैः समीहितमिति चेत्; अत्राह्-अनिष्टानुषङ्गात् । ५ सौगतस्य इष्टम्-अनेकं क्षणिकं सर्वथा भ्रान्तं ज्ञानम्, अनिष्टम्-एकमक्षणिकं व्यापकमभ्रान्तं ब्रह्मतत्त्वम्, अस्य अनुषङ्गात् 'तन्मात्रम्' इति सम्बन्धः । यथा खलु भ्रान्तिः भ्रान्तेः प्रतीयमानापि न भ्रान्तिः तथा ब्रह्मतत्त्वमपि इति मन्यते ।

तर्हि भ्रन्तिरिप न क्रतिश्चित् प्रतीयते इति चेत्; अत्राह्-भ्रान्तिभात्रात् इत्यादि । भ्रान्तिरेच तस्मात् । कथंभूतात् १ परमार्थतः तत्त्वतोऽसिद्धस्वभावात् अनिश्चितरूपात् प्रतीतिः शिवियासिन स्वप्नादिदशा[विप]र्यासेन 'स्वप्नादिदशायां भ्रान्तं ज्ञानं न जाप्रदशायाम्' इति येयं प्रतीतिः छौकिकी प्रसिद्धिः तस्याः स्वप्नादिवद् अन्यदा विभ्रान्तं ज्ञानम् अन्यदेव वा स्वप्नादा-विप अभ्रान्तम् इति यो विपर्ययः तेन भावान् नवेतररूपानर्थानैवत्तया (चेतनेतररूपानर्थानेव इदन्त्या) स्वाभिमतस्वभावतया नेदन्त्या न पराभिमतस्वभावतया वा शब्दः पूर्वसमुद्ययार्थः व्यवस्थापयितुकामः सौमतः एका[न्ते]न अवश्यंभावेन अविकल्प एव परामर्शश्चन्य १५ ए[व] । यदि वा ईषदिसद्धोन्मेषोऽयम् इत्येवम् अलं पर्याप्तम् अतिप्रसङ्गेन । ततो 'निरा-काराववोधेन' इत्यादि स्थितम् ।

निर्विकल्पदर्शनात् सजातीयस्मृतौ न [१२०ख] केवलमनुभवस्य प्राह्याकारवैकल्यम् अपि तु तस्यापि इति दर्शयन्नाह-सर्वेतः इत्यादि ।

[ सर्वतः सर्वेण सर्वं विलक्षणमलक्षयम् । बोघात्मा चेत्स्मृतेर्हेतुः सन्निकर्षस्तथा न किम् ॥११॥

वस्तुस्वभावत एव समनन्तरप्रत्ययोऽवग्रहादिमितः स्वयम् इन्द्रियार्थसन्निकर्षवि-शिष्टः स्मृत्यादिव्यवहारहेतुः, सामग्रीविश्रेषात् वासनाप्रबोधवैशयसंभवात् स्वप्नादिवत् । तद्यं स्पष्टावितथस्वन्राद्धविश्रेषान्वयप्रतिभासवासनाप्रबोधव्य साक्षात् दर्शनिनिमित्तो भवन् अनेकान्ततत्त्वं प्रतिष्ठापयति ।

२५ सर्वतः सजातीयाद् विजातीयात्र सर्वेण नीलादिप्रकारेण इव सदादिप्रकारेणापि सर्व स्विविषयाभिमतमशेषं विलक्षणं व्यावृत्तरूपम् अलक्षयम् अनिश्चिन्वन् । कीऽसौ १ बोधातमा निर्विकल्पो बोधः स्मृतेः स्मरणस्य हेतुः चेद् यदि सिन्निकषेः इन्द्रियार्थसंप्रयोगः तथा तेन वस्तुस्वभावप्रकारेण न किं स्मृतिहेतुः १ स्यादेव । तथा च अनुभववैकल्यं (फल्यं) तथा तदलक्षयः (क्षयतो) नास्य वततः चेतनत्वकृतो विशेष इति मन्यते ।

३० कारिकायाः सुगमत्वाद् व्याख्यानमकृत्वा प्रकृतमर्थमुपसंहरन्नाह—वस्तुस्वभावत एव न सारूष्यादेः इति एवकारार्थः, समनन्तरप्रत्ययः–समः ज्ञानत्वेन अनन्तरः उपादानत्वेन

२०

<sup>(</sup>१) ब्रह्मसिद्धिः । (२) विभ्रमवादिनाम् । (३) सिन्नकर्यात् ।

प्रत्ययः अत्रग्रहादिमतिः बोधः, कथम्भूतः ? इत्यत्राह-स्वयम् इत्यादि । स्वयम् आत्मना न सांख्यस्य इव पारम्पर्येण इन्द्रियार्थसिक्षप्रंविक्षिष्टः स्वव्यापारे नोत्पत्तौ इति विन्तितम् । ततः तैद्विशिष्टो (ष्ट) मानसाध्यक्षप्रत्यथपरित्यागः स्मृत्यादिव्यवहारहेतुः स्मृतिः आदिर्थस्य प्रत्य-भिज्ञानादेः स एव तेन वा व्यवहारस्य हेतुः ।

स्यान्मतम् अवग्रहादिप्रत्ययः सामान्यविशेषात्मवस्तुविषयत्वेन सविकल्पक इति वैशद्य- ५ विरहात् कथं तिहिशिष्टं इति १ तत्राह्म सामग्री इत्यादि । सामग्रया [१२१क] इन्द्रियार्थसिन- कर्षादिलक्षणायाः विशेषात् हेतोः वासनाप्रवोधवेशद्यसंभवात् तिहिशिष्ट इति सम्बन्धः । अत्र दृष्टान्तमाह—स्वप्नादिवत् इति । आदिशब्देन कामशोकादिविष्ठवपरिष्रहः । स्यादेतत्—'वासना- निमित्तत्वेन प्रत्ययस्य स्वप्नादिवद् भ्रान्तता स्यात्' इति; तत्राह्—तद्यम् इत्यादि । तत् तस्मात् इन्द्रियार्थसिन्नकर्षादिसामग्रीविशेषाद् अयम् अवग्रहादिप्रत्ययाभिधानः अवित्रयोऽभान्तः स्पष्टो १० विश्वदः स्वस्य ग्राह्यो (ह्यों) विश्वपान्वयो भेदाभेदौ तयोः प्रतिभासः यस्मित् स चासौ वासना- प्रवोधश्च पुनः अस्य अवित्रथ इत्यादिना यसः । एतदुक्तं भवति— यद्यपि अर्थप्रत्ययो वासन् नातो जायते तथापि न भ्रान्तः सामग्रीविशेषादुत्पत्तः स्वप्नादौ असंभविन इति । ननु पूर्वदर्शनाहितवासनाप्रयोधः परदर्शनात् नेन्द्रियार्थसिन्नकर्षादिति चेत्; अत्राह—साक्षात् इत्यादि । साक्षाद् अव्यवधानेन दर्शनिनिमित्तो भवतु (न्) तत्प्रवोधः अनेकान्तत्त्वं प्रतिष्ठापयति १५ अनेकान्तदर्शनाद् अपरस्य दर्शनस्य र्तन्निमित्तस्य अभावादिति भावः ।

एतदेव दर्शयन्नाह-न परुपामः इत्यादि ।

[ न पद्यामः क्वचित् किञ्चित् सामान्यं वा स्वलक्षणम् । जात्यन्तरं तु पद्यामः ततोऽनेकान्तहेतवः ॥१२॥

यथोक्तं स्वलक्षणं सामान्यलक्षणंवा न क्षचित् कदाचित् पश्यामः प्रत्यक्षेवणंसंस्था- २० दिविचित्रमन्वयिनम्रुपलक्षयामः। स्वपरप्रतिवोधं प्रत्यक्षं कथि चदप्रमाणयन् प्रमाणान्तरं कथमवित्रितेत ? स्वतः सिद्धस्य कस्यचिद्वयानुपपत्तिवितर्कात् परोक्षार्थप्रतिपत्तिरनुमानं न पुनरनुपपत्रम् । प्रत्यक्षस्य आत्मिन परत्र वा कथि वित् परमार्थसिद्धौ कथं तिन्मध्यै-कान्तं अन्यानपेक्ष्यं साधयेत् यतोऽयं यथादर्श्वनमेव मानमेयफलस्थितिः क्रियते न पुनर्य-थात्त्विमिति वृयात् । यथेहितं प्रमाणातीतं परमात्मतत्त्वमन्यथा वा कथयतः परस्यापि न २५ वक्त्रं वक्षीभवति यतः स्वलक्षणान्येव यथालक्षणं सिध्येयुः । ]

न पद्यामः क्वचित् बहिरन्तर्वा किञ्चित् परमपरं वा व्यक्तिभ्यो भिन्नं तद्रहितं वा सामान्यं वाशव्दो भिन्नप्रक्रमः 'स्वलक्षणम्' इत्यस्य अनन्तरं द्रष्टव्यः। ततः स्वलक्षणं [१२१ख] वा न पद्यामः। किञ्चित् कल्पितं परमार्थरूपं वा। इवार्थो वा, सामान्यमिव स्वलक्षणं न पद्यामः। यथान्यासं भिन्नप्रक्रमो वा। किं तर्हि पद्यथ १ इत्यत्राह— जात्य- ३०

<sup>(</sup>१) इन्द्रियार्थंसन्निकर्षरित । (२) इन्द्रियार्थंसन्निकर्षविशिष्टः । (३) कर्मधारयसमासः । (४) भवति । (५) दर्शनं निमित्तं यस्य । (६) वासनाप्रबोधकारणभूतस्य ।

न्तरं तु अनेकान्तं पुनः पर्यामः। अनेन तदेकान्ताभावसाधने विरुद्धोपलव्धि दर्शयति । न केवलमध्यकः(ध्यक्ष)मेव नैकान्तः(अनेकान्तं परयतीति)जातं परितोषम् , अपि तु सर्वलिङ्गमपि इति दर्शयन्नाह—ततः इत्यादि । ततः तस्मात्त्यायद् [तस्मान्न्यायाद्] अनेकान्तस्य हेतवः 'सर्वेऽपि सम्बन्धिनः' इति वाक्यशेषः ।

कारिकार्थं प्रकटयन्नाह-'यथोक्तम्' इत्यादि । यथा येन प्रकारेण सौगतेन स्वलक्षणं नैयायिकादिना सामान्यलक्षणं च उक्तं कदाचिद् व्यवहारदशायां परमार्थदशायां वा क्वचित म पश्यामः ? कुत एतत् ? इत्यत्राह-प्रत्यक्ष इत्यादि । एतदिप कुतः ? इत्यत्राह-वर्ण इत्यादि । वर्णो नीलादिः संस्थानं वर्तुलत्वादि आदिशब्दः प्रत्येकमभिसम्बध्यते तेन [एकत्र] रसादेः अन्यत्र नव-पुराणादिभेदस्य परिष्रहः तेन विचित्रं शबलम् । कथंभूतम् ? अन्वियनम् उपलक्षयामो १० यत इति । वनादिवस्<sup>र</sup>प्रत्ययवत् भ्रान्तं तदुपरुक्षणमिति चेत् ; अत्राह**–स्वप्र** इत्यादि । स्वप्रयोः प्रतिबोधः ब्रहणं येन यस्मिन् वा तत्त्रथोक्तम् । किं तद् ? इत्याह प्रत्यक्षम् । ऋथिज्यत् केनापि प्रत्यक्षप्रकारेण अनुमानप्रकारेण वा अप्रमाणयन् अप्रमाणं कुर्वन् कथयन वा [१२२क] प्रमा-णान्तरमुअस्मात् प्रत्यक्षप्रमाणात् अन्यद् अविकल्पदर्शनम् अनुमानं च तदन्तरं कथं नैव अव-तिष्ठेत प्रतिष्ठापयेत् सौगतः । \* "श्रदः प्रतिष्ठायाम्" इति दविधिः । नतु उक्तन्यायात् १५ यद्यपि दर्शनं नावतिष्ठेत अनुमानं सविकल्पकमातिष्ठेतं इति चेत् : अत्राह—स्वतः इत्यादि । स्वतो न साधानान्तरात् कस्यचित् कार्यस्य इतरस्य वा लिङ्गस्य सिद्धस्य निरिचतस्य यः अन्यथानुपपत्तिवितर्कः तस्मात् परोक्षार्थप्रतिपत्तिः अनुमानं त (न) पुनः अनुमानमनुप-पन्नम् प्रत्यक्षस्य आत्मिनि स्वस्वरूपे परत्र वा धर्मादी कथिन्चत् सदादिरूपेण न क्षणम-क्रप्रकारेण परमार्थमि (सिद्धी) क्रियमाणायाम् अन्यानपेक्ष्याम (क्ष्यम् अपेक्षाम)न्तरेण, २० चर्चितमेतन् \* "सिद्धं यन्न परापेक्ष्यम्" [सिद्धिवि० १।२३] इत्यादिना । कथं नैव तिनाध्येकान्तं प्रत्यक्षविश्रमैकान्तं साधयेत् ? नहि स्वयमतुपपन्नम् अन्यद् व्यवस्थापयति अतिप्रसङ्गात् यतः तत्साधनादयं सौगतः-

## \*''यथादर्शनमेव (मेवेयं) मानमेयफलस्थितिः ! क्रियते विश्व वार्व २।३५७]

२५ न पुनर्यथातत्त्वमा (न्वं) क्रियते इति एवं ब्र्यात् इति । नैतु व्यवहारिणापि (णोऽपि) न भावतोऽनुमानमस्ति । यदि पुनः अविचारितरमणीयं तेन व्यवहारप्रसिद्ध्यर्थं तैदाश्रीयते तिहिं मयापि तथैवेति न दोष इति चेत् ; अज्ञाह-यथोहितम् इत्यादि । ईहितस्य स्वेन्छा-विषयीकृतस्य अनितक्रमेण यथेहितम् प्रमाणातीतम् अप्रमाणम् प्रमात्मतत्त्वं ब्रह्मतत्त्वम् अन्यथा वा [१२२ ख]प्रधानादिप्रकारेण वा कथ्यतो वचनमात्रेण प्रतिपादयतः प्रस्थापि

<sup>(</sup>१) 'वत्' इति निर्यंकं भाति, वनादिप्रत्ययो यथा आन्तः केवलं समृहालम्बनः वृक्षादिव्यति-रेकेण वनस्य स्वतन्त्रस्याभावात् । (२) "अविद्यमानापि ब्राह्मप्राहकसंविदाम्" इति शेषः । (३) ननु इति वितर्के । (४) परमार्थतः। (५) अनुमानं स्वीक्रियते ।

पुरुषाद्यद्वैतवादिनोऽपि । न केवलं सौगतस्य न वक्त्रं वक्तीभवति । एतदुक्तं भवति—यथा-[ऽ]प्रमाणकं विश्वममात्रं परप्रसिद्धादत्रमाणात् अनुमानात् सौगतस्य सिध्यति परमार्थतः तथा परस्यापि व्यवहारिप्रसिद्धवचनादेः पुरुषाद्यद्वैतादि सिध्यति । न खलु व्यवहारी वचनेनापि विना जीवितुं क्षणमते (क्षमते) इति निवेदयिष्यते । यतो वक्त्रस्य वक्रीभावात् स्वलक्षणान्येव नान्यत् यथालक्ष्यं सिध्येयुः । 'यतः' इति वा आक्षेपे नैव सिध्येयुरिति ।

एतेन 'भ्रान्तेतरिववेकैकान्तं कथं साधयेन्' इति प्रत्येयम् । 'प्रतिभासान्' इति चेत् ; अत्राह—यथेहितम् इत्यादि । अत्रायमभिप्रायः—यथा विश्वमेतराकारशून्यं स्वसंवेदनमात्रं प्रतिभासान् सिध्यति तथा प्रमाणातीतमन्यथा वा सप्रमाणं वा पुरुषादितत्त्वं सिध्यति । शेषं पूर्ववन् । सद्ननन्तरोक्तं स्वपरप्रतिवोधं प्रत्यक्षं प्रमाणियत्वयम् ।

तचरित्रैक (तचित्रैक) ज्ञानप्रसादाद् अवशहाद्यात्मकमेकं प्रसाध्य अधुना अन्यथा साध- १० यन्नाह-फलानुमेय इत्यादि ।

### [ फलानुमेयदाक्त्यात्म भेदेहात्मना च किम् । स्वार्थसंवित्प्रत्यक्षं नैकं सह क्रमेण वा ॥१३॥

स्वार्थलक्षणप्रत्यक्षं स्वलक्षणं स्वफलातुमेयसामध्यित्मकं यद्येकं स्यात् सिन्निहितार्थसामान्यविशेषावप्रहेहार्थात्मकमेकं कथन्न भवेत् ? यतो विशेषदर्शनादेव तद्विपरीत- १५
तत्त्वारोपव्यवच्छेदस्मृतिः कल्प्येत । परस्परविरोधस्वभावे कत्वसिद्धौ सहक्रमाभ्यां विचित्रविवर्तपरमार्थेकस्वभावभावप्रतिपत्तेरप्रतिषेधात् । तदेतद्ः कथिश्व त्तादात्म्यादवप्रहादीनाम् । शक्तिशक्तिमतोर्भेदे सम्बन्धासिद्धेः, अभेदैकान्ते व्यक्तिव्यक्त्या व्यक्तिः परोक्षेव
शक्तिवत् प्रसन्येत । संवतेरपराधोऽयम् यदिमां संवृणोति पारिमण्डल्यादिवदिति शक्तेः
संवृतिरियं शक्तिमसंवृण्यन्ती तद्नेकान्तत्वं प्रसाधयति । तद्यं समारोपः प्रत्यक्षे क्षणिक- २०
पारिमण्डल्यादौ भवन् एकान्तकल्पनामस्तं गमयति । प्रत्यक्षस्य नीलादिसमारोपविवेकस्यैव व्यवसायात्मकत्वात् । दृष्टे ः स्वलक्षणः

स्वशब्देन ्कान्तवादी गृह्यते तस्यायेथीया (तस्मै अर्था थाः) स्वसंविदः तासां सम्विद्य यत प्रत्यक्षं प्रत्यक्षपरिच्छेद्यम् । [कथं] भूतम् ? इत्याह—फल इत्यादि । फलेन अनुमेया [१२३क१] द्वास्तिः आत्मा स्वभावो यस्य तत्तथोक्तं सह वा युगपदिव २५ तत्प्रत्यक्षं क्रमेणैकं किं त स्यादेव । केन ? इत्यत्राह—भेदेहात्मना । भेदस्य विशेषस्य ईहा तद्शाह्योऽर्थपर्यायः तथोच्यते ज्ञानपर्यायविशेषद्व, सैव आत्मा स्वभावः तेन, च शब्दाद् अवश्रहावायाद्यात्मना किन्न स्यात् इत्यर्थः प्रतिपाद्यः ।

कारिकां विवृण्वन्नाह-स्वार्थ इत्यादि। स्वशब्दः पूर्ववद् व्याख्येयः। तस्य अर्थरेव (एव) लक्षणम् अर्थस्वरूपं यत् प्रत्यन्तं स्वलक्षणं स्वस्वरूपं यत् प्रत्यक्षं प्रत्यक्षप्रमाणप्रमितं तत् ३० स्वफलानुमेयसामध्यीत्मकं स्वम् आत्मीयं यत् फलं तेन अनुमेयं यत् सामर्थ्यम् तदात्मकम्।

<sup>(</sup>१) ब्रह्मवादिनः सांख्यस्य वा । (२) 'ईहा' इत्युच्यते ।

20

आत्मशब्देन सामर्थ्यस्य तैद्वतो भेदैकान्तं निरस्यति, तैत्र तदयोगात् । न खलु ततो भिन्नं सामर्थ्यं युक्तम्, भावस्य तैत्रिष्ठत्वाद् अन्यथा सर्वं सर्वस्य तत् स्यात्, समवायस्य निषेधात् सेवित्राऽविशेषाश्च । अथ तैद्विशेषेऽपि किञ्चित् (कचित्) कस्यचित् सामर्थ्यम् । इत एतत्? चित्रत्वाद् भावशक्तीनमिति चेत्; किं पुनः तद्वतः तस्य च अन्याः पृथग्भूताः शक्तयः सन्ति येनै- पम् ? [तथा चेत्] स एव दोषः अनवस्था वा । अपृथग्भूताश्चेत्; तथा आद्यं सामर्थ्यम् इति साभूक्तम्—तदात्मक्रमिति ।

नतु 'फलानुमेयसामध्यांत्मकम्' इत्येवास्तु किं स्वशब्देन लोकवत्तरेणापि (वत्तदन्तरेणीपि) तद्र्यगतेः । न खलु लोको घूमादिष्ठं प्रतिपद्यमानमेवं वदित 'पावकोऽत्र स्वधूमात्' इति
चेत् ; उच्यते—[१२३ख १] अन्यमतिविधार्थत्वाददोषः । 'अनेकशक्त्यात्मकस्य भावस्य
१० अनेकं फलं तस्माद् एकशक्त्यात्मकभैवानुमानम्' दित्यन्येषां दर्शनम् ; तिन्नपेधार्थं स्ववचनमिति । यदि एकं स्यात् भवेत् । अत्रोत्तरम्—सिन्निहित इत्यादि । सिन्निहितोऽर्थो घटादिः
तस्य सामान्यविशेषो तावेवाप्रहेतयोर्थातयौँय (तावेव अवग्रहेहयोरथौँ) तदात्मकमेकं
कथन्न भवेत् १ स्यादेव । उपलक्षणमेतत् , अवायाद्यात्मकमि भवेत् । यतः तद्भवनात
विशेषदर्शनादेव दर्शनम् आधित्यैव क्रत्येत् । किम् १ इत्याह—तद् इत्यादि । तेषु विशेषेषु
१५ विपरीतस्यैव [त]न्त्यस्य आरोपः तस्य व्यवच्छेदस्मृतिः क्षणिकत्वानुमा नैव कल्प्येत, यतः
इत्यस्य आक्षेपार्थत्वात् , तद्विपरीतज्ञानस्य समारोपत्वासिद्धोरिति भावः । कुत एतत् १ इत्यत्राह—
परस्पर इत्यादि । परस्परम् अन्योन्यं विरोधो ययोः प्रत्यक्षानुमेययोः स्वभावयोः एकत्वस्य
तादात्म्यस्य सिद्धौ सहक्रमाभ्यां विचित्रविवर्तपरमार्थैकस्वभावभावप्रतिपत्तरिरात्रिधात् ।
ततो निराकृतमेतत—

**%''नो चेद् भ्रान्तिनिमित्तेनं'''** [प्र० वा० ३।४३] इत्यादि ।

उपसंहारार्थमाह-तदेतद् इत्यादि । सुगमम् । कुत एतत् ? इत्यत्राह- कथ्विचत्ता-दात्म्याद् एकत्वाद् अवग्रहादीनाम् । ननु शक्ति-शक्तिमतोर्भेदैकान्तिनिषेधे अभेद एव इति न 'पैक्षान्तरसंभव इति न युक्तं 'फलानुमेय' इत्यादि इति चेत्; अत्राह-शक्तिशक्तिमतोः भेदे नैयायिकोपगते या [१२३क २] सम्बन्धासिद्धिः तस्याः सकाशात् यः सौगतेन तयोः २५ अभेदैकान्तोऽभ्युपगतः तस्मिन् सति व्यक्तिः (क्तेः) चेतनस्य इतरस्य वा व्यक्त्या बुद्ध्या विषयीकियमाणे स्वभावे व्यक्तिः परोक्षेत्र अह श्येव शक्तिवत् प्रसज्येत । तथा च सर्वभाव-व्यवहारविछोप इति मन्यते । तथा प्रत्यक्षेत्र शक्तिः व्यक्तिवत् प्रसज्येत । ततः \* "हेतुना यः"

<sup>&#</sup>x27;(१) सामध्येवतो द्रव्यात् । (२) मेदैकान्ते सामध्ये-सामध्येवद्वावाऽयोगात् । (३) सामध्ये-स्वस्रपत्वात् । (४) मेदेऽपि 'तस्येति' स्वीकारे । (५) निःयरवात् व्यापकत्वादेकत्वाच सर्वे प्रति समानः समवाय इति भावः । (६) मेदाविशेषेऽपि । (७) इष्यताम् । (८) स्वशब्दं विनापि । (९) भवस्य शिवस्थानुमानम् । (१०) नैयायिकानां दर्शनम् । (११) "संयोज्येत गुणान्तरम् । शुक्तौ वा रजताकारो रूपसाधम्येदर्शनात् ॥" इति शेषः । (१२) भेदाभेदवाद । (१३) "कार्योपादोऽनुमोयते । अर्थान्तरान-पेक्षत्वात् स स्वभावोऽनुवर्णितः ॥" इति शेषः ।

समग्रेण'' [प्रव्वाव ३।६] इत्यादि । **%''द्विष्ठसम्बन्धसंवित्तिः''** [प्रव्वार्तिकालव १।१] इत्यादि च प्रवते ।

अत्र परमतमाशक्कते-शक्तेः प्रत्यक्षत्वेऽपि संवृतेः विपरीतकस्पनायाम् (याः) अयमपराघो दोषः यद् यस्माद् इमां शक्ति संवृणोति पारिमण्डल्यादिवत् । अत्र आदिशब्देन क्षणिक-त्वादिपरिष्रदः इति एवं चेत् ; अत्राह्-शक्तेः इत्यादि । शक्तिः (क्तेः) संवृतिः संवरणम् इयं ५ परेण उच्यमाना । किं करोति ? इत्याह-तस्य अनन्तरस्य अनेकान्तत्वं प्रसाध्यति । किं कृतिति ? इत्याह-तस्य अनन्तरस्य अनेकान्तत्वं प्रसाध्यति । किं कृतिति ? इत्याह-शक्तिमसंवृण्यन्ती । तदेवं निश्चितेतरत्वेन गृहीतेतरं रूपं स्थात् इत्यर्थः । दृष्टान्तं दृष्यन्नाह-पारिमण्डल्ये [त्या] दि । परोपहसनपरमेतत् । उपसंहारार्थमाह-तद् इत्यादि । यत एवं तत् तस्मात् अयं समारोपः विपरीतारोपः प्रत्यक्षे दर्शनगोचरे क्षणिकपारिमण्डल्यादौ भवन् नीलाभावन्ते (भवन् न नीलादावित्ये)कान्तकल्पनाम् अस्तंगमयित, अनेकान्तसिद्धेरिति मन्यते । १०

नतु स्यादयंदोषो यदि समारोपविवेकव[त्] निश्चितं गृहीतमन्पद्यत्रलैवम् (गृहीतं पद्येत् न चैवम्) अन्यथाप्यदोषात् इति चेत् ; अत्राह—प्रत्यक्षस्य इत्यादि । [१२३ख२] प्रत्यक्षस्य नीलादौ न भ्रणिकत्वादौ समारोपस्य अनीलाद्यारोपस्य विवेको यस्मिन् येन वा तस्यैव नान्यस्य व्यवसायात्मकत्वाद् व्यवसितस्यैव प्रत्यक्षत्वात् इत्यहिप्रपात्ताम् (इत्यतिप्रसङ्गात् ताम्) 'अस्तंगमयति' इति स्तम्बन्धः ।

नतु प्रत्यक्षाद् <sup>र</sup>व्यवसायोद्भवः, तत्र कथं तत्तदात्मकमिति चेत् ; अत्राह-हृष्टेः इत्यादि । चिन्तितमेतत् प्रथमप्रस्तावे । इतरक्च (च) न हृष्टेरविकल्पिकायाः विकल्प इति दर्शयन्नाह-स्वलक्षण इत्यादि । एतदपि तत्रैव निरूपितम् ।

एवमवप्रहमीहां च व्यवस्थाप्य अवायं व्यवस्थापयन्नाह- तत्स्वार्थे इत्यादि ।

[ तत्स्वार्थाऽवाय एवायमन्यापोहः कथंचन । अविकल्पकदृष्टेः स्यान्न विकल्पमनो यतः ॥१४॥

न ह्यन्यतः स्वार्थमय्यविद्यन्दत् प्रत्यक्षं परिच्छिनत्ति, नापि कथि अविद्यपरिच्छिन्ददेव व्यवच्छिनत्ति सर्वथा अर्थस्वभावासिद्धिप्रसङ्गात् । निर्विकल्पेन गृहीतस्यागृहीत-कल्पत्या विकल्पबुद्धे निर्विषयत्वाच । न च [ततो विकल्पसंभवः] ततो वर्णसंस्थानादि-विकल्पोऽपि मा भृत । कथमेवं न सुप्तायितम्, कथआत्यन्तमसहशात्मकं पूर्वापरपराम- १५ र्श्वशूत्यमलक्ष्यं निममेन सदश्विकल्पं वन्ध्यासुतद्र्शनिमव योजयेत् ? यतो विकल्पानां कुत-श्चिद्विसंवादः सम्बन्धासिद्धेः । तन्नासाधारणैकान्ते प्रमाणप्रमेयकलव्यवस्था साधारणैकान्तवत् । ]

तद् इति निपातः स इत्यस्य अर्थे द्रष्टव्यः । स एव उपगतोऽयं निरूष्यमाणः । एव-कारो भिन्नप्रक्रमः अन्यापोह इत्यस्याऽनन्तरं द्रष्टव्यः, ततोऽन्यो विजातीयः अपोहाते स्ववि- ३० षयाद् भिन्नो व्यवस्थाप्यते येन व्यवसायेन सोऽन्यापोह एव स्वार्थाऽवायो जैनाभिमतः।

२०

<sup>(</sup>१) "नैकरूपप्रवेनात् । हवोः स्वरूपप्रहणे सित सम्बन्धवेदनम् ॥" इति शेषः । (२) व्यवसायो विकल्पः संजायते, न तु स्वयं तक्षिश्चयात्मकम् ।

यदि वा, यथान्यासमेव एचकारोऽस्तु तदवाय एव अन्यापोहो नान्य इत्यर्थः । कुत एतत् ? इत्यत्राह—कथंचन इत्यादि । कथंचन केनापि स्वयम् उपादानत्वप्रकारेण विकल्पवासना- प्रवोधप्रकारेण वा । अविकल्पकहर्दः अविकल्पदर्शनात् स्थात् भवेत् न विकल्पमनो यतः । एतदुक्तं भवति—यदि तदवाय एव अन्यापोहः अयमेव वा तैदवायो न भवेत् किन्तु अन्य एव दर्शनजनितो मानसो विकल्पः; तर्हि तदभाव एव स्थात् इति । तथाहि—यदि तैद्दृष्टिः [१२४ क] कदाचिद् उपलम्भगोचरचारिणी युक्तमेतत्—'यतो विकल्पमनः' इति, नान्यथा अतिप्रसङ्गात् । न चैवमिति चिन्तितम् ।

व्यतिरेक्षमुखेन कारिकां व्याख्यातुमाह निहि इत्यादि । हि इति यस्मादर्थे । यस्मात् नान्यतोऽविविक्षितात् स्वार्थं स्वम् अर्थद्रच (ब्न्च) अध्यविच्छन्दत् ततो भिन्नमविषयीकुर्वत् १० प्रत्यक्षं प्रिच्छिनत्ति विषयीकरोति स्वार्थं नाम किन्तु व्यवच्छिन्ददेव । अनेन स्वार्थावाय एव अन्यापोह इति व्याख्यातम् । नापि स्वार्थं कथिन्तत् सच्चेतननीछादिप्रकारेण अपरिच्छिन्ददेव [व्यवच्छिनत्ति] अनेन अन्यापोह एव तैद्वाय इति द्शितम् । कृत एतत् ? इत्यत्रह्न-सर्वथा इत्यादि । सर्वेण अन्यतो व्यवच्छिन्दता तत्परिच्छिन्नत्य (नत्तीत्य)नेन कथिव्यत् पन (परि)-च्छिन्दत् व्यवच्छिनत्ति नाम इत्यनेन वा प्रकारेण अर्थस्वभावाऽसिद्धिप्रसङ्गात् । निह इत्यादि । एतदिष कृतः ? इत्याह—निर्विकृत्य इत्यादि । अन्यव्यवच्छेदविकृत्पात् निष्कान्तेनं गृहीत[स्य अगृहीत] कल्पनया हेतुमूतया विकृत्यबुद्धेः अन्यव्यवच्छेदविकृत्पस्य निर्विषयत्वाचे । स्वार्थव्यवसायजननात् [नि]विकृत्यक्रमेव अर्थस्वभावप्राहक्मिति चेत्ः अत्राह—नच इत्यादि [नच तैतो विकृत्पसंभवः]

ननु माभूत् क्षणिकादिविषयक्ततस्तत्रन्नीलादिविषयं तस्यात् (विषयात्तरः सः नीला-२० दिविषयात्तुं स्यात्) इति चेत् ; अत्राह्-ततो वर्ण इत्यादि । ततो निर्विकल्पकदर्शनात् न केवलं क्षणिकत्वादिविकल्पः किन्तु वर्णसंस्थानादिविकल्पोऽपि मा भूत् , एकर्स्यं स्वविषये ''तज्जनकेतररूपासंभवादिति भावः । [१२४ख] इदमपरं व्याख्यानम्–ततो मानसत्वज्ञान-योगाद् वर्णेन लिङ्गेन संस्थानादिविकल्पः तदनुमानमपि मा भूत् , दर्शनमात्रविषयीकृतस्य लिङ्गस्य ''तदकारणत्वात् । अत्रापि पूर्वो दष्टान्तः संबंधते (सम्बध्यते) । तन्न युक्तम्–

२५ **अ''ममेंवं प्रतिभासो यः न स संस्थानवर्जितः ।''** [प्र०वार्तिकाल २।१] 'ईत्यादि । ततः किं जातम् १ इत्याह—कथम् इत्यादि । एवम् अनन्तरप्रकारेण सित दोषे कथं न सुप्तायितम् १ अत्रैव दूषणान्तरमाह—कथम् इत्यादि । कथं च अत्यन्तं सर्वात्मना असद्या-त्मकं विलक्षणं कारणविषयस्वभावादिना 'वि(निर्वि)कल्पदर्शनम्' इति विभक्तिपरिणामेन

<sup>(</sup>१) स्वार्थायायः। (२) निर्विकत्पकद्दश्चिः। (३) स्वार्थावायः। (४) निर्विकत्पेन । (५) विकत्पस्य अवस्तुभूतसामान्यविषयःवात्। (६) निर्विकत्पात्। (७) निर्विकत्पात्। (८) विकत्पः। (६) निर्विकत्पात्। (१०) निर्विकत्पात्। (१०) निर्विकत्पात्। (११) नीले विकत्पजनकःवं क्षणिकांशे तद्दजनकत्वमिति रूपद्वयासम्भवादिति भावः। (१२) अनुमानहेतुःवाभावात्। (१३) "एवमन्यत्र दृष्टत्वात् अनुमानं तथा सित।" इति शेषः।

ų

सम्बन्धः सहशविकरणं नियमेन अवश्यंभावेन योजयेत् अन्यथा नील्ह्यानं पीतविकरणं योज-येत् अविशेषात् । कथम्भूतं तत् ? इत्याह—पूर्वीपरपरामर्श्वशून्यं पूर्वः कारणक्षणः अपरः कार्यक्षणः तयोः परामर्शो विषयीकरणम् तेन शून्यम् । एतदुक्तं भवति—यदा तहर्शनं पूर्वापरयोने प्रवर्त्तते तदा तेद्गतं सादश्यं न विषयीकरोति तत्कथं तत्र स्मृतिहेतुः ? अननुभूते तेदयोगात् । इतरथा वर्त्तमाने वृत्तिमदिन्द्रियं तेत्र दर्शनकारणं स्थात इति न युक्तमेतत्न—

**\*"वैर्त्तमाने सदाक्षाणां वृत्तिर्नातीतमाविनि ।** 

तदाशितं कथं ज्ञानं वर्तेतातीतभाविनि ॥" [प्रव्वार्तिकाछ३।१२६] इति । अथ पूर्वस्मरणसहायमपरदर्शनं र्वाहिकहपेन योजयेत्, एवमपि [१२५क] पूर्वमात्रस्मृतिः स्यात् नापरसदृशें साह्ययाऽननुभवात् । तथापि तत्कहपने परिमलस्मरणसहायं चक्षुः गन्धे ज्ञानमुपजनयेत् । अविषयत्वमुभयत्र समानम् । यदि पुनः पूर्वापरदर्शनाभ्यां र्वद्मेदेन व्यवस्थितं १० साह्ययं प्रतिपन्नमेव केवलं पूर्वस्मरणसहायादुत्तरदर्शनात् तत्र विकल्पः स्यादिति चेत् ; तर्हि तद्दर्शनाभ्यां त्वसेदेन व्यवस्थितमेकत्वं प्रतिपन्नमेव केवलं पूर्वस्मरणसहायादपरदर्शनात् तत्र एकत्व्यानं स्यात् । न चैवंपरेणें इष्यते । तत्र परस्यें सदृशविकल्पं तद् योजयेदिति स्थितम् । पुन-रापि कथंभूतम् ? इत्याह—अलक्ष्यमिति । निरंशपरमाणुरूपतया सन्तानान्त्यवद्मावेन सन्देहेन वा अन्ध्यवशेयंयमने (अलक्ष्यमनध्यवसेयं नियमेन) वन्ध्यासुतदर्शनिमेव तत्र कथं १५ योजयेदिति दर्शयति । यतो योजनाद् विकल्पानाम् अयगविनामन्यथा (अयं गौरित्यादि) व्यवसायिनां कुत्तिचत् परम्परया स्वलक्षणादुत्पत्तेः अविसंवादः । कुत्त इति चेत् ? अत्राह—सम्बन्धाऽसिद्धेः इति । एतदुक्तं भवति—यदि <sup>१३</sup>परस्य स्वलक्षणात् वैदर्शनाद्वा विकल्पानामुत्पत्तिः स्यात् तदा तत्र सम्बन्धसिद्धेः अविसंवादः स्यात् । न चैवमिति । उपसंहारार्थमाह—तन्न इत्यादि । यत एवं तत् तस्मात् न असाधारणैकान्ते प्रमाणप्रमेयफलव्यवस्था । दृष्टान्तमाह— २० साधारणैकान्तवन् इति ।

\*''प्रमाणस्य फलं साक्षात् सिद्धिः [१२५ख] स्वार्थविनिश्चयः।'' [सिद्धिवि० १।३] इत्यनेन प्रमाणस्य अकमरूपं फलं प्रतिपाद्य अधुना स्वपक्षे क्रमरूपं दर्शयन्नाइ—ट्यापकः इत्यादि ।

> [ व्यापकावग्रहव्याससमीहावायधारणाः । पौर्वापर्येण सम्प्राप्तप्रमाणकललक्षणाः ॥१५॥

२५

पश्यन्नयमसाधारणमेव पश्यति दर्शनात् इति परमसमञ्जसं स्थूलाकारस्य तत्र प्रति-भासात्, तद्व्यतिरेकेण स्वलक्षणानि परिस्फुटं तत्र प्रतिभासन्त इति रचितं शिलाप्लवं कः

<sup>(</sup>१) भिन्नत्वाविशेषात् । (२) पूर्वापरगतम् । (३) स्मरणाभावात् । (४) अतीतानागतादौ । (५) "योग्यदेशस्थितेऽक्षाणां वृक्तिर्नातीतभाविनि । तदाश्रितं च विज्ञानं न कालान्तरभाविनि ॥"-प्र० वार्तिकाल्ल । उद्धतोऽयम्-न्यायवि० वि० प्र० पृ० १४२ । (६) पूर्वापरसद्दश्विकल्पेन । (७) स्मृतिः स्यात् । (८) पूर्वापरतादात्म्येन । (९) सद्दशोऽयमिति विकल्पः । (१०) पूर्वापरतादात्म्येन । (११) बौद्धेन । (१२) बौद्धेन । (१२) बौद्धस्य । (१३) स्वलक्षणदर्शनाद्वा ।

श्रद्धीत ? निह सिश्चिताः परमाणवः पारिमण्डल्यं क्षणिकत्वं वा जहित यतोऽन्यथा प्रति-भासेरन् । तदेतत्सामान्यं व्यापकमवगृद्ध विशेषं प्रतीहमानं तथाऽवयत् धारयति इति युक्ता प्रमाणफलव्यवस्थितिः । अत्रैव तद्व्यवस्थितिसम्बन्धः । पूर्वपूर्वस्य स्वविषयग्रह-णानुबन्धमजहत्त एव उत्तरोत्तरं प्रति साधकतमत्वात् स्मार्तज्ञानवत् । यथादर्शनमेव सर्वत्र 'भानादिव्यवस्था न यथातत्त्वमित्येकान्ते कुतस्तत्त्वप्रतिपत्तिः ? प्रमाणान्तरस्याप्यसिद्धेः । प्रत्यक्षस्वभावत्वात् सर्वथाऽसिद्धेः]

व्यापकं सामान्यं तस्य अवग्रहश्च व्याप्तो विशेषः तस्य समीहा अवायो धारणाश्च । ताः कथंभूताः ? इत्याह—संप्राप्त इत्यादि । संप्राप्तम् प्रमाणफलयोर्ल- क्षणं यकाभिः ताः तथोक्ताः । कथम् ? इत्याह—पौर्यापर्येण ।

१० ननु स्वलक्षणमात्रस्य सर्वत्र दर्शनात् अयुक्तमेतद्—दृशापकेत्यादि इति चेत्; अत्राह—पद्यन्नथम् इत्यादि । पद्यन्नथं सौगतः जनो वा 'असाधारणमेव न साधारणं पद्यति । कृत एतत् ? दर्शनात् असाधारणस्य अवलोकनात् इत्येवं परमसमञ्जसम् । कृत एतत् ? इत्यत्राह—स्थूलाकारस्य इत्यादि । नास्त्येव तत्र तस्य प्रतिभासः स्वलक्षणप्रतिभासादिति चेत्; अत्राह—तद्य्यतिरेकेण इत्यादि । तद्व्यतिरेकेण यथोक्तस्थूलाकारव्यतिरेकेण स्वलक्षणानि परिस्फुटं यथा भवन्ति तथा तत्र अक्षबुद्धौ प्रतिभासन्ते इत्येवं रचितं शिलाष्ठवं कः श्रद्धधीत ? यथोक्ताकारस्य तत्र प्रतिभासेऽपि एतेषां प्रतिभासकत्यने काष्ठप्रवे शिलाष्ठवं कः श्रद्धधीत ? यथोक्ताकारस्य तत्र प्रतिभासेऽपि एतेषां प्रतिभासकत्यने काष्ठप्रवे शिलाष्ठवं कः श्रद्धधीत ? यथोक्ताकारस्य तत्र प्रतिभासेऽपि एतेषां प्रतिभासकत्यने काष्ठप्रवे शिलाष्ठवं कः श्रद्धधीत ? यथोक्ताकारस्य तत्र प्रतिभासेऽपि एतेषां प्रतिभासकत्यने काष्ठप्रवे शिलाष्ठवं कः श्रद्धधीत ? यसात् न परमाणवः चेतनेतराणवः संता (सिञ्चताः) सन्तः पारिमण्डल्यम् असर्वगातिरंशत्वं जहिति भाणवः चेतनेतराणवः संता (सिञ्चताः) सन्तः पारिमण्डल्यम् असर्वगातिरंशत्वं जहिति भाणवः चेतनेतराणवः संता (साद्धिताः) सांशाऽक्षणिकत्वप्रकारेण प्रतिभासेरन् । यतः इति वा आक्षेपे, नैव प्रतिभासेरन् । तथापि तथावभासने न किञ्चिद्धिन्ञानमञ्चान्तं स्थादिति भावः ।

उपसंहर्तुमाह—तर्नेतद् इत्यादि । यत एवं तत् तस्मात् एतत् प्रतीयमानं प्रत्यक्षम् अव-गृह्य । किम् ? इत्याह—सामान्यं द्विविधमिषेँ, कथन्भूतम् ? व्यापकं स्वसकछिक्शेषस्वभावम् , अन्यस्य व्यापकत्वाभावात् । किं कुर्वत् किं करोति ? इत्यत्राह—विशोषं तद्व्याप्यभेदं प्रति २५ ईहमानं तथा ईहितविशेषप्रकारेण अवयत् निश्चिन्वत् धारयति धारणीभवति इति एवं युक्तं (क्ता) प्रमाणफळव्यवस्थितिः ।

अत्राह-"नैयाधिकादिः-\*"विशेषणस्य सामान्यस्य व्यापकस्य यदा ज्ञानं प्रमाणं

<sup>(</sup>१) स्वलक्षणम् । "आरामसाधारणिषयमेव"-हेतुवि०, टी० पृ० २५। (२) दर्शने। (३) स्थृलाकारस्य । (४) दर्शने। (५) स्वलक्षणानाम् । (६) परमाणुस्वलक्षणानि। (७) तिर्थगूर्ध्वताभेदम् । (८) "यदा सन्निकर्षः तदा ज्ञानं प्रमितिः, यदा ज्ञानं तदा हानोपादानोपेक्षाबुद्धयः फल्रम् ""-न्यायभा० १।९। ३। "तश्र सामान्यविश्लेषेषु स्वरूपालोचनमात्रं प्रत्यक्षं प्रमाणम् "प्रमितिः द्वव्यादिविषयं ज्ञानम् "अथवा सर्वेषु पदार्थेषु चतुष्टयसिककर्षाद्वित्यमन्यपदेश्यं यञ्ज्ञानमुत्पद्यते तत्यत्यक्षं प्रमाणं "प्रमितिः गुणदोष-माध्यस्थ्यदर्शनमिति।"-प्रश्न० भा० पृ० १८७। "यदा निर्विकस्पकं सामान्यविश्लेषज्ञानं प्रमाणं तदा

तदा विशेषस्य विशेष्यस्य ज्ञानं फलम् , अस्य च प्रमाणत्वे संस्कारः फलम्'' इत्यिभिधानात मदीय एव मते तद्व्यवस्थितिः; तत्राह्य-अत्रैव इति । परीक्ष्यमाणे अस्मिन्नेव अनेकान्ते तत्त्वे [१२६ख] तद्व्यवस्थिति[रिति] सम्बन्धः, अन्यत्र सामान्यादिव्यवस्थाऽभावादिति भावः ।

नतु च मध्यक्षणेक्षणक्षीणम् अध्यक्षं न पूर्वोत्तरक्षणौ ईक्षितुं क्षमते । नापि पूर्वापरपर्या-यालोकनं मध्यक्षणमालोचते, व्यण्डे वृत्तिमत् न मुण्डादौ वर्तते तत्कुतः तदाधारस्य सामान्यस्य ५ तस्य तद्व्यापकस्येति चेत् ? अत्राह-पूर्वपूर्वस्य । पूर्वपूर्वं यद्विज्ञानं तस्य तस्य उत्तरमुत्तरं च प्रतीतिः यज्ज्ञानं तत्प्रति साधकतमत्वात् अव्यवधानेन जनकत्वात् पूर्वपूर्वस्य उत्तरोत्तरज्ञान-परिणामादिति भावः । कथम्भूतस्य ? स्वविषयग्रहणानुबन्धमज्ञहत एव स्वविषयं गृह्रदेव विषयान्तरमहणाकारेण परिणमते । ततः तदेतदि [त्यादि]ना सम्बन्धः । अत्र दृष्टान्तमाह-स्मात्तेज्ञानवत् इति । स्मृतिरेव स्मार्त्तं ज्ञानं तस्य इव तद्वत् इति । एतच्च परस्य सुप्रसिद्धम्, १० अन्यथा कथं काल्पनिकमपि सामान्यादिव्यवहारमारचयेत् ।

नतु सर्वत्र तद्व यवस्था यथादर्शनमेव न परमार्थत इति चेत्; अत्राह—यथा इत्यादि । सर्वत्र अन्तर्विहरच महि (यदि) वा इतरमतवत् जैनमतेऽपि यथादर्शनमेव मानादिच्यवस्था न यथातत्त्वम् इत्येवम् एकान्ते अङ्गीकियमाणे कृतो न कृतिहचत् तत्त्वस्य \* "यथादर्शनमेव" [प्र०वा०२।३५७] ईत्यादि [१२७क] स्वरूपस्य क्षणक्षयादिस्वरूपस्य वा प्रतिपत्तिः १ १५ एतदुक्तं भवति—यदि तत्र यथादर्शनमेव तद्व यवस्था बहिर्यवन्न तत्सिद्धिः । अथ यथातत्त्वम् ; तदेकान्तप्रतिज्ञाहानिः इति । नतु मा भूत् प्रत्यक्षतः तत्प्रतिपत्तिः विचारात् स्यादिति चेत् ; अत्राह—प्रमाणान्तरस्यापि इत्यादि । इदमत्र तात्पर्यम्—यावान् कश्चिद्विचारः स सर्वोऽपि यदि अप्रमाणम् ; न ततो बहिर्यवन् प्रकृततत्त्वसिद्धिः । अथ प्रमाणम् , न प्रत्यक्षम् ; विचार्तात्मकत्वात् [कृत्पनापोढत्वाद] भ्रान्तत्वाच प्रत्यक्षस्य । अनुमानं चेत् ; तर्हि प्रमाणान्तरस्यापि २० अनुमानस्याप्यसिद्धिः (द्वेः) कृतः तत्त्वप्रतिपत्तिः १ कृतः तदसिद्धिः १ इत्यत्राह—प्रत्यक्षन् स्वभावत्वात् इति । प्रत्यक्षस्य अविकल्पस्य स्वभावः क्षणिकिनरंशपरमाणुक्ष्पता इव स्वभावो यस्य [तस्य] भावात् तत्त्वात् । एतदुक्तं भवति—यथा अविकल्पदर्शनं न स्वस्यं तथा अनुमान-

द्रव्यादिविषयं विशिष्टं ज्ञानं प्रमितिरित्यर्थः । यदा निर्विकत्पकं सामान्यविशेषज्ञतमिष प्रमारूपमर्थप्रती-तिरूपश्वात् तदा तदुःषचाविभक्तमाञोचनमात्रं प्रस्यक्षं ''विशेष्यज्ञानं विशेषणज्ञानस्य फलं विशेषणज्ञानं न ज्ञानान्तरफलं ''यदा निर्विकत्पकं सामान्यविशेषज्ञानं फलं तदा इन्द्रियार्थसम्बिक्षपं प्रमाणम् , यदा विशेष्यज्ञानं फलं तदा सामान्यविशेषाञ्चेचनं प्रमाणमिष्युक्तं तावत् ''सम्प्रति हानादिबुद्धीनां फल्खं विशेष्यज्ञानं प्रमाणमित्याह ''''-प्रश्च कन्द् पृष्ट १९९ । ''प्रमाणफल्ते बुद्ध्योर्विशेषणविशेष्ययोः । यदा तदापि पूर्वोक्ता भिक्षार्थं विशेष्यत्री । विशेषणे तु बोद्धय्यं यदालोचनमात्रकम् । प्रस्ते निश्चयं पर्चानस्य प्रामाण्यकस्पना ॥ निश्चयं तु फलं तत्र नासावालोचितो यदा । तदा नैव प्रमाणस्य स्याद्धानवधार-णात् ॥ हानादिबुद्धिफल्ता प्रमाणं चेद् विशेष्यधीः । उपकारादिसंस्मृत्या व्यवायश्चेदियं फलम् ॥''-मी० इक्षो० प्रत्यक्ष० इक्षो० ७०-७३ ।

<sup>(</sup>१) विशेष्यज्ञानस्य । (२) मध्यक्षणावस्त्रोकनमात्रपर्यवसितम् । (१) गोविशेषे । (४) व्यक्तिनि-ष्टस्य । (५) बौद्धस्य । (६) व्यवहारतः । (७) "यथानुदर्शनं चेयं मानमेयफलस्थितिः। क्रियतेऽविद्यमानापि प्राह्मप्राहक्तंविदाम् ॥"-प्रव्वाव इति मतस्य । (८) "कल्पनापोढमञ्चान्तं प्रत्यक्षम्" ( न्यायविवश्वाध ) इति प्रत्यक्षलक्षणस्वात् ।

भिष । चिन्तितं चैतन- \* "अङ्गीकृतात्मसंवित्तेः" [सिद्धिवि०१।१८] इत्यादिना । त च तस्य रूपद्वयं येन कथिक्वल्ळक्ष्यं स्यात् , एकान्तहानिप्रसङ्गात् । एतद्देश्युक्तम् \* "प्रसिभास्ये(सै)क" [सिद्धिवि०१।१०] इत्यादिना । अथवा प्रत्यक्षस्य स्वपरभावयोः विश्वमः स्वभावः सर्वविक- ल्पातीतता वा स इव स्वभावो यस्य तस्य भावात् तत्त्वात् 'इति । ततो यथा प्रत्यक्षात्र स्वपरयोः 'सिद्धिः तथा अनुमानादिप इति । यथा वा, न विश्वमादि[१२७ख]व्यवस्था तथा अध्यक्षान् नुमानव्यवस्थापीति भावः । व्यवहारेण तित्सद्धिरिति चेत् ; अत्राह-सर्वधा इति । सर्वेण परमार्थ- प्रकारेणेव व्यवहारप्रकारेणापि सर्वथा सिद्धिः [असिद्धेः] इति विकल्पाभावे अत्यन्तव्यवहार रापहारात मिण्यैकान्ते तद्यश्वादिति ।

एवं परस्य प्रतीत्यभावेन प्रमाणान्तराऽसिद्धिरुक्ता, साम्प्रतं कारणाभावेन सौ उच्यते इति १० दर्शयितुमाह- नियोध इत्यादि ।

> [ निवोधः सर्वतोऽन्यस्य विलक्षणमलक्षयन् । अनीहः सददास्मृत्या हेतुरित्यविकल्पना ॥१६॥

स्वविषयविशेषनिर्भासं प्रत्यक्षमात्मानं कथि विश्वयं ति विरुद्धम् , यथासमयं प्रतिपत्तेः । प्रतिपत्तौ वा प्रमाणान्तरावृत्तिप्रसङ्गात् । विशेषं लक्षयतो निराकाङ्क्षत्वात् १५ कथि विद्ययतमानस्य कुतः स्मृतिर्यतः समारोपव्यवच्छेद्विकल्पः । समाः । तल्लिक्षित-समारोपे अतिप्रसङ्गात् किमिकि व्यव्यक्तरादिदर्शनवत् । यदि पुनः अनुभूतं सर्वथा न लक्ष-येत् कृतः समारोपव्यवच्छेदप्रयत्नः सुषुप्तवत् । विशेषं पश्यतो लक्षयतो वा समानाकार-स्मृतिरयुक्तैव तयोरसम्बन्धात् । अतिप्रसङ्गो द्धेवं स्यात् । अनिर्थका चेयम् अर्थिकयाः समर्थस्यलक्षणदृष्टिर्प्राहकं यतः विकल्पबुद्धेरतद्विषयत्वात् । तन्त्वदर्शिनस्तद्विपरीतस्मृत्यु-२० त्पादनप्रयत्नानुपपत्तेः तद्दर्शनवलोत्पत्तेः तन्त्वे प्रवर्तनाच नानर्थिका अनुमानवदिति चेत्ः तस्यास्तिहें प्रामाण्यं युक्तं तद्भावे संवादायोगात् । प्रमाणः । तद्यं विशेषदर्शनात् सामान्यस्मृतिव्यवहारं प्रवर्तयन्नविकल्प एव । ]

निबोघो बोघो हेतुः कारणम् [अन्यस्य] प्रमाणान्तरस्य इति अविकल्पना वोम्मय(बोन्मत्त)स्य कल्पना। किं कुर्वन् ? अलक्ष्मयन् अनिदिचन्वन्, सर्वातः सजातीयाद् अन्य-रं तोऽर्थान्तराद् विलक्षणं व्यावृत्तं परकल्पितं वस्तु धर्मादे (धर्म्यादेर) सिद्धेः, अनिदिचतस्य अस्य अनुमानहेतुत्वे स्वापादौ प्रसङ्ग इति चोक्तम्, तदुत्तरकालभाविविकल्पापेक्ष (क्षः) तद्धेतुः इति चेत् ; अत्राह—सहरास्मृत्या इति । सहरास्मृत्या सहशविकल्पेन कारणेन सै तस्य हेतुः इत्यपि अविकल्पना विकल्पप्रमाणान्तरतापत्तेः । यद्वस्यित अत्रैव वृत्तौ 'तस्याः तिहै' इत्यादि । से तिहैं तल्लक्षयम् तस्य हेतुरिति चेत् ; अत्राह—अनीहः इत्यादि । अनीहः सत्त्वादिवन् ३० क्षणिकत्वादिक्ष्पेणापि लक्षिते वस्तुनि अलक्षिता साँ सम्भवात्ति (वित तिन्न)राकाङ्क्षः तैस्य हेतुः

<sup>(</sup>१) प्रमाणान्तरासिद्धिः । (२) धम्यादिज्ञानस्य । (३) निबोधः । (४) टीकायाम् । (५) निबोधः। (६) ईहा । (७) निबोधस्य ।

[१२८क] इत्यि [वि] कल्पना निष्चिते प्रमाणान्तरवैफल्यादिति मन्यते । विलक्षणे लक्षिते च सदशस्मृतेरभावात् तया हेतुः इति अविकल्पना इति ।

ननु स्याद्यं दोषो यदि तत्सर्वथा न सर्वं लक्ष्येत्। लक्षयित इति चेत् ; अत्राह-स्वविषय इत्यादि । स्वो बोधात्मा विषयोऽर्थः, यदि स्वावेव (तावेव) विशेषी भेदौ सर्वतो व्याद्यत्त्वात् , तयोर्निर्भासः तदाकारता स विद्यते यस्य तत्तथोक्तं ज्ञानम् । कथंभूतम् ? प्रत्यक्षम् अविकल्प- ५ दर्शनम् आत्माःनं स्वस्त्ररूपम् , उपलक्षणमेतत्–तेन विषयस्वरूपं च, कथञ्चित् सत्त्वादिरूपेण न क्षपति (लक्षयति) इत्येवं विरुद्धम् एकस्य लक्षितेतरस्वभावे अनेकान्तप्रसङ्गोदिति मन्यते । सर्वथा तर्हि लक्षयित इति चेत् ; अत्राह-यथासमयम् इत्यादि । समयस्य सौगतकल्पितं तस्य (ल्पितस्य) अनितक्रमेण **यथासमयं प्रतिपत्तेः** तत्त्वस्यं, लक्षयतीति विरुद्धम् । तत्प्रतिपत्त्यङ्गी-करणे दृषणमाह-प्रतिपत्तौ वा प्रमाणान्तराङ्गनिप्रसङ्गात विरुद्धम् । कुत एतत् ? इत्यत्राह- १० विशेषं लक्षयतो निराकाङ्क्षत्वात् । तथापि तद्यृत्तिः स्यादिति चेत् ; अत्राह-कथञ्चित इत्यादि । नीलादिप्रकारेणेव क्षणिकत्वादिप्रकारेणापि अप्रयतमानस्य वस्तु साधियतुमनीहमा-नस्य कृतः कारणान् समृतिर्दृष्टान्तस्मरणं यतः स्मृतेः समारोपन्यवच्छेद [१२८ख] विकल्पः <sup>१</sup>तद्व्यवच्छेदकमनुमानम् । कुत एतत् ? इत्याह्—सुमेत्यादि । तथापि तत्संभवे दूषणमाह—तद् इत्यादि । तेन प्रत्यक्षेण लक्षितस्य समारोपे अङ्गीकियमाणे अतिप्रसङ्गात् अनुमानलक्षित- १५ स्यापि स्यात् । भवतु को दोषः इति चेत् ; अत्राह-किम् [अकिञ्चित्कर] इत्यादि । तस्य अिकञ्चित्करादिकादि(रादि)दर्शनवत् व्यवहारानुपयोगित्वादिति मन्यते । तर्हि सर्वथा ন [छ]क्षयतीति चेत् ; अत्राह-यदि पुनः इत्यादि । अनुभूतं [अनुभव]विषयीकृतं सर्वथा क्षणिकत्वादिना इव नीलत्वादिनापि यदि न लक्ष्येत् ,'प्रत्यक्षम्' इति सम्बन्धः । क्रुतः समारो-पञ्चवच्छेदग्रयतनः समारोपव्यवच्छेदोऽनुमानं तत्र प्रयत्नः कुतः ? सुपुप्तस्य इव तद्वत् इति । २०

स्यान्मतम् – उत्तरिकरूपजननात् प्रत्यक्षं <sup>3</sup>तस्ळक्षयित इत्युच्यते ततोऽयमदोषः इति ; तत्राह् – विशेषम् इत्यादि । विशेषणं (पं) पश्यतो दर्शनस्य लोकस्य वा समानाकारस्पृतिरयु-क्तैव । कथंभृतस्य ? लक्षयतो वा <sup>3</sup>विशेषमिति लक्षणोक्ठतिवकारेऽपि (लक्षणीकृतिवचारेऽपि) पुनः 'लक्षयतः' इति वचनं दोषान्तरप्रतिपादनार्थम् । कुतः <sup>3</sup>सा न युक्ता ? इत्याह – तयोः विशेषदर्शनसमानाकारस्पृत्योः असम्बन्धात् तादात्म्यतदुत्पत्तिसम्बन्धविरहात् । २

अथ मतम्—मा भूद् विसदृशयोः तादात्स्यलक्षणः सम्बन्धः, पावकधूमयोरिव तेतुहुत्पत्ति-[१२९क] लक्षणः स्वादिति चेत् ; अत्राह्—अतिप्रसङ्गो हि एवं स्यात् नीलानुभवस्य पीत-स्मृतिः स्यात् विसदृशत्वाविशेषात् ।

ततः तदुत्पत्तिमभ्युपगम्य दूषणान्तरमाह्-अन्धिका चेयम् इत्यादि । अनिर्थिका निष्प-योजनिका । च इति पूर्वदूषणसमुचये, इयं समानाकारस्मृतिः । कुतः १ इत्याह्-अर्थकिया इत्यादि । ३०

<sup>(</sup>१) समारोपश्यवच्छेद्कम् । (२) अनुभूतम् । (३) यद्यपि विशेषरूपेण लक्षणीकृत एव विचारः प्रवर्तते । (४) सदशस्मृतिः । (५) कार्यकारणभावात्मकः । (६) नीलानुभववतः पुरुषस्य ।

१५

अर्थिकयासमर्थस्य खलक्षणस्य दृष्टिर्दर्शनम् ग्राहकं यतः। तदन् तत्स्मृतिरिप तद्मिहिका द्वित चेतः; अत्राह्—विकलप्युद्धः अतिद्विषयत्वात् अर्थिकयासमर्थाऽविषयत्वात् कारणात् अनिर्थका इति । भवतु अतिद्विषया तथापि तत्सत्तयैव नः प्रयोजनिमिति चेतः; अत्राह्—तस्य इत्यादि । तत्त्वद्शिनः सौगतस्य अन्यस्य वा अर्थिकयार्थिनः तस्य तत्त्वस्य या विपरीता ५ समानाकारस्मृतिः तस्या उत्पादने यः प्रयत्नः तस्य अनुषयत्तेः 'अनिर्थका' इति । निष्ट् नीलदर्शिनः तस्य तिकयार्थिनः पीतस्मृतिकरणे प्रयत्न उपपद्यते ।

अत्र परमतमाशङ्कयते तद् इत्यादि दूषियतुम् । तस्य तस्वस्य दर्शनं तस्य बलं सामध्यं तेन उत्पत्तेः तत्रत्वे (तस्वे) प्रवर्तनात्व (च) न अनिर्धिका अनुमानवत् इति चेत्;
अत्राह-तस्याः समानाकारस्मृतेः तिर्हे प्रामाण्यं युक्तम् उपपन्नम्, न दृष्टेः प्रामाण्यं युक्तम् इति ।
१० कृतः १ इत्याह-तद् इत्यादि । तदभावे तत्स्मृत्यभावे संवादायोगात् धर्मा (धर्म्या) धविप्रतिपत्तेरयोगात् । कृतः १ इत्याह-[१२९ख] प्रमाण इत्यादि । व्याख्यातमेतत् प्रथमप्रस्तावे ।
विशेषम् इत्याद्युपसंहरन्नाह-तद् इत्यादि । यत एवं तत् तस्मात् अयं सौगतः विशेषदर्शनात्
सामान्यस्मृतिव्यवहारं प्रवर्त्तयन् अविकल्प एव परामर्शश्चन्य एव । तन्नास्यं प्रमाणान्तरस्य
सिद्धिरिति कृतः तत्त्वप्रतिपत्तिरिति स्थितम् ।

भवतु तर्हि यथातत्त्वमेव मानादिव्यवस्था, सा च सौगतमत एव; इत्यत्राह-

### [ विकल्पेऽनर्थनिर्भासे विसंवाद्यविकल्पके । प्रत्यक्षं किं तदाभासं प्रमाणान्तरमेव वा ॥१७॥

विकल्पबुद्धेः न केवलमवस्तुनिर्भासः किन्तु विसंवादोऽपि सामान्यप्रतिपत्तेः विशेषदर्शनात् । अनयाऽर्थं परिच्छिद्य प्रवर्तमानोऽर्थिक्रियायां विसंवाद्यते । पुनरतुमानात् २० क्षणभङ्गादिषु व्यवहर्त्र भित्रायवशात् प्रामाण्याप्रामाण्यव्यवस्थायां विकल्पाविकल्पयोः प्रमाण्याप्रामाण्यव्यवस्थायां विकल्पाविकल्पयोः प्रमाणितरव्यवस्था प्रसञ्यते । वस्तुतः पुनः विकल्पबुद्धेः विसंवादोऽपि तथैवाविकल्पबुद्धेः । कथमर्थनिर्भास इति चेत्; स्थूलस्यैकस्य प्रतिभासनात् वस्तुनो तद्विपरीतलक्षणत्वात् । तत् एव विसंवादोऽपि विकल्पवत् । ]

विकल्पे अनुमाने अन्यस्मिन् वा अनधीन भीसे वस्तुसामान्याकारे विसंवादिनि
२५ विगताऽविप्रतिपत्तिप्रपञ्चे यदि[वा]व्यभिचारिणि सत्यविकल्पके क्षणिकिनरंशैकपरमाणुनिष्ठे
दर्शने प्रत्यक्षं किं न किञ्चिद् विकल्पक्षानम् अन्यद्वा, यदि वा स्वसंवेदनम् अन्यद्वा, यत इदं
सूक्तं स्यात्— \* "कल्पनापोढं ज्ञानं प्रत्यक्षम्" [प्रमाणसमु० ५०८] इति, तदाभासं किम् १
न किञ्चित्, प्रत्यक्षापेक्ष्यस्यार्स्यं तदभावे अभावादिति तद्व यवच्छेदार्थमभ्रान्तग्रहणमयुक्तम् ।
पत्रय हि (यस्यै हि) वहिरिव अन्तः परमाणुमात्रं तत्त्वं न तस्य द्विचन्द्रादिदर्शनमि । प्रत्यक्ष-

<sup>(</sup>१) दर्शनवत् । (२) विशेषस्मृतिरिप । (३) अर्थक्रियाकारिस्वलक्षणाविषयस्वात् । (४) विकल्प-बुद्धिसद्भावेनैव । (५) नीलार्थेक्रियाभिलाषिणः । (६) समानाकारस्मृतिः । (७) सीगतस्य । (८) प्रत्यक्षा-भासस्य । (९) प्रत्यक्षाभावे । (१०) 'कल्पनापोढमञ्जान्तं प्रत्यक्षम्' इति प्रत्यक्षलक्षणे । (११) बौद्धस्य ।

प्रमाणाद् यद् अनुमानं तदन्तरम् तदेव वा किं यत इदं शोभेत-\*''त्रिरूपात् लिङ्गाद्''
[न्यायवि०२।३] ईत्यादि । 'तदाभासम्' इत्येतत् मध्ये करणादत्रापि सम्बध्यते । प्रमाणा-न्तराभासं वा किम् ? तत् (तन्न) सूक्तम्-\*''हेत्वाभासाः ततोऽपरे'' [हेतुवि० इलो०१] इत्यादि । पक्षादितदाभासयोः [१३०क] साध्यज्ञानस्य वा असिद्धेरिति मन्यते ।

कारिकार्थं दर्शियतुमाह—विकल्प इत्यादि । विकल्पबुद्धेः लिङ्गविषयात्मा (यायाः) न ५ केवलमवस्तुनिर्भासः । किं तर्हि <sup>१</sup> किन्तु विसंवादोऽपि वचनमपि (वञ्चनमपि) । ततो निराकृतमेतत्—

> \*''लिङ्गलिङ्गिधियोरेवं पारम्पर्येण वस्तुनि । प्रतिबन्धात् तैदाभासग्रन्थयोरप्यवञ्चनम् ॥'' [प्रव्वाव्राटर] इति ।

कृत एतत् ? इत्यत्राह—विशेष इत्यादि । सामान्यस्य प्रतिपत्तिः यस्यां सा तथोका १० तस्या विकल्पबुद्धेः प्रवृत्तेन विशेषाणां दर्शनात् शङ्को पीतप्रतिपत्तेः प्रवृत्तेन शुक्टदर्शनादिव । नमु विशेषेषु तद्विसंवादेऽपि न तत्साध्यायां स इति चेत् ; अत्राह—अर्थम् इत्यादि । अर्थं पावका-दिकं परिच्छिद्य अन्या विकल्पबुद्धया प्रवर्तमानः जनोऽर्थिक्रियायां दाहादिछक्षणायां विसंवा-द्यते 'विशेषदर्शनात् सामान्यप्रतिपत्तेः' इत्येतदत्रापि सम्बध्यते । एतदुक्तं भवति—यथाविध-मर्थं परिच्छिद्य प्रवर्तते जनः तथाविधार्थसाध्याऽर्थिक्रियाप्राप्तौ तत्र तद्विसंवादो नान्यथा, १५ इत्यथा पीतज्ञानात् प्रवर्त्तमानस्य शुक्तशङ्कार्थिकयाप्राप्तौ तंत्र ज्ञानमविसंवादि स्यादिति । अनु-मानविकल्पबुद्धया न विसंवाद्यते इति चेत् ; अत्राह—पुनः इत्यादि—पुनः छिङ्गबुद्धयनन्तरम् अनुमानादर्थं परिच्छिद्य प्रवर्त्तमानो विसंवाद्यते, क १ क्षणमङ्गादिषु [१३०ख] विशेषदर्शनात् सामान्यप्रतिपत्तेः ।

नतु \* "च्याख्यातारः खल्वेवं विवेचयन्ति न व्यवहर्त्तारः । ते हि दृश्यविकल्पान २० वर्थो एकीकृत्य यथेष्टं प्रवर्त्तन्ते, तदिमिप्रायवशात् तद्वञ्चनग्रुक्तम्" [प्रव्वावस्व ११७२] इति चेत्; अत्राह—व्यवहर्त्र भिप्राय इत्यादि । व्यवहर्त्तृणाम् व्यवहारिणाम् 'यदेव अस्माभिः लिङ्गबुद्धेः लिङ्गिबुद्धेवां प्रतिपन्नम् तदेव प्राप्यते' इति योऽभिप्रायः तद्वशात् श्रणिकविकल्पानां प्रामाण्यव्यवस्थायां नित्यादिविकल्पानां वाऽप्रमाण्(ऽप्रामाण्य)व्यवस्थायां कियमाणायां विकल्पा[विकल्प]योः प्रमाणेतरव्यवस्था प्रसद्येत । दर्शनोत्तरकालभावी नीलादिनिश्चयः इह २५ विकल्प इत्युच्यते नाऽनुमानम् , अत्र परंस्य विवादाऽभावात् , तस्य प्रमाणत्वव्यवस्था—'यदेव तेन परिच्छन्नं तदेव प्राप्यते' इति, तदिभिप्रायवशाद् अविकल्पस्य अप्रमाणत्वव्यवस्था प्रसञ्येत अनेन अर्थ परिच्छिद्य प्रवर्त्तमाना वयं तत्प्राप्तिनत्तइतितन्नेतितत्तद (न तत्प्राप्तिमन्त इति तद्)-भिप्रायः । अन्यथा \* "मनसोर्यु गपद्वृत्तेः" [प्रव्वाव २।१२३] इत्यादि अनर्थकं स्यात् ।

<sup>(</sup>१) "तत्र स्वार्थं त्रिरूपारिलङ्गाद् यदनुमेथे ज्ञानम्"-न्यायवि०। (२) सम्बन्धात्। (३) लिङ्गाभास-लिङ्ग्याभासरिहतयोः अर्थात् सम्यक्लिङ्गलिङ्गिनोः अवन्यनम् अविसंवादः। (४) पीते। (५) बीद्धस्य। (६) व्यवहत्रंभिप्रायवद्यात्। (७) "सविकल्पाविकल्पयोः। विमूढो लघुवृत्तेवां तयोरैक्यं व्यवस्यति॥" इति शेषः।

एतेन दर्शनदृष्टविषयत्वमि विकल्पस्य निरस्तम् ; तथा तदिभिप्रायाभावात् । वस्तुविकल्पस्य तद्वयवस्थेति चेत् ; अत्राह—वस्तुतः परमार्थतः । पुनः इति पक्षान्तरद्योतने, विकल्पबुद्धेः अनुमानविकल्पबुद्धे रिप अन्यस्याः स्वयं [१३१क] परेण तैन्त्वोपगमात् विसंवादोऽपि वक्षनं न केवलमवस्तुनिर्भास एव । तथा च इतरिवकल्पबद् अनुमानविकल्पोऽपि प्रमाणं न भवेदिति ५ मन्यते । अस्तु तिर्हि सर्वा विकल्पबुद्धिरप्रमाणं विसंवादात् अवस्तुनिर्भासात् , अविकल्पबुद्धिस्तु प्रमाणं विपर्ययादिति चेत् ; अत्राह—तथेव इत्यादि । अविकल्पबुद्धेः बौद्धे न स्वलक्षणविषयत्वोपगमात् कथं (कथं) तदवस्तुविषयत्विमिति मन्यानः परः पृच्छिति 'कथमनर्थनिर्भासः' इति ? अत्रोत्तरमाह—स्थूलस्यैकस्य [प्रतिभासनात् ] इत्यादि । इदमेव वस्तुलक्षणमिति चेत् ; अत्राह—वस्तुनः इत्यादि । वस्तुनः अर्थिकयाकारिणो भावस्य तस्माद् उक्ताल्लक्षणाद् विपरीतम् १० अन्यथाभूतम् अद्ययस्यं लक्षणं पत्रय (यस्य) तस्य भावात् तन्त्वात् । पॅरप्रसिद्ध्या इदमुक्तम् , तत एव अवस्तुनिर्भासादेव विसंवादोऽपि न केवलम् अवस्तुनिर्भास एव 'अविकल्पबुद्धेः' इति सम्बन्धः । तथा च \* 'प्रमाणमविसंवादि ज्ञानम्'' [प्र० वा० १।३] इत्यादि परस्य असंभवि प्रमाणलक्षणमिति प्राप्तम् ।

नतु व्यवहारमाश्रित्य \* "प्रमाणमविसंवादि ज्ञानम्" इत्युक्तम् \* "व्यवहारेण"
१५ [प्रव्वावशाण] इत्यादि वचनात् । न च जनाः तद्वस्तुनिर्मासेऽपि संवादमाजः प्रतीयन्ते, तद्वस्तुनिर्मास एव वस्त्वध्यारोपेण प्रवृत्तौ तत्परितोषदर्शनात् , तत्परितोषश्च अविसंवाद इति सौगतं मतम् , तत् कस्येव तस्या विसंवाद इति चेत् ; अत्राह—[१३१ख] विकल्पवद् इति । दर्शनोत्तरकालभाविनो विकल्पस्य इव तद्वदिति । एतदुक्तं भवति—यथा विकल्पस्य अवस्तु-सामान्यनिर्मासिनो विसंवादः ततः प्रवृत्तौ जातपरितोषेऽपि व्यवहारिणि तथा अविकल्पवुद्धरेपि । इतरथा तद्वत् विकल्पस्यापि प्रामाण्यसिद्धिः (द्धेः) प्रमाणसंख्यानियमः स्वलक्षणैकान्तद्वच निरवसरः स्थात ।

एतेनेदमपि निरस्तं यहुक्तम् अ र्च टे न-\* ''व्यवहर्त्रभिप्रायवशाद् विकल्पस्य गृही-तग्रहणात् प्रामाण्यम्भन्तं, न भावतः, 'तत्र तदभावात्, परमार्थतः पुनः अवस्तुनिर्भासात्'' रैंइति ; कथम् ? अविकल्पबुद्धेरपि अस्य समानत्वात्।

अधुना योगाचारस्य मतं दृषयितुं दर्शयति-यथा इत्यादि ।

# [ यथाकथञ्चित्तस्यार्थरूपं मुक्तवाऽवभासिनः। सत्यं कथं स्युराकारा निर्भासा यतो बहिः॥१८॥

(१) दर्शनदृष्टिवयस्वस्य । (२) विसंवादः वस्वीकारात् । (३) अविसंवादात्, स्वलक्षणवस्तुः विषयस्य । (४) बौद्धानिप्रायेण । (५) "प्रामाण्यं व्यवहारेण ।"-प्र० घा० । (६) अविकल्पबुद्धेः । (७) प्रस्यक्षानुमानरूपप्रमाणद्वयसंख्या । (८) विकल्पे । (९) तुलना—''यद्यपि तेनानिधगतं सामान्यमिधगन्य इति वर्ण्यते तथापि तद्धिक्षियासाधमं न भवतीति तद्धिगन्ता तैमिरिकादिज्ञानप्रख्यो विधिविकल्पो न प्रमाणम् ''जातेस्तु अर्थिकियासाधनस्वाभावादनिधगताया अधिगमेऽपि केशादिज्ञानस्येव न प्रामाण्यम् ।" -हेतुबि० टी० पृ० २७।

२५

#### इति; विज्ञप्तिमात्रेऽपि समानं सर्वमेष च । मुक्त्वा खतत्त्वं तस्य अन्यथा प्रतिभासनात् ॥१९॥ ]

यथाकथिन्तित् येन केनिनत् सामान्यादिप्रकारेण विकल्पस्य अविकल्पस्य वा अव-भासिनः । किं कृत्वा १ मुक्त्वा । किम् १ अर्थस्त्पम् । कथंभूतम् १ सत्यम् अवितथम् निरंशं तस्यैव सत्यत्वात् । तस्य किम् १ इत्याह-कथम् इत्यादि । 'सत्यम्' इत्येतदन्नापि ५ योज्यं लब्धलिङ्गविभक्तिपरिणामम् । ततोऽयमर्थः-सत्याः अवितथाः कथम् १ कथिन्वत् सु (स्युः) भवेयुः आकाराः निर्भासा यतः सत्याकारेभ्यो बहिः । इति शब्दः पूर्व-पश्चसमाप्तथर्थः ।

तत्र उत्तरमाह-विज्ञप्ति इत्यादि । बहिरर्थशुन्या विज्ञप्तिरेव तन्मात्रं तत्रापि न केवलं बहिर्ये सर्व निरवशेषम् अनन्तरं वहिरर्थेदृषणं समानम् ततो [१३२क] बहिरर्थेवत् माध्य- १० स्थ्यबद्धपरिकरेण प्रामाणिकजनेन <sup>१</sup>तद्पि परिहरणीयमिति मन्यते । कुत एतत् <sup>१</sup> इत्यत्राह—स्वत-च्यम् इत्यादि । अत्रायमभिप्रायः-\*'चित्रं तदेकमिति चित्रतरं <sup>व</sup>ततः ।''[प्र०वा०२।२००] इति बदता तन्मात्रमपि<sup>3</sup> चित्रमेकं नाभ्युपगन्तव्यं किन्तु निरंशमेकम् , तथा च **%''चित्र**-प्रतिभासापि एकेव बुद्धिः'' प्रि० वार्तिकारु० ३|२२०] इत्यादि<sup>र</sup> स्ववचनविरुद्धम् । तश्चन नीलादिसुखादिशरीरव्यतिरिक्तम् , परस्य अनम्युपगमात् , अन्यथा \* "न नीलादिसुखादि- १५ शरीरव्यतिरिक्तं जडार्थग्राहकमस्ति<sup>''</sup> इति प्र ज्ञा क र गुप्तस्य विचनं न सुभाषितं स्यात् । अप्रतिभासनाच, अन्य [था] ब्रह्मप्रतिभासोऽपि कथं निराक्रियेत ? ततो नीलादिसुसादिशरीर-स्वभावं तदित्यभ्युपगन्तव्यम् । तस्य च स्वतस्वम् आत्मस्वभाव (वं) क्षणिकनिरंशपरमाणु-परिमाणं **मुक्तवा** विहाय **अन्यथैव** स्थिरस्थूळसाधारणात्मना प्रतिभासनात् । उक्तं च अत्रैव-\*"पश्यन् स्वलक्षणान्येकं स्थूलम्" [सिद्धिवि० १।१०] इत्यादि । इतरथा यदुक्तं २० प्र ज्ञा क रे ण–**क्र''तदेतन्तृनमायातम्''** [प्र०वा० २।२१०] <sup>६</sup>इत्यादिना परमाणुप्रतिभासं व्यवस्थापयतो (ता) 'अतिसूक्ष्मेक्षिकया विचारयतोऽपि स्थूछैकप्रतिभासो नति (नाति)वर्त्तते' इत्याञङ्क्य \*\*'भायामरीचिप्रभृतिप्रतिभासवद् असच्चेऽप्यदोषः''[प्र०वार्तिकाल०३।२११] इति तदनवसरं स्यात् , स्वतत्त्वावभासे तदयोगात् ।

यत्युनरुक्तं तेनैव-\*"यद्वभासते तज्ज्ञानं यथा सुखादि, अवभासते च नीला- २५

<sup>(</sup>१) विज्ञसिमात्रमिष । (२) "चित्रं तदेकमिति चेदिदं चित्रतरं ततः । "चित्रं नीलपीताद्यात्मकं तत् पत्नक्षादिकमेकमिति चेद ; इदम् 'चित्रमेकम्' यदुच्यते तत् ततः चित्रपतक्षादिष चित्रतरम् आश्चर्यतरम् । चित्रमिति नानारूपाणि तदेव पुनरेकमुच्यत इत्युपहसित ।"-प्र० वा० मनोरथ० । (३) विज्ञसिमात्रमिष । (४) प्रज्ञाकरोक्तम् । (५) "नीलादिसुखादिकमन्तरेणापरस्य ज्ञानाकारस्यानुपलक्षणात्" ( १० ३४५ ) "यथा च न सुखादिव्यतिरेकेणापरं विज्ञानं तथा नीलादिच्यतिरेकेणापि।" (१० ४०९, ४५४) । "नीलास्य व्यतिरेकेण विपयिज्ञानमीक्ष्यते" (१० ४०६) "न हि सितासितादिव्यतिरेकेणापरा प्राइकादिता प्रतिभासमानोपलभ्यते।"-प्र० वार्तिकाल० १० ३७८। (६) "इदं वस्तुबलायातं यद् वदन्ति विपश्चितः । यथा यथार्थाक्षिन्त्यन्ते विश्वीर्यन्ते तथा तथा ॥"-प्र० वा० । (७) उत्तरं प्रदत्तं तदनवसरं स्थात्।

ę o

दिकम्" इति; तदनेन [१३२ख] निरस्तम्; निरंशपरमाणुस्वभावस्य नीलादेः साध्यधर्मित्वे सुखादेश्च दृष्टान्तत्वे साध्यधर्मिष्रभृति सर्वमसिद्धम् अप्रतिभासनात् । चित्रैकरूपस्य तस्त्वे सर्व सिद्धं विपर्ययात्, इदं त्वसिद्धम्—'तज्ज्ञानम्' इति, तत्रे तदसंभवाद् अनभ्युपगमात्, परस्य चित्रैकज्ञानसिद्धेः । तम (तद)न्यत्र निरंशे वस्तुनिज्ञानत्वं साध्यो धर्मो वर्त्तते अन्यत्र साध्यधर्मी ५ दृष्टान्तधर्मी च यत्र साध्यधर्मी वर्त्तते इति न किश्चिदेतत् ।

ननु च नीलादेर्यद्यपि स्थूलादिरूपेण स्वतत्त्वं मुक्त्वा अवभासनं तथापि न स्वसंवेदन-रूपतया, अतः तया तस्य सत्यसत्य (सत्यताऽसत्यता) वा न प्रकृतरूपेणेति चेत् ; अत्राह-यथाकथित इत्यादि ।

# [ यथाकथञ्चित्तस्यात्मरूपं मुक्त्वावभासिनः । स्यादन्तः सत्याकारो ज्ञानस्य बहिने किम् ॥२०॥ ]

तस्य नीलादिमुखादिमात्रस्य । कथम्मूतंस्य ? अवभासिनः प्रतिभासवतः तच्छीलस्य वा । किं कृत्त्वा ? आत्मरूपं मुक्त्वा अद्धयस्वभावं विहाय । कथमवभासिनः ?

ग्रथाकथिन्वद् येन केनचित् स्थूलादिश्राह्यादिश्रकारेण, सत्याकारो (रः) चित्स्वसंवेदनरूपतया न स्थूलदिरूपतया स्यात् भवेत् । कस्य ? ज्ञानस्य । श्लान्तः (क ? अन्तः) स्वस्व१५ रूपे तथा सन्ति (सित) विभ्रमेतररूपतया चित्रमेकं ज्ञानं स्थादिति मन्यते । भवत्वेवं को दोष इति
चेत् ; अत्राह्—बहिः बाह्यं वस्तुनः किं स्थादेव सत्याकारं विभ्रमे (मै)कम् । अथवा तस्य

ज्ञानस्य सत्याकारः [१३३क] कथिन्वन्नीलादिरूपतया न स्थूलादिरूपतया न किञ्चित्
स्थादेव । क ? बहिः । तथा च सौन्नान्तिको विजयते न योगाचारः, तस्य क[थ]िन्नत् जामइशासम्बन्धितया न स्वन्नाद्यवस्थासम्बन्धितया । ततो निराकृततो निराकृतमेतत्—\*"निराल२० म्बनाः सर्वे प्रत्ययाः प्रत्ययत्वात् स्वम्नप्रत्ययवत् ।" [प्र० वार्त्तिकाल० ३।३३१] \*"विवादगोचरापन्नो प्राह्याकारोऽसत्यः तथा स्वमदृष्टतद्ाकारवत्" इति । कथम् ? ज्ञानस्य स्थूलाद्याकारवत् प्रतिभासनात् स्वसंवेदनाकारस्यापि सत्यताविरहप्रसङ्गात् बहिरर्थवत् न तदाकारसिद्धः स्थादिति ।

कारिकायाः सुगमत्वाद् व्याख्यानमक्कत्वा "क र्ण क मतप्रवेशार्थ पूर्वोक्तसुपसंहरत्नाह--

<sup>(</sup>१) साध्यश्रमित्वे द्रष्टान्तत्वे च। (२) प्रतिभासनात्। (३) निरंशज्ञानाःमके तद्व्यवहाराभावादिति भावः। (४) प्रज्ञाकरस्य। (५) 'निराकृततो' इति पदं पुनरुक्तम्। (६) ''न नीलाद्यतिरेकेण प्राद्यध्वमपरं क्रचित्। नीलादिता च विश्वान्तविज्ञानेऽप्यवभासनात्॥ पुरः स्फुटावभासित्वं भ्रान्तेषां न किमीध्यते। तस्मास्न किंचिद् ग्राह्यत्वं यद् अन्तादितिरिच्यते॥" (ए० १७७)। ''नीलाद्यो हि स्वप्तप्रतिभासवदसत्याः'' (ए० १८५) ''ग्राह्यता प्रतिभासादन्या नास्ति'' (ए० १९६। २९५)। ''तस्मादनादितयाभूताचुमानपरम्पराप्रवृत्तमनुमानमाशित्य वहिर्यं कल्पनायां ग्राह्मग्राहकसंवेदनकल्पनाप्रवृत्तेः ग्राह्मादिकल्पना। परमार्थतः संवेदनमेवाविभागमिति स्थितम्'' (ए० १९८) ''ग्राह्मग्राहकभावो हि नैवास्ति
परमार्थतः। अपरप्रत्ययं रूपमतद्व्यावृत्तितस्तथा॥''-प्र० वार्तिकाल० ए०४२७। (७) कर्णकगोमिनामा
प्रमाणवार्तिकस्ववृत्तिदीकाकारो बौद्धाचार्यः।

#### [ यथार्थरूपं बुद्धेर्वितथप्रतिभासनात् । अविद्योषात्स्वरूपं च न सिध्यति ततस्तथा ॥२१॥

स्त्रस्पयन्तरेण विभ्रमप्रतिभासासंभवादसमानम् , विषयाभावेऽपि बहुलं तथो-पंलब्धेः । ]

यथा येन प्रकारेण बुद्धेर्वितथप्रतिभासनौत् हेतुना ततः तद्वा आश्रित्य सौत्रा- ५ नितकस्य अर्थरूपम् अर्थस्य अचेतनस्य घटादे रूपम् अनेकक्षणिकनिरंशपरमाणुरुक्षणं न सिध्यति तथा योगाचारस्यापि स्वरूपं च ततो वुद्धेर्न सिध्यति । कृत एतत् ? इत्यत्राह—[अविशोषात्] विशेषाभावात् वस्तुस्वभावपरिहारेण प्रतिभासस्य उभयत्र समत्वात् । यथा वा तेनै बहिः स्थूरुकाकारो नेष्यते तथा योगाचारेणापि अन्तः । अथवा, यथा बुद्धे-वितथप्रतिभासनात् स्वप्रादिदशायाम् अर्थरूपं न सिध्यति अविशेषेण नैयायिकादेः १० तथा स्वरूपं च स्वसंवेदनं च बुद्धेर्न [१३३ख] सिध्यति अविशेषेण योगाचारस्य । कृत एतत् ? इत्यत्राह—अविशेषात् विशेषाभावात् अर्थज्ञानपक्षयोः, एकत्र स्वप्रादिः अन्यत्र प्राह्या-कारो दृष्टान्त इति मन्यते ।

क ल्ल क स्तु आह—स्यह्मपमन्तरेण इत्यादि । बुद्धेः यत्स्वरूपमात्रा (मात्रं) साक्षात्करणलक्षणं तदन्तरेण विभ्रमस्य भ्रान्ताकारस्य यः प्रतिभासः तस्य असंभवात् , स्वतः तस्य १५
प्रतिभासे विभ्रमाऽयोगादिति मन्यते । असमानं स्वपरपक्षयोः अविशेषोऽसिद्ध इति । तथा प्रयोगः—
आस्त बुद्धेः स्वरूपं विभ्रमप्रतिभासाऽन्यथानुपपत्तेः । उक्तं च—\*"अप्रत्यक्षोपलम्भस्य नार्थहिष्टः प्रसिध्यति" इति । नन्वेवम् अर्थरूपमन्तरेणापि "तत्प्रतिभासासंभवात् ततस्तत्सिद्धिः 
कस्मान्नेति चेत् ; अत्राह—विषय इत्यादि । [विषयस्य] घटादेरभावेऽपि न केवलं भावे बहुलं
तथा विषयप्राहकत्वेन उपलब्धेर्वृद्धेः सर्वत्र सर्वदा तथा सेति मन्यते । 'असमानम्' इत्येवं चेत् ; २०
अत्र दूषणमाह—अन्यथा इत्यादि ।

### [ँअन्यथानुपपन्नत्वमसिद्धस्य न सिध्यति । चित्सामान्यविदा युक्तं स्वार्थसामान्यमीक्षितुम् ॥२२॥

कथिन्वदसिद्धात्मनो बुद्धेः कथमसाधारणं रूपमनुमीयते ? यतः संभाव्यं स्यात् । स्वतस्तिचिद्रूपसिद्धौ संभावितासाधारणात्मनः साकल्येन यत् सत्तत्सर्वं सामान्यविशेषा- २५ त्मकमिति व्याप्तिसिद्धौ कथं द्रव्यस्य परमार्थस्यापि बहिरर्थस्य प्रत्यक्षप्रतिपत्तिरपहून्येत ?

<sup>(</sup>१) "यथास्वं प्रत्ययापेक्षादिवद्योपण्छुतात्मनाम् । विज्ञितिर्वितथाकारा जायते तिमिरादिवत् ॥"प्र० वा० ११२१८। (२) सौन्नान्तिकेन । (३) अर्थपक्षे । (४) अप्रत्यक्षश्चासौ उपलम्भश्च तस्य अस्वसंविदिसञ्चानस्य इत्यर्थः । तुलना-"अप्रसिद्धोपलम्भस्य नार्थवित्तिः प्रसिध्यति।"-त्त्वसं० इलो० २०७४।
उद्धृतोऽयम्-न्यायवि० वि०प्र० पृ०८२। प्रमेयक० पृ० २९। सन्मति० टी० पृ० ८१। (५) ज्ञानप्रतिभास । (६) अर्थसिद्धः । (७) तुलना-अन्यथानुपपन्नत्वमसिद्धस्य न सिध्यति।"-न्यायवि० १।१२।
प्रमाणनि० पृ० १२। प्रमेयरत्नमा० १।१५।

न हि अगृहीतवस्तुसामान्यं चिद्रूपमात्रं प्रत्यक्षं कर्तुमवगाहते यतस्तेन चेतनैकान्त-सिद्धिर्विशिष्येत ।]

इदमत्र तात्पर्यम्—कथिव्वद् बुद्धेः प्रत्यक्षत्वे 'यथाकथिव्वद्' इत्यादि दृषणमुक्तम् इति सर्वथा विद्यत्यक्षत्वमङ्गीकर्त्तव्यम् , तस्मिरच सति न विश्रमप्रतिभाससंभवः, परेणापि तथाभ्यु- 'पगमात् । तथा च अन्यथा अन्येन बुद्धिस्वरूपाभावप्रकारेण अनुपपन्नत्वम् असिद्धस्य अनिश्चितस्य विश्रमप्रतिभासस्य न सिध्यति । निहं असिद्धस्य बन्ध्यासुतस्य तदभाव [१३४क]- प्रकारेण 'अनुपपन्नम्' इति वक्तुं शक्यम् । अनेन अन्यथानुपपन्नत्वं हेतुलक्षणं तद्वत्वे सिद्ध- मिति दर्शयति । तिर्हं सचेतनादिरूपेण प्रत्यक्षा बुद्धिः नापरेणेति चेत् ; अत्राह्—चित्सामान्य इत्यादि । नन्वेतत् 'वहिने किम्' इत्यनेन दृषणमुक्तम् , तत् किमर्थं पुनरुच्यते इति चेत् ; १० न ; तेन बुद्धेविश्वभाकारस्य कथित्यद्वमेदे इदमुक्तम् , अनेन 'एकान्तेन भेदे' इति विभागात् । चिदंव तस्या वा सामान्यम् तस्य विदा वेदनेन बुद्धिस्वभावभूतविश्वमाकारविवेकप्रहण- विमुखचिन्मात्रप्रहणेन इत्यर्थः । युक्तम् उपपन्नं स्वप्रहणयोग्यो योऽर्थः तस्य सामान्यम् ईक्षितुम् । अनेन \*'वुद्धेः कथित्वत् प्रत्यक्षत्वम्' \*'एकस्यार्थस्वभावस्य' [प्रवाव ३।४२] ईत्यादि च वदतः पूर्वापरिवरोधो दि्षतः ।

कारिकां विवृण्यन्नाह-कथिन्दि इत्यादि । कथिन्दि विभ्रमाकारविवेका[दि]प्रका-20 रेणापि असिद्धारमनः सर्वेथा अगृहीतरूपाया बुद्धेः कथम् असाधारणम् अचेतनादिव विश्र-मादपि व्यावृत्तं यद्द्वयं स्वस्वं(सं)वेदनहृत्यं तद्विभ्रमप्रतिभासान्यथानुपपत्त्या अनुमीयेत न कथाञ्चित् । हेतोरेव (रेवाऽ) सिद्धवा (त्वा) दिति मन्यते । यतोऽनुमीयमानत्वात संभाव्यं स्यात् 'असाधारणं रूपम्' इति सम्बन्धः । स्थानमतम्-तस्याः सच्चेतना[दि] रूपं स्वतः २० सिद्धम् ; इत्याह-स्वतः इत्यादि । स्वतो नान्यतः तस्याः चिदेव रूपं तस्य सिद्धौ अङ्गीक्रिय-माणायां 'बुद्धेः' इति सम्बन्धः । कथमभूतायाः ? इत्यत्राह-संभावित इत्यादि । संभावितः अनुमेयः असाधारणः [१३४ख] आत्मा यस्याः सातथोक्तातस्यां (तस्याः) किम् ? इत्यत्राह-साकल्येन इत्यादि । साकल्येन बहिरन्तश्च यत् सत् तत्सर्वं सामान्यविशेपात्मकम् इत्येवं व्याप्तिसिद्धी कथं प्रत्यक्षेण प्रत्यक्षाः (क्षा) वा प्रतिपत्तिः प्रत्यक्षप्रतिपत्तिः अपहृन्येत ? नैव । २५ कस्य १ इत्याह-बहिरर्थस्यापि न केवलं ज्ञानस्यैव । कथंभूतस्य १ इत्याह-संभावित इत्यादि । पुनरिप कथंभूतस्य ? इत्याह-द्रव्येत्यादि परमार्थस्य इति पर्यन्तम् । ननु यदि नाम न बुद्धिः प्रत्यक्षसंभावितात्मा, बहिरर्थस्य किमायातं, येन सोऽपि तथा स्यादिति चेत्; अत्राह-न हि अगृहीत इत्यादि । न हि प्रत्यक्षं कर्तुं(र्तुम)वगाहते विषयीकरोति । किम् ? इत्याह-चिद्रूपमात्रम् चित्स्वसंवेदनलक्षण (णं) रूपं यस्य भावस्य स तथोक्तः स एव तन्मात्रं कर्म<sup>®</sup> ३० ज्ञानसामान्यमिति यावत् । कथंभूतम् ? इत्याह -अगृहीतवस्तुसामान्यम् अगृहीतं बाह्यवा-

<sup>(</sup>१) बुद्धेरप्रत्यक्षत्वम् (२) विशेषाकारेण । (३) "प्रत्यक्षस्य सतः स्वयम् । कोऽन्यो न दृष्टो भागः स्याद्यः प्रमाणैः परीक्ष्यते ।" इति शेषः। (४) बौद्धस्य । (५) बुद्धेः। (६) बहिरथींऽपि । (७) विषयभूतम् ।

(बाह्यवस्तु) सामान्यं येन तत्तथोक्तम् । गृहीतवस्तुसामान्यमेव तत् विद्वगाहते इति भावः । अनेन प्रत्यक्षसिद्धम् उभयत्र सामान्यं दर्शयति । यतस्तेन तन्मात्रावगाहनात् चेत-नेकान्तसिद्धिविशेष्येत भिद्येत अर्थसिद्धेः । यतः इति वा आक्षेपे, [सं]भावितेत्यादि । एतदुक्तं भवति—यथा व्यापकस्य चिद्रूपमात्रस्य अनुपछव्यो तद्व्याप्यस्य संभावितासाधारणरूपस्य विश्रमाकारिववेकछक्षणस्य अनुपछव्यः तथा [१३५क] प्रकृतमिप इति यदुक्तं प्रज्ञा क रे ण— ५ % अतीतानागतावस्थानामग्रहणेऽपि तद्वस्थातां गृह्यते अक्षतमिप इति यदुक्तं प्रज्ञा क रे ण— ५ औतितानागतावस्थानामग्रहणेऽपि तद्वस्थातां गृह्यते अक्षत्रभाक्षत्रतिपत्ताविष्ताः प्रविश्रमान्वप्रतिपत्तिवद् विश्रेषाऽमहणेऽपि तद्व्यापकसामान्यप्रतिपत्तिसंभवात् । ननु वहि [ः] व्यापकोपछव्याविष विश्रेषाणां यव्यदर्शनं कथं ' तस्य ते' इति प्रतिपत्तिः १ पुनस्तर्त्र दर्शनादिति चेत् ; पुनस्तत्र दर्शनं कुतः सिद्धम् १ न तावत् पूर्व- १० प्रत्यक्षात् ; तस्य पश्चाद्मावात् तत्राऽप्रवृत्तेः । नापि उत्तरप्रत्यक्षात् ; अस्य पूर्वमभावात् व्यापकेऽप्रवृत्तेः । न च तत्समुदायात् ; कमभाविनोः तद्मभवात् । उभयकारुभावि च तदेकं कमभाविच्छरादिक्यापारचितं न चार चर्चनमर्हति । विद्यहणोपायासंभवाच वित्रकेत्रमभावात् । न ततः तत्सिद्धम् प्रत्यक्षपर्यायस्य कृतोत्तरत्वात् ।

एतेन अनुमानमपि चिन्तितम् ; तत्र <sup>११</sup>तदभावेऽस्याभावादिति<sup>१३</sup> चेत् ; अत्राह-'चिद्र्रू- १५ पम्' इत्यादि ।

# [ चिद्र्षं सर्वतोऽभिन्नं पर्यतः परमार्थतः । तद्विशेषो यथा वेद्यस्तथा बहिरूपेयताम् ॥२३॥

कुतश्चिद्षि स्वयमव्यावृत्तं सामान्यं पश्यन्नेत्र आत्मा गृहीतुं प्रयतमानः अचेतन-व्यवच्छिन्नं चैतन्यं द्रव्यं क्रमेण गृह्णीयात् । ततः प्रत्यक्ष आत्मा स्वयमविप्रतिषिद्धः २० यथासामर्थ्यमन्तर्गृह्णाति तथा च बहिरित्यवगन्तव्यम् । प्रत्यक्षपरोक्षेकात्मनः प्रमेयस्य बहिः प्रतिपेद्धुमशक्यत्वात् । कथिश्चिद्प्रत्यक्षत्वे कृतो वस्तु संभावयेत् लिङ्गादेरसिद्धेः गाडनिद्राकान्तवत् ।]

चितो बुद्धेः रूपं खभावः । कथम्भूतम् १ अभिन्नम् अव्यावृत्तम् । कृतः १ सर्वतः सजातीयाद् विजातीयाद सत्सामान्यं तस्यैव <sup>अ</sup>तथाविधत्वादिति मन्यते । पर्यतः २५ विकलपदर्शनेन विषयीकुर्वतः सौगतस्य तद्विशोषः तस्य चित्सम्बन्धिनः तत्सामान्यस्य विशेषः चैतन्यादिलक्षणः वृत्तौ वक्ष्यमाणो भेदः यथा येन प्रकारेण वेद्यो प्राद्यः 'परमार्थतः' इति

<sup>(</sup>१) प्रत्यक्षम् । (२) चिद्रूप्यमात्रम् । (३) "क्षथावस्थानामग्रहणे न (पि) पूर्वापरध्यासिप्रतीतिः ; अवस्थाऽग्रहणेऽवस्थानुप्रतीतिः कथं भवेत्। व्याप्याप्रतीतावन्यस्य व्यापक्रत्वाप्रतीतितः॥"—प्र० वार्तिकालः०। (४) आत्मा । (५) इति सङ्कायामुक्तम् । (६) व्याप्यभूतानाम् । (७) व्याप्यकस्य सामान्यस्य ते विशेषा हित । (४) व्याप्ये । (९) व्याप्ये । (१०) उभयकालभाविनः एकस्य आहक्तप्रमाणाभावात् । (१९) क्रमभाव्युभयव्यापिनः एकस्य सिद्धौ तथाभूतस्यात्मनोऽपि सिद्धिः स्यादिति भावः । (१९) प्रत्यक्षरभावे । (१३) अनुमानस्याप्यभावादिति । (१४) सर्वतीऽज्याद्यन्तत्वात् ।

तन्मध्येकरणात् उभयत्र सम्बन्धनीयम् । [१३४ ख] तथा तेन प्रकारेण बहिः बहिरर्थे(र्थः) उपेयतां सत्सामान्यं पश्यतोऽर्थस्य तथा विशंषो वेद्यः निदर्शनम् अनन्तरनीत्या प्रसाधितं न प्रनः प्रसाध्यते ।

कुतश्चिद् इत्यादिना कारिकार्थमाह--कुतश्चिद्पि न केवलम् एकस्मात् स्वयम् आत्मना ५ अच्यावृत्तं, किम् ? सामान्यं पश्यन्नेव । किं कुर्यात् ? इत्याह-गृह्णीयात् । किम् ? चैतन्यम् कर्म तद्विशेषम् । कथम्भूतं तत् ? इत्यादि (इत्याह) अचेतनव्यवच्छिन्नम् । कोऽसी गृह्णीयात् ? इत्याह-आत्मा जीवः। पुनरिप किं कुर्वन् ? इत्याह-प्रयत्तमानः । किं कर्तुम् ? इत्याह-गृहीतुं 'चैतन्यमृ' इति सम्बन्धः । पुनरि कथंभूतम् ? इत्याह-द्रव्य इत्यादि । कथम् ? क्रमेण । ततः तस्माद्र्ध्वं, कथंभूतः ? इत्याह-प्रत्यक्ष इत्यादि । रूटयस्वभाव इत्यर्थः । ननु आत्मनो १० निषेधात् कथमेतदिति चेत् ; अत्राह-स्वयम् इत्यादि । स्वयम् आत्मना अविप्रतिषिद्धोऽनिरा-कृतः प्रथमप्रसावेऽत्र च चिन्तितमेतत् । तिहै वैस्याविशेषात् सर्वे सर्वदा सर्वत्र गृह्णीयादिति चेत् ; अत्राह-यथा इत्यादि । सामध्यस्य अनितक्रमेण गृह्णाति । एतत् प्रकृते योजयन्नाह-यथा इत्यादि । यथा येना(न) व्यापकप्रहणपूर्वव्याप्यप्रहणप्रकारेण, यदि वा यथा शक्तिप्रहणप्रकारेण अन्तर्भृद्धाति तथा च तैनैव प्रकारेण [बहिः] गृह्धाति इत्येवम् अवगन्तव्यम् । तथा च यदुक्तं १५ प्र ज्ञा क रे ण-\*''यदवभासते तज्ज्ञानं यथा सुखादि, अवभासते च नीलादिकम्, जडस्य प्रतिभासाऽयोगात्" इति; तदनेन [१३६क] निरस्तम्; ज्ञानवत् जडस्यापि [प्रति]भासा-विघातात् । अयं तु विशेष:-ज्ञानस्य स्वतः इतरस्य परतः इति । न च तद्पह्नवो युक्तः, स्तम्भा-दिकमहं वेद्मि' इति प्रत्ययात् तत्प्रतीतेः, अन्यथा नीळादौ कः समादवासः १ 'कथं सै तस्य श्राहकः' इत्यपि न चोद्यम् ; 'स्वरूपस्य कथं श्राहकः' इत्यपि चोद्यप्रसङ्गात् । स्वरूपवत् पररूप-२० स्यापि ब्राह्कः प्रतीयते इति न विशेषः । शेषं पुनरत्र परस्यं भाषितम्-कार्यकारणभावम अर्तु-मान-समारोप-व्यवच्छेदा-व्यवच्छेदकभावं चित्रैकज्ञानाद्वैतम् अन्यद्वा विज्ञप्तिमात्रेऽपि निराकरोति इति निरूपियदयते ।

यत्पुनरेतत्ँ — \* ''नीलादि ज्ञानं चक्षुरादिव्यापारानन्तरम् उप[लभ्य]मानत्वात् तद्ग्राहकाभिमतज्ञानवत्'' इति ; तर्त्रं 'तन्न नीलं तद्व्यापारानन्तरम् उपलभ्यमानत्वात् २५ शङ्खवत्' इत्यस्थापि प्रसङ्गः । प्रमाणवाधनमुभयत्र ।

किञ्च, चञ्चरादेर्बिहर्यत्वे दर्शनाभावेन न 'तद्व्यापारानन्तरं ''तदुपलम्भ इति हेतोर-सिद्धिः दष्टान्तस्य च साधनविकलता, ''अन्यस्य चञ्चरादेलिङ्गस्य वा व्यापारानन्तरं तदुपलम्भ-भावे वा प्रकृतहेतोव्येभिचारः, ''ज्ञानत्वे तदुव्यापारानन्तरं नीलगुपलम्भेऽपि न परस्य' अ''तब्जा-

<sup>(</sup>१) आत्मनो नित्यस्य । (२) परतः । (३) प्रतिभासः । (४) जडस्य । (५) बौद्धस्य । (६) अनु मानेन समारोपस्य व्यवच्छेदः क्रियते इति तयोः व्यवच्छेद्यव्यवच्छेदकभावः । (७) तुङ्गा—"नीलाञ्च व्यतिरेकेण विषयि ज्ञानमीक्ष्यते । ज्ञानपृष्टेन भेदस्तु करुपनाशिलिपिनिर्मतः ॥"—प्र० वार्तिकाल० ए० ४०६ । (८) 'नीलं न नीलम्' इत्यप्यनुमानं स्यादित्यापाद्यति । (९) चक्षुरादि । (१०) नीलाचुपलम्भः । (११) भिन्नरूपेण । (३२) चक्षुरादोनो ज्ञानत्वे । (१३) द्वितीयस्य । (१४) तद्शाहकाभिमतस्य ज्ञानस्य ।

नस्य उपलम्भ इति दृष्टान्ताऽसिद्धिः । अथ अर्थवादिनः 'तत् सिद्ध[मि]ति न दोषः ; तद् यदि प्रमाणतः सिद्धम् ; सौगतस्यापि सिद्धम् , प्रमाणस्य कवित् पक्षपाताभावात् । तथा च \* "न नीलादेः परं ग्राहकम्" इत्यस्य व्याघातः । यदि पुनः अप्रमाणतः; तर्हि न निदर्शनम् ; [१३६ ख] अप्रमाणसिद्धस्य तदयोगात् हेतुवत् , इतरथा व्याध्वपत्वादिकमपि हेतुः स्यादिति यत्तिक्विद्विदेतत् ।

यत्पुनरेतत् — अ''जाग्रत्स्तम्भादि ज्ञानम् वासनाकार्यत्वात् कामशोकाद्युपप्छतदृष्टकामिन्यादिवत्'' इति ; तदिप न सारम् ; यतः तस्य 'परं प्रति 'तत्कार्यत्वासिद्धेः। ततः
स्क्तम्—'यथा अन्तः' इत्यादि । एवमपि [न] बहिर्र्थस्य सामान्यिवशेषात्मकस्य प्रतिभासनं तस्य वा संभवो निषेधादिति चेत् ; अत्राह—प्रस्यक्ष इत्यादि । प्रत्यक्षो यः सामान्यरूपः
स्वभावभेदः वस्तुन आत्मभूतो विशेषः संभाव्यः, यच (श्व) परोक्षा (क्षो) असाधारणळक्षणः १०
स्वभावभेदः तयोः एकः साधारण आत्मा स्वभावो यस्य स तथोक्तः तस्य । कस्य ? प्रमेयस्य
बहिर्प्राह्यस्य प्रतिपेद्धुं निराकर्तुमश्चस्यत्वात् अन्यथा तथा वित्तेरिप निषेधः स्यादिति मन्यते ।
तिर्दे बहिर्न्तवां असाधारणरूपेणेव साधारणेनापि रूपेण अप्रत्यक्षताऽस्त्वित चेत् ; अत्राह—
कथित्रद् इति । अप्रत्यक्षत्वे वस्तुनः प्रत्यक्षत्वाभावे कृतो लिङ्गादेने छतिश्चन् संभावयेद् वस्तु
अनुमानेन विषयीकुर्यात् लिङ्गादेरसिद्धेः कथित्रदस्याधारणवद् गाहिनद्राक्रान्त इव तद्वदिति । १५
प्रस्तावार्थोपसंहारकारिकां 'सद्दूपम्' इत्यादिकामाह—

[ सद्रूपं सर्वतो वित्तेः तद्विविक्तं विवेचयेत् । चिदातमा परिणामातमा पुनः कालादिभेदकत् ॥२४॥

सर्वं चेतनेतरसामान्येन वस्तुसत्त्वं पश्यन्नेव अचेतनं चेतनाद् व्यविक्छन्दन् परिच्छिनत्ति जनः । पुनस्तमेव अन्यतोऽचेतनाद् व्यवच्छिन्दन् तद्वर्णसंस्थानादिविशेषान् २० क्रमशः कालादिभेदेन परिच्छिनत्ति नान्यथा । अन्तरङ्गस्य प्रतिपत्तावयमेव क्रमः— स्वपरचैतन्यसामान्यमचेतनाद्विविक्तं परिच्छिद्य पुनः परस्माद् व्यवच्छिद्य क्रमेण विशेषान् परिच्छिनत्ति निष्कल [स्वभावानवधारणात् ।]

अत्रायमर्थः-चिदातमा विवेचयेत् गृह्धीयाद् दर्शनस्वभावः । किम् १ इत्यत्राह-सत् सत्तासामान्यं [१३७क]

\*'' जं सामान्यग्रहणं दर्शनिमिति (सामण्णं गहणं दंसणिमिदि) भण्णये समये ।''
[गो०जी०गा० ४८१] इत्यभिधानात् तद् वैशेषिकादिकत्पितं गृह्णीयात् ; इत्यत्राह-

२५

<sup>(</sup>१) ग्राहकाभिमतं ज्ञानम् । (२) अश्रमाणसिद्धस्य दृष्टान्तःचे । (३) 'अनित्यः शब्दः चाक्षुषरवात्' । (४) तुळना—"वासनावळभावित्वे वोधतैव प्रसञ्यते । वासना स्मृत्यभिज्ञानकारणत्वेन ळक्षिता ॥"—प्रव् वार्तिकाळ० पृ० ३१९ । (५) जैनं प्रति । (६) वासनाकार्यत्वासिद्धेः । (७) "जं सामण्णं गहणं भावाणं णेव कद्दुमायारं । अविसेसदूण अद्दे दंसणमिदि भण्णप् समप् ॥"—गो० जी० । उद्भृतेयं गाथा धवळा-दीकायाः सत्प्रकृपणायाम् । "जं सामण्णग्गहणं दंसणमेयं विसेसियं णाणं ।"—सन्मति०२।१ । (८) सामान्यम् ।

रूपं स्वभावम् । कस्य १ इत्यत्राह-वित्तेर्बुद्धेः आत्मन इत्यर्थः । पुनः पश्चात् तिद्वित्तं विभिन्नम् । क्रुतः १ अन्यस्मात् विजातीयाद्चेतनात् अवश्रहरूपः सन् विवेचयेत् , पुनः सर्वतो विविक्तं सजातीयाद् विजातीयाच आकाङ्क्षादिपरिणामातमा पुनश्च कालादिभेदकृत् कालादिभिः भेद्यस्य (भेदो यस्य) तत्तथोक्तम् 'रूपम्' इति सम्बन्धः, कालादिविशिष्टं तद् ५ विवेचयेत् ।

इयम् अपरापरायोजातिका (अपरा योजनिका) सत्सत् इति यद्रूपं सर्वभावानां साधारणं तद् विवेचयेत्, पुनः पुद्गलेतस्वभावं (पुद्गलेतरस्वभावं)तद् विवेचयेत्। कथम्भूतम् १ सर्वस्या (सर्वतः सर्वस्मात्) विविक्त (क्तं) विक्तेः सकाधात् अन्यस्माद् विक्तेः अर्थान्तरात् पुद्गलान्तरादिति यावत् सर्वतो निरवशेषात्। पुनरपि कालादिना भेदं कुर्वाणा १० (णं) विवेचयेत् इति ।

कारिकां विवरीतुमाह सर्व(वँ) इत्यादि । सर्व चेतर(चेतनेतर)सामान्येन तत्साधारण-त्वेन वस्तुनः सत्त्वं पश्यन्नेव अचेतनं पुद्गळं परिच्छिनत्ति जनः आत्मा या । किं कुर्वन् १ इत्याह च्यवच्छिन्दन् पुद्गळम् इति । कुतः १ चेतनात् , पुनरिष तमेव अन्यतः अचेतनाद् अर्थान्तरतः पुद्गळान्तरात् च्यवच्छिन्दन् तस्य पुद्गळस्य वर्णसंस्थानादिविशेषान् क्रमशः १५ परिच्छिनत्ति । कथम् १ कालादिभेदेन आदिशब्देन क्षेत्रादिपरिष्रहः नान्यथा [१३७ख] नाऽपरेण प्रकारेण । ननु प्रत्यक्षतोऽनुमानतो वा कालस्याऽप्रहे कथं विद्वेच परिच्छिनत्तीति चेत्; न सदेतत् ; व्यवहारकालस्य प्रत्यः (प्रत्यक्षत्वात् पर)मार्थकालस्य विवयत्वात् ।

द्वितीयां कारिकायोजनिकां दर्शयन्नाह—अन्तरङ्ग इत्यादि । अन्तरङ्गस्य चैतन्यस्य प्रति-पत्तौ अयमेव नान्यः क्रमः । तमेव दर्शयन्नाह—स्वपर इत्यादि । 'सर्व चेतनेतरसामान्येन २० वस्तुसन्त्वं पश्यन्नेव' इत्यज्ञवर्त्तते । ततोऽयमर्थः—"तत्सामान्येन "तत्पश्यन्नेव स्वपरचैतन्यसामा-न्यम् अचेतनाद्विविक्तं परिच्छिद्य पुनः परस्माद् आत्मान्तराद् आत्मानं व्यवच्छिद्य क्रमेण विशेषान् अवमहादीन् स्वभावान् परिच्छिन्तित्ते इति । कुत एतत् १ इत्यत्राह—निःक्त इत्यादि । स्रगमम् ।

तद्विभ्रमैकान्ते बहिरर्थप्रतिपत्तिवत् सन्तानान्तरप्रतिपत्तिरपि सौगतस्य दुर्छभेति दर्शयन्नाह २५ कारिकाम् – 'बुद्धिपूर्वोम्' इत्यादिकाम् ।

# [ बुद्धिपूर्वा कियां दृष्ट्वा स्वदेहेऽन्यच तद्ग्रहात् । ज्ञायते बुद्धिरन्यत्र अभ्रान्तैः पुरुषैः क्वचित् ॥२५॥

<sup>(</sup>१) व्याख्या । (२) तत् सत् द्विविधं पुद्गलात्मकम् पुद्गलभिन्नजीवादिरूपं च इत्यादिरूपेण । (३) कालादिभेदेन । (४) पलघटीमुहूर्तादिरूपस्य । (५) कालाणुरूपस्य । (६) अनुमान । (७) चैतनेतरः सामान्येन । (८) वस्तुस्यम् । (९) "उर्क च-बुद्धिपूर्या" मन्यते बुद्धिसद्भावः सा न येषु न तेषु धीः ॥" –त० धा० १० अ । धर्मकीर्तिकृतसन्तानान्तरसिद्धौ प्रधमक्लोकोऽपि ईदश एव । पूर्वार्धः-न्यायवि० वि० प्र० २०३ ।

स्वयं व्यापारव्याहारनिर्भासविज्ञानस्यैव साक्षात् चिकीर्पाविवक्षाप्रभवनियमः संभाव्येत इति कल्पने प्रमाणाभावात् । बुद्धिपूर्वा क्रियेव व्यापारव्याहारात्मिका परोक्ष- बुद्धे हेंतुरिति स्वल्पमुक्तम् , आकारिश्वेषस्याि हेतोरविप्रतिषेधात् । सुषुप्तादौ तयोर- भावेऽपि कथमयं स्वभायविष्रकर्षिणाम् इन्द्रियायुनिरोधमनुपलब्धेविजानीयात् ? यतः स्थावरेषु तन्निरोधलक्षणस्य मरणस्य असंभवमाचक्षीत । यदि पुनरायुनिरोधमेव मरणं कि ' स्याद्यतस्तद् विज्ञानादिनिरोधेन विश्विष्यते ? न जाने अहमपि ईद्यम् । तद्यं स्ववेदन- मद्यं परिच्छिन्नव्यवधानमलक्षयन् परिचित्तमत्यन्तपरोक्षं कुतिश्वत् परिच्छिनचि व्यवच्छि- नचीति च निष्प्रमाणिकैवास्य प्रवृत्तिः ।]

बुद्धिः पूर्वं कारणं यस्याः ताम् । काम् ? कियाम् । किम् ? हृदृद्वा । क ? स्वदेहे । अन्यन्न परदेहे तद्ग्रहात् वुद्धिपूर्विक्रयाग्रहात् 'ज्ञायते बुद्धिरन्यन्न' इति १० पद्घटना । कैः ? अभ्रान्तैः पुरुषैः कवित्तत् तमात्रे (तन्मात्रे) बुद्धिसामान्ये न विभ्रमैः न नानाविभ्रमैर्ज्ञायते (१) तिहङ्कास्य वाहारादेरर्थवदसितिभासवहारादि (व्याहारादेरर्थवदसत्त्वात् , व्याहारादि) प्रतिभासस्यापि निराह्मचनत्वादिति मन्यते ।

स्थानमतम्-जाप्रदेशायां [१३८क] व्यापा(हा)रादिनिर्भासः साक्षात् चिकीर्षादेः, अन्यत्र पारम्पर्येण ततोऽयमदोष इतिः, तत्रोत्तरमाह-स्वयम् इत्यादि । स्वयम् आत्मना व्यापारः १५ कायस्य चेष्टा व्याहारो वचनस्व (वचनं च) तयोर्निर्भासो यस्मिन् विज्ञाने तत् तथोक्तं तस्यैव चिकीर्षाविवक्षाप्रभवनियमः सम्भाव्यंत । कथम् १ इत्याह-साक्षात् इत्येवं कल्पने प्रमाणा-भावात् ।

यस्तु प्र ज्ञा क रः स्वैप्रान्तिकशरीरवादी स्वप्नदशायामि व्याहारादिनिर्भासज्ञानस्यापि साक्षात् विकीर्षादिप्रभवनियममभ्युपगच्छितः, तत्र तस्य बहिर्निर्भासज्ञानस्यापि साक्षात् बहिर्थ- २० तत्त्वप्रभवनियमसिद्धेविज्ञप्तिमात्रवादो निरालम्बः स्थात् ।

यत्पुनरुक्तं तेनैव-\* "सन्तानान्तरस्थानभ्युपगमात् तदसिद्धिर्न दोषाय" इतिः तदपि न सत्यम् ; यतो योगाचारं प्रत्यस्य दोषस्याभिधानात् प्रतिभासाद्वैतवादिनं प्रति विपर्ययात्-तस्य हि न्नित्यवत् (तन्नियमवत्) स्वप्रतिभासस्यापि विचार्यमाणस्य घटनायोगात् सर्वाऽभाव एव दोषः इति किं तेंद्दूषणाभिधानेनेति ।

सांप्रतं सन्तानान्तरहेतोः परप्रयुक्तस्य भागाऽसिद्धता (तां) दर्शयन्नाह—बुद्धिपूर्वा इत्यादि । बुद्धिपूर्वा बुद्धिः (द्धेः) कार्यभूता क्रियेव, कथम्भूता ? व्यापारव्याहारात्मिका परोक्षबुद्धेः देहान्तरबुद्धेः हेतुः लिङ्गम् इत्येवं स्वल्पमुक्तम् पक्षीकृते सर्वत्रास्या[अ]संभव इति भावः । अथ मंडादौतवः (अथ तर्वादौ र्नं,) स च [१३८ख] अचेतनत्त्वाद् विपक्ष एव न पक्ष

<sup>(</sup>१) वचनादेः। (२)सुपुष्त्यनन्तरं प्रबोधावस्थायाम्। (३) "स्वमान्तिकश्चरीरसन्चारदर्शनात् …"
--प्र० वार्तिकाळ० २।५४, पृ० ७२। "यथा स्वमान्तिकः कायस्वासळङ्गनधावनैः। जाम्रद्देविकाराय तथा जनमान्तरेष्विपि॥"-प्र० वार्तिकाळ० २।३७। (४) अनेकविज्ञानसन्तानवादिनं प्रति। (५) सन्तानान्त-रासिद्धिप्रसङ्गरूपेण। (६) व्यापारच्याहाराध्मिका किया।

इति; तत्रोत्तरमाह—[आ]कारविशेषस्यापि इत्यादि । न केवक्तं तैत्क्रिया[या]एव, कस्य-चित् लोकप्रसिद्धस्य अनुमेयबुद्धिसहचरस्य धर्मान्तरधर्मस्यादिः (धर्म्यन्तरधर्मस्यापि) सम्बन्धिनः चैतन्यस्य हेतोः लिङ्गस्य अविप्रतिपेधात् । एतदुक्तं भवति—तैत्र चैतन्याभावे स विपक्षः स्यात् । न चैवम्, तद्व्यवस्थापकप्रमाणान्तरभावादिति ।

५ किंच, तैंकियातः परदेहे चैतन्यरितं (चैतन्ये तद्रहितं) तद्विपक्षः, न वा(चा)स्य तत्र चैतन्याभावप्राहकमस्तीति दर्शयन्नाह्—सुपुप्तादौ इत्यादि । स्वभावित्रकर्षिणां 'पक्षसपक्षा-भ्याम् अन्यस्य' इति वक्तव्ये 'इन्द्रियायु'य(र्ष)हणम् उत्तरदूषणदित्सया, कथं केन प्रकारण न केनचिद् अयं सौगतः निरोधम् अभावं विज्ञानीयात् यतः कश्चिद् विपक्षः स्यात् । कुतो न विज्ञानीयात् १ इत्यत्राह्—अनुपल्लिध(ब्धेः) इत्यादि । नसु तत्कार्यस्य व्याहारादेरदर्शनात् १० निरोधं विज्ञानीयादिति चेत् ; अत्राह—सुपुप्तादौ । आदिशव्देन मूर्च्छितादिपरिष्रहः तयोव्या-पारव्याहारयोरभावेऽपि ।

ननु तस्याः क्रियायाः अभावेऽपि 'तदभावेऽपि' इति वक्तव्ये किमर्थम्–'तयोः' इति वचनम् ? असन्देहार्थम्, इतरथा आकारविशेषस्य अभावेऽपि 'तदभावेऽपि' इत्यपि मितः स्या भावात् (स्यात् । भवान् ) कथं तेषां तं 'विज्ञानीयात्' इति सम्बन्धः । एवं मन्यते [१३९क] १५ प्रतिबद्धसामर्थ्यस्य कार्योऽभावादभावावगितः, न चैवं चैतन्यमिति ।

प्र ज्ञा क र स्त्वाह—\* "तत्रापि चैतन्यस्याभावे (यः) अन्यथा अवस्थाचतुष्टयाभावः" इति ; न स युक्तकारी ; प्रबोधाऽभावप्रसङ्गात् , विनष्टात् कारणात् कार्योसुत्पचेरिति निवेद-यिष्यते अत्रैव अनन्तरप्रस्तावे । तेषां निरोधमज्ञानतो यदपरं प्राप्तं तदर्शयन्नाह—यतः इत्यादि । यतो यस्मात् निरोधविज्ञानात् स्थावरेषु तर्वादिषु तन्निरोधलक्षणस्य असंभवं मरणस्य आच-२० श्रीत । यत इति वा आक्षेपे नैव आचश्चीत ।

अत्र पाद्यविन्तीं किद्वचिदाह—यदि पुनः इत्यादि । यदि पुनः आयुर्निरोधमेव मरणम्; किं स्यात् किं दूषणं भवेत् यतो दूषणात् तत्मरणं विज्ञानादिनिरोधेन आदिशब्देन इन्द्रिय- निरोधेन विशिष्यते इति ? अत्र आचार्यो दूषणमपदयन् आह—न इत्यादि । न जानेऽहमपि न केवलम् अन्यो न जानाति ईद्दशं परेण यादशमुक्तम् ।

२५ उपसंहारमाह-तद् इत्यादिना । यत एवं तत् तस्माद् अयं सौगतः स्यवेदनमद्वयम् अलक्षयन् । कथंभूतम् ? इत्याह-'परिच्छिन्न' इत्यादि, स्वतादात्म्यव्यवस्थितीमत्यर्थः । यदि वा परिच्छिन्नं प्रमाणेनानवगतम् (नावगतम्) स्वपरप्रहणे व्यवधानहेतुत्वाद् व्यवधानम् आवरणकारणं कर्म यस्येति व्याख्येयम्, स्वसंवेदनैका[न्तो]पगमादिति मन्यते । स किं करोति ? इत्याह-पर इत्यादि । परिचत्तम् । कथंभूतम् ? [१३९ख] अत्यन्तपरोक्षं कृति देचद्

<sup>(</sup>१) बुद्धियूर्वायाः क्रियाया एव । (२) तर्वादी । (३) बुद्धियूर्विक्षियातः । (४) बौद्धस्य । (५) भिव्हानेन्द्रियायुर्निरोधलक्षणस्य मरणस्यानेनाम्युपगमात्, तस्य च तरुष्वसंभवात् ।"-न्यायवि ० ३।५९ । भिव्हानादिनिरोधो हि मरणं बौद्धबोधतः । असिद्धं यस्य तरुषु विज्ञानं तन्मतिस्तथा ॥"-प्र० वार्ति- कारू० ५० ४६ ।

व्यापारादेः बुद्धिपूर्वकात् परिच्छिनत्ति स्वयं विषयीकरोति व्यवचिछनत्ति च कुतिरेचद् वृक्षादेः व्याहारादितत्कार्याभावाद्वा इस्येवं निःप्रमाणिकैत अस्य बौद्धस्य प्रवृत्तिः 'सात्मकं जीवच्छरीरं प्राणादिमत्त्वात्' इत्यस्मादन्य (दस्य) न्यायस्याभेदादिति मन्यते ।

नतु यदुक्तम्-'कथञ्चिदसिद्धारमनो बुद्धेः' इत्यादिः, तदयुक्तम् ; सञ्चेतनादि-रूपेणापि तस्याः प्रत्यक्षत्वादिति चेत् ; अत्राह्-स्वतश्च (इचेत्) इत्यादि ।

> [स्वतइचेत्सर्वथा सिद्धिः बुद्धेः किं तत्र हेतुना । स्वतइचेत्सर्वथाऽसिद्धिः बुद्धेः किं तत्र हेतुना १ ॥२६॥

यथैव ह्यवितर्कयतः समारोपन्यवच्छेदः न सविकल्पप्रत्यक्षमन्तरेण संभवति तथैव प्रत्यक्षविकल्पे च पुनः समारोपन्यवच्छेद्स्मृतिः न किन्चिद्धं पुष्णाति स्वतः समारोपा- चुत्पादात् , कृतस्य करणाभावात् , अन्यथा कृतस्य स्वतः सिद्धौ प्रमाणान्तरानर्थक्यासं- १० भवौ प्रतिपत्तव्यौ । निर्लोठितं चैतदिति ]

स्वतः परिनरपेक्षा सिद्धिः इतिः चेद् यदि बुद्धेः सर्वथा सदादिरूपेणेव रूपान्त्र रेणापि किं न किञ्चित् तम्न बुद्धौ हेतुना लिङ्कोन नीलाद्याकारेणेव सर्वाकारैः तस्याः प्रत्यक्ष- सिद्धत्वादिति भावः । तथा च \* "यद्यभासते तज्ज्ञानं यथा सुखादि । यद् यथाऽयभा- सते तत्त्रथैव परमार्थसद् व्यवहारावतारि यथा नीलं नीलतयाऽवभासमानं तथेव तद्वतारि, १५ [अव] भासन्ते च श्वणिकतया सर्वे भावाः" इत्यादि प्र ज्ञा क र स्य विज्ञानैकान्तवादिनो न किञ्चिद्धं पुष्णाति असमारोपव्यवच्छेदस्य निराकरिष्यमाणत्वादनन्तरम् । 'स्वतद्येत् सर्वथा- ऽसिद्धिः बुद्धेः किं तम्न हेतुना' धर्माध्यसिद्धौ हेतोरप्रवृत्तिरिति भावः ।

सौत्रान्तिकं प्रति प्रतिपादितं दूषणं समानं योगाचारस्यापीति मन्वान आचार्यः तदेव दृष्टान्ती-कृत्य 'तथेव' इत्यादिना कारिकां विदृणोति । यथेव हि [१४०क] येनैव हि प्रकारेण २० सौत्रान्तिकस्य न संभवति । किम् १ इत्याद्द—समारोपव्यवच्छेदः, समारोपव्यवच्छेदहेतुत्वाद् अनुमानं तद्व्यच्छेदं इत्युच्यते । किमन्तरेण १ सविकत्पप्रत्यक्षमन्तरेण निर्विकत्पप्रत्यक्षाद् इत्यभिप्रायः । किं कुर्वतः १ [अ]वितर्कयतः धर्मोदिकन (धर्म्योदिकम)निश्चिन्वतः, न च अनिश्चितं तद्वुमानाय प्रभवति, शेषमत्र चिन्तितम् । यद्वक्ष्यते—'निर्लोपि(निर्लोठि)तं चैतद्' इति । तर्दि सविकत्पकप्रत्यक्षेमति स भवति (प्रत्यक्षेऽपि न संभवतिः) इत्याद्द—प्रत्यक्ष २५ इत्यादि । प्रत्यक्षस्य विकल्पे वा (च) भेदे च व्यवसायमकेव (यात्मके च) प्रत्यक्षे मितिः (सिति) पुनः समारोपव्यवच्छेदस्मृतिः श्रणिकाचनुमानं न कव्चिद्धं पुष्णाति श्रणिकत्वादेः प्रत्यक्षतो निर्णयादिति भावः। समारोपव्यवच्छेदं करोतीति चेत् ; अत्राद्द—स्वतः इत्यादि । स्वयं समारोपानुत्पादात्, निद्वचे तद्योगात्, %''निद्यचारोपमनसोः बाध्यवाधकभावातः''

<sup>(</sup>१) १० २ टि० १० । (२) अनुमानम् । (३) 'समारोपन्यवच्छेदं करोति' इत्याशङ्कायामाह-। (४) समारोपन्यवच्छेद् इत्युच्यते कार्ये कारणोपचारात् । (५) धम्पाँदिकम् । (१) निश्चयचित्तस्य आरोप-चित्तस्य च परस्परं बाध्यबाधकभावात् ।

[प्रव्वाव १।५०] इति वचनात् 'न कव्चिद्र्थं पुष्णाति' इति मन्यते । तथापि तत्करणे दूष-णमाह—कृतस्य करणाऽभावात् इति । अन्यथा अनेन (अन्येन प्रकारेण) कृतस्य बुद्धेः स्वतः सिद्धौ निर्णीतौ प्रमाणान्तरस्य अनुमानस्य आनर्थक्यम् , 'असिद्धा च (द्धौ अ) संभवः तदा-नर्थक्याऽसंभवौ प्रतिपत्तव्यौ । निर्लोठितं चैतदिति ।

एवं सौगतस्य अविकल्पकमध्यक्षं निराकृत्य वैशेषिकस्य सविकल्पकं विश्रिराकर्तुभाह्--प्रत्यक्षम् इत्यादि ।

### [ प्रत्यक्षं सविकल्पं चेत् सामान्यसमवायिनाम् । अनुस्यृतिधियो न स्युरेकस्यात्र विनिश्चयात् ॥२७॥

न हि भिन्नेषु द्रव्यादिष्वनुवृत्तिज्ञानं युक्तं सद्दशप्रतीतिर्वा । तदेकसम्बन्धप्रती१० तिरेव किन्न युज्यते आन्तेरभावात् । न चैकवस्तुसम्बन्धमन्तरेण भिन्नेषु द्रव्यादिषु
समानप्रत्ययो न भवति सामान्यानां स्वतः सन्वज्ञेयत्यादिप्रतीतेरभावप्रसङ्गात् । केषाकिचत् स्वतः सन्त्वं नेतरेषामित्यस्यापि निष्प्रमाणिका प्रवृत्तिः, अन्यथा सामान्यसम्बायानवस्थानुषङ्गात् सामान्यतद्वतोस्तादात्म्यं युक्तम् । समद्यायस्य समवायान्तराभावेऽपि वृत्तौ
कि पुनरितरेषां तथैव वृत्तिने स्यात् । न च इह विषाणादिषु गौः श्राखादिषु वृक्षः इति
१५ प्रतीतिः स्यात् । सामान्यसमवाययोर्व्यापित्वेऽपि कचिदेव समीहितप्रत्ययदेतुत्वं नान्यत्रेति वैचित्र्यसंभवे द्रव्यमेव चित्रं भवितुमर्हति । निरंश्वनिष्क्रियात्मनः सामान्यस्य समवायस्य च स्वविशेषव्यापित्वं कथं स्वस्थः प्रस्थापयेत् द्रव्याद्याधारभेदात् स्वरूपहानेः ।
तदेतत प्रत्यक्षं द्रव्यपर्यायात्मकं युक्तम् । ]

प्रत्यक्षं सविकल्पकं (रूपं) व्यवसायात्मकं चेद् यदि । केषाम् १ [१४० ख] २० इत्याह—सामान्य इत्यादि । सामान्येन समवायिनां समवायिनां समवायिनां च द्रव्य-गुण-कर्म-अन्त्यिविशेषाणां समवायसम्बन्धवताम्, सामध्यात् समवायस्यापि तेंद् इत्युक्तं भवति— \* ''नाऽगृहीतिविशेषाणां (विशेषणा) विशेष्ये बुद्धिः'' इति वचनात । समवायाप्रत्यक्षत्वे 'समवायिनां र्कत्' इति वचनुश्वतेः । अत्र दूषणमाह— अनुस्यूति इत्यादि । सत्तासामान्येन द्रव्यगुणकर्मणाम्, तैश्च तस्य, द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्व- सामान्येन द्रव्यादीनां प्रत्येकम्, तैः तस्ये च, द्रव्येण गुणकर्मणाम्, तैः तस्ये , अवयविनां (अव यविना अवयवानाम्) ते ते वां तस्ये कथिन्यत्तादात्म्येन व्याप्तयः अनुस्यूयतः (तयः) तासां धियो गृहीतयो न स्यः , अत्र अस्मिन् प्रत्यक्षे सविकल्पे सित अङ्गीकियमाणे वा । कृत एतम् १ इत्यत्राह—एकस्य विनिञ्चयात् इति । एकस्य इत्यत्र वीप्सा द्रष्टव्या । ततोऽयमर्थः—

<sup>(</sup>१) स्वतः असिद्धी अनुमानस्य असंभव इति भावः । (२) प्रत्यक्षम् । (३) द्रव्यत्वगुणस्वकर्म-स्वादिना । (४) प्रत्यक्षम् (५) तुलना-"विशिष्टबुद्धिरिष्टेह नवःत्वातिविशेषणा ।"-मी० इलो० अपोह० इलो० ८८ । (६) प्रत्यक्षम् । (७) सत्तासामान्यस्य । (८) द्रव्यादिभिः । (९) द्रव्यत्वगुणस्वकर्मत्व-सामान्यस्य । (१०) गुणकर्मभिः । (११) द्रव्यस्य । (१२) अवयवैर्वा । (१३) अवयविनः ।

एकस्य एकस्य असहायस्य असहायस्य स्वतन्त्रस्य वा सामान्यस्य द्रञ्यस्य [गुणस्य] कर्मणोऽन्यस्य वा विनिश्चयात् । सिन्नव (सिन्ति च) तीः । ततः तद्भावप्राप्तेः परस्य प्रमाणविरोध इति मन्यते । अत्रैवार्धे 'मिह्रे' इत्यादि वृत्तिर्भविष्यति । अथवा, सामान्यानां सत्त्वादीनां या अनुस्यृतिधियः 'इदं सामान्यम्, इदं सामान्यम्' इति बुद्धयः, बहुवचनात् तथाभिधानानि च यानि ताः तानि च म स्युः इति । कुत एतत् १ इत्यन्नाह-एकस्य इत्यादि । एकस्य एकस्य [१४१क] भ अपरसामान्यसहायरहितस्य सत्त्वादिसामान्यस्य विनिश्चयात् । अत्रापि 'न चैकवस्तुसम्बन्धम्यम्' इत्यादि व्याख्यातम् । समवायिनां च या अनुस्यृतिधियः ताश्च म स्युः, बहुवचनं पूर्ववद् व्याख्येयम् । कुत एतत् १ इत्यन्नाह-एकस्य इत्यादि । एकस्य असहायस्य द्रव्यस्य गुणस्य कर्मणः समवायस्य अन्यस्य [च] विनिश्चयात् । अत्र व्याख्यानम्-'समवायस्य' इत्यादि । समवायस्य वा स्वतन्त्रस्य समवायसम्बन्धरिहतस्य विनिश्चयात् । अत्र व्याख्यानं १० 'न चेह' इत्यादि ।

नहि इत्यादिना कारिकार्थमाह—निह भिन्नेषु । केषु १ इत्याह द्रव्य इत्यादि । तेषु किम् १ इत्यादि (त्याह—) अनुष्ट्रतिज्ञानं 'सद् द्रव्यं सन् गुणः सन् कर्म' इत्यादनुगमज्ञानं युक्तम् उपपन्नम् सदग्रप्रतितिर्वा 'अनेन अयं समानः' इति बुद्धिर्वा निह 'युक्ता' इति सम्बन्धः । यत् परस्यं युक्तं तदाह—िकन्तिर्हे किन्न तेषां द्रव्यादीनाम् एकेन असाधारणेन १५ सामान्यादिना सम्बन्धः समवायः तस्य प्रतीतिरेव युक्यते नान्यानुभूतानामिक (नानामुक्तानामेक)सूत्रसम्बन्धप्रतीतिवत् । यदि वा, ते च, एकं च सामान्यादि सम्बन्धश्च समवायः तेषां प्रतीतिरेव परस्परविद्यक्षणानां युज्यते । ननु समवायस्य अतिस्क्ष्मत्वेन अनुपद्यक्षणाद् भ्रान्त्या तदनुष्ट्रिज्ञानिमिति चेत्; अत्राह—भ्रान्तेरभावात् अनुवृत्तिज्ञानिभ्रमाऽयोगात् जातितद्वताम् अवयव-अवयविनां गुण-गुणिनां किया-तद्वतां सम्बन्धस्य च भेदेन निर्णये विभ्रमाऽभावात् । २० न वे खलु घट[१४१ख]पटयोर्भिन्नयोः निर्णये[ए]कर्स्य अन्यतरानुवृत्तिप्रतीतिरिति मन्यते ।

तमु यदुक्तम्-'द्रव्यादिषु भिन्नेषु अनुवृत्तिज्ञानं सामान्यनिवन्धनं न भवति' इति; तद्युकम्; अनुमानवाधनान् प्रतिज्ञायाः । तच अनुमानम्-'द्रव्यादिषु भिन्नेषु अभिन्नं ज्ञानं ततो
भिन्नविशेषणनिवन्धनं तत्प्रत्ययविशिष्टप्रत्ययत्वात् पुरुषे दण्डीतिप्रत्ययवत्' इति चेत्; अत्राह्—
नचैक इत्यादि । न च नैव एकेन वस्तुना सामान्येन यः सम्बन्धः तमन्तरेण भिन्नेषु २५
द्रव्यादिषु समानप्रत्ययो न भवत्येव अपि तु भवत्येव, प्रतिषेधद्वयेन प्रकृतार्थगतेः । कुत एतत् ?
इत्यत्राह्—सामान्यानाम् इत्यादि । सामान्यानां सत्त्वादिजातीनां स्वतः अन्यसम्बन्धरहितानाम्
आत्मनैव सन्त्वज्ञेयत्वादि आदिशब्देन पदार्थत्वपरिष्रहः, तस्य प्रतीतेरभावप्रसङ्गात् । 'नच'
इत्यादिना गतेन सम्बन्धः । अस्ति च तत्प्रतीतिः, ततोऽनैकान्तिको हेतुरिति मन्यते ।

<sup>(</sup>१) विशेषस्य, अवयिवनो वा। (२) अनुस्यूतबुद्धयः। (३) द्रव्यत्वगुणस्वादीनि अपरसामान्यानि। (४) वैशेषिकस्य। (५) द्रव्यादयः। (६) घटस्य पटस्य वा। (७) द्रव्यगुणकर्मसु सत्सिदिति प्रत्ययो विशेष्यव्यतिरिक्तानुगतिनिमित्तनिबन्धवः भिन्नेषु अनुगतप्रस्ययात् कम्बलादिषु नीलद्वव्यसम्बन्धात् नीलं नीकमिति ज्ञानवत्। एषं दण्डीति ज्ञाने दण्डो निमित्तम् । ""नप्रश्च व्यो० ए० ६८७। प्रश्च० कन्द० ए० ३१३। (८) द्वव्यादिप्रत्ययात् विशिष्टप्रस्ययस्वात्।

एतेन 'सामान्यं सामान्यम्' इति प्रतीतिः चिन्तिता ।

ननु किमुच्यते—'तद्भावंप्रसङ्गात्' इति, यावता स्वत एव तेषां तत्र सामर्थ्यम् , तत एव सेति चेत् ; अत्राह—स्वतः इत्यादि । केषाञ्चित् सामान्य-समवाय-अन्त्यविशेषाणां सत्त्वं विद्य-मानत्वम् , अन्यथा प्रधौनादिवत् कुतस्तद्व्यवस्था, नाऽपर(स्था, स्वतः अपर)सत्तासम्बन्ध- ५ मन्तरेण अनुस्यूतिप्रत्ययहेतुत्वं नेतरेषां द्रव्यादीनाम् इत्येवम् अस्थापि वैशेषिकस्थापि न केवलं सौगतस्यैव [१४२क] निष्प्रमाणिका प्रवृत्तिः ।

अत्र कश्चिदाह—'सामान्यादौ सत्त्वज्ञेयत्वा वंसितसिभिष्यति (त्वादौ असित सा मिश्या इति) कुतौ योगिनामिष तर्तैः प्रधानादिविषयेयेण सामान्यादिसिद्धिः ? कथं च सा तंत्रोपचरिता ? भिर्म्नसत्तादिवस्तुसम्बन्धमन्तरेण उत्पँत्तोः; द्रव्यादौ सा तर्था स्यात् , अत्रापि तद्भावाद् ''अप्रतीतेः । १० तदुक्तम्—\* ''न पश्यामः कचित् किञ्चित् सामान्यं वा'' [सिद्धिवि० २।१२] इत्यादि । तत्प्रतीतेः ''अत्र तदनुमानं च चिन्तितम्। यदि पुनस्तत्र' तदुपचारात् , अत्र सा भिन्नविशेषण-निमित्तां अन्यथा तदयोगादिति मितः; सापि न युक्ताः अत्र '' उपचारात् तत्र' मुख्या इत्यस्यापि प्राप्तेः । न च स्वयंकित्पतात् मुख्योपचारिवभागात् तत्त्वसिद्धिः; अतिप्रसङ्गादिति ।

अपरस्त्वाह—'सामान्यं सामान्यम्' इत्यनुस्यृतिप्रत्ययस्य समवायहेतुत्वात् 'स्वतः' इत्या१५ द्ययुक्तिमितिः, तमः, इदिमहेतिप्रत्ययस्य तिनिमित्तत्वात् विः, इतरथा 'घटोऽयं घटोऽयम्' इत्यादेरिप
प्रत्ययस्य तिनिमित्तत्विसिद्धः किं सामान्येन ? अपि च, 'किमिदं सामान्यं नाम' इति प्रश्ने
किमुत्तरं वक्तव्यम् ? 'एकम् अनेकद्यत्ति तत् विः, अवयविद्रव्य-संयोग-द्वित्वादिसंख्यादौ' 
प्रसङ्गः । अनुवृत्तिविज्ञानिमित्तिमित्ति चेत् ; समवायः सामान्यं प्रसक्तम् दित्वादिसंख्यादौ' 
सामान्यम्' इति ज्ञानं विज्ञानिमित्तिमिति साध्कम्—'स्वतः' इत्यादि । भवतु तिहिं सामान्यादीनामिप
अन्यतः सत्त्वमनुस्यृतिप्रत्ययहेतुत्वं चेति चेत् ; अत्राह—अन्यद्या [१४२ख] इत्यादि । अन्येन
स्वतः ततप्र(तत्प्र)त्ययहेतुत्वाभावप्रकारेण अन्यतः तद्भावप्रकारेण सामान्यानां समवायस्य च
अनवस्थाऽनुषङ्गात् 'अस्यापि तिष्प्रमाणिका वृत्तिः' इति सम्बन्धः । तथाहि—द्रव्यादिवत् यदि
सामान्यानामपि अपरसामान्यसम्बन्धात् सत्त्वं तत्प्रत्ययहेतुत्वं वाः तिर्हि तत्सम्बन्धात्तस्यापि
अपरसात्सम्बन्धात् तस्याप्यपरसात्सम्बन्धादित्यनवस्था । समवायस्यापि अन्यतः तत्त्वे त् अन्यस्य
२५ समवायस्य चान्यः समवाय इति समवायानवस्था ।

<sup>(</sup>१) सस्वज्ञेयस्वादिप्रतितिरभावप्रसङ्गत् । (२) सामान्यादीनाम् । (३) सांख्याभिमत । (४) सर्वादिप्रतितेः । (५) सामान्यादौ । (६) "भिन्नविदोषणं मुख्यं दण्ड्यादिवत्"-प्र० वार्तिकाल० १९५ । (७) इति चेतः । (८) उपचरिता। (९) भिज्ञस्यत्तादोनां सम्बन्धाभावातः । (१०) भिज्ञस्य सामान्यस्य अप्रतीतेः । (११) द्वव्यादौ । (१२) सामान्यादौ । (१३) अत एव मुख्या । (१४) द्वव्यादौ । (१५) सामान्यादौ । (१६) समवायहेतुकत्वात् । (१७) "स्वविषयसर्वगतमभिज्ञात्मकमनेकवृत्तिः""-प्रश्चाण ए० ३११ । (१८) सामान्यत्वप्रसङ्गः अनेकवृत्तित्वात् । (१९) समवायेऽपि समवायः समवायः इत्यनुवृत्तिज्ञानिवन्यनं भवय्येव । (२०) समदायनिमित्तम् । (२१) वैक्रेण्यिकस्यापि । (२२) सखे तयात्वयबहेतुत्वे च ।

§ अर्थं मतम्—सामान्यसमवायानवस्था § अथ मतम्—सामान्यसमवायानामिष सत्तासम्बन्धे ; द्रव्यादिवदपरसामान्यसम्बन्धः स्यात्, न चैवमिति । अयमिष परस्यैव दोषोऽस्तु न जैनस्य, तेन कचिदन्यतस्तत्त्वानभ्युपगमात् । कुत एतत् १ इत्यत्राह्—सामान्य इत्यादि । [सामान्य-तद्वतोः] जातितद्वतोः तादात्म्यं कथिद्वदेकत्वं युक्तम् उपपन्नं यत इति ।

एवं तावदु द्रव्यादिभ्यो भिन्नं सामान्यं निराकृत्य सांप्रतं तत्सम्बन्धं निराकुर्वन्नाह्- ५ समवायस्य इत्यादि । नतु सोऽपि 'समवायानवस्थानुषङ्गात्' इत्यनेन निरस्तः ; सत्यम् ; तथापि परतो जात्यादीनां तत्त्वे निरस्ते इदानीमन्यथापि निराक्रियत इति विशेषः । अत्र<sup>3</sup>परस्य अनेकं दर्शनम्-'स्वत एव समवायिषु समवायो वर्त्तते' इत्येकम्'। [१४३क] 'विशेषणीभाव-सम्बन्धात् । इत्यपरम् । 'न वर्त्तते' इत्यन्यत् । तदेतद् दर्शनत्रयं चेतसि व्यवस्याप्य प्रथमे तावद् दुषणं योजयति-समदायस्य समदायान्तराभावेऽपि 'स्वत एव' इति यावत् , वृत्तौ समवा- १० यिषु वर्त्तते (वर्तने) अङ्गीकियमाणे किं पुनः इतरेषां द्रव्यादीनां तथेव येनैव प्रकारेण सम-वायस्य तेनैव वृत्तिर्न स्यात ? स्यादेव । तथा च कि समवायकल्पनयेति भावः । अत्रैव दूष-णान्तरमाह-न च इत्यादि । न च इह विषाणादिषु गौः शाखादिषु वृक्षः इत्येवं प्रतीतिर्बुद्धिः स्याद् भवेत् , समवायस्य कार्यत्वेन 'सम्बन्धिनी' इति सम्बन्धः । एवं मन्यते 'इह विषाणा-दिपु गौ: शास्त्रादिपु वृक्षः' इति बुद्धेः समवायः साध्यते तत्कार्यभूतायाः, यदा तु समवायः १५ स्वत एव कविद वर्तते तह (तर्हि) 'समवायो वर्तते' इति बुद्धिर्न समवायनिभित्ता यथा तथा <sup>अप्रकृतापि</sup> इति, अनेन तद्धेतोर्व्यभिचार उक्तः । द्वितीये समवायस्य समवायान्तराभावे अपि-शब्दाद् अन्यस्य विशेषणीभावसम्बन्धस्य भावे वृत्ती कि पुनः इतरेषां द्रव्यादीनां तथैव समवायाद् वृत्तिर्न स्यात् ? स्यादेव, इति समवायतद्द्रव्यादीनामपि कचिद् वृत्तौ विशेषणीभाव-सम्बन्ध इति मन्यते । दूर्पणान्तरमाह-न चेह इत्यादि । पूर्ववद् व्याख्यानम् । अयं तु विशेषः २० 'इह समवायो वर्त्तते' इत्यस्याः प्रतीतेः यथा विशेषणीभावः कारणारथा (कारणं तथा) <sup>6</sup>अन्यस्या अपि इति । अथवा, विशेषणीभावः [१४३ ख] सम्बन्धो यदि सम्बन्धान्तरं (न्तरेण) स्वसम्बन्धिपु वर्तते ; तह नि (तदाऽन)वस्थानात् नचेत्यादि दुषणम् । अथ स्वतः; समवायोऽ-पि 'तथैव वर्तते इति समवायस्य इत्यादि तदवस्यम् । यदि पुनः, न ते समवाये तथा प्रसङ्गः इति कुतः "ततः 'इहेदम्' इति प्रतीतिः ? तृतीयेऽपि समवायस्य तदन्तराभावे, अपिशब्दो २५ भिन्नप्रक्रमः 'वृत्ती' इत्यस्य अनन्तरं द्रष्टव्यः। तत्तोऽयमर्थः-वृत्ताविष, अपिशव्दाच (चाऽ)वृत्ती 'किं पुन: समवायेन' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । कुत एतत् ?अत्राह**-इतरेपां द्रव्या-**

<sup>(</sup>१) ई एतिच्छान्तराँतः पाटः पुनर्लिखितः । (२) वैशेषिकस्यैव । (३) वैशेषिकस्य । (४) "अविभागिनो वृत्त्वात्मकस्य समवायस्य नान्या वृत्तिरस्ति तस्मात् स्वात्मवृत्तिः।"—प्रश्न० भा० पृ० ३२९ । (५) "समवाये अभावे च विशेषणविशेष्यभावादिति"—न्यायवा० १।११४ "तस्माद् विना सम्बन्धान्तरं विशेषणविशेष्यभाव एषितव्य इति सिद्धम्"—न्यायवा० ता० टी० पृ० १११ (६) स्वत एव । (७) इह शाखादिषु वृक्षः इत्यादि बुद्धिरिष । (८) 'इह शाखादिषु वृक्षः' इत्यादि प्रतीतेरिष । (९) स्वत एव । (१०) समवायात् ।

www.jainelibrary.org

दीनां तथेव वृत्तिर्न स्यात् । न खलु 'इदमनु(मत्र)वर्तते' इत्येतत् 'तदसम्बन्धाद् युज्यते ; यतः कुतश्चित् तदनुषङ्गत् । 'सम्बन्धात् स्यात्' इति चेत् ; कुतः सम्बन्धः समवायः, सम्बन्धा-सम्बन्धाद् (सम्बन्ध्यसम्बद्धत्वात्) गगनादिवत् १ दूषणान्तरभाह—न चेह इत्यादि । अत्रायमर्थः— यत एव न द्रव्यादीनां कचिद् वृत्तिः अत एव तत्प्रतीतिरिप न स्यादिति, "अन्यथा ईश्वरादेरेव ५ स्यात् । कथं वा कस्यचित् प्रत्यक्षः समवायः इन्द्रियार्थसन्निकर्षाभावात् १ सर्वथापि (अन्यथा-षि) तत्प्रत्यक्षत्वे अलं चक्षुषोऽर्थेन सन्निकर्षसाधनेन १

[अनेन] यदक्तं परेण - 'सर्वस्य सामान्यस्य सर्वगतत्वे समवायस्य च गोत्वादिप्रत्यय-साङ्कर्यमिति \* "द्धि खादेति चोदितः उष्ट्रमपि धानेत्" [प्रव्वाव ३।१८३] इत्यत्र चोद्ये प्रत्युत्तरम्-असम्बन्धस्यापिवि (स्यावि)शेषेऽपि न सम्बन्धिनः सः, नहि कुण्डबद्रयोः १० संयोगो यथा कुण्डे[बदरे च]वर्त्तते तथा "बदरमि" इति तद् दूषयम्नाह-[१४४क] सामान्य इत्यादि । इदमत्र तात्पर्यम् सर्वसर्वगते सामान्ये इदं प्रत्युत्तरम् , व्यक्तिसर्वगते वा ? प्रथमपक्षे सामान्यसम्वाययोर्ज्यापित्वेऽपि क्वचिदेव द्रव्यत्वस्य पृथिव्यादिषु एव गुणत्वस्य रूपादिष्वेव कर्मत्वस्य गमनादिष्वेव समीहितप्रत्ययहेतुत्वं द्रव्यादिप्रतीतिनिभित्तत्वं नान्यत्र इत्येवं वैचित्र्यस्य तयोः<sup>११ १२</sup>समर्थेतरस्वभावभेदेन शबळत्वस्य संभवे अङ्गीक्रियमाणे द्रव्यमेव १५ सामान्यविशेषात्मकं चित्रं भवितुमईति । एवं मन्यते "तयोर्व्यापित्वपक्षे नेदं प्रत्युत्तरम्--\*''सम्बन्धस्याऽविशेषेऽपि तं (न) सम्बन्धिनः सः'' इति ; सम्बन्धवत् सम्बन्धिनोऽपि सामान्यस्याविशेषात्, इदं तु युक्तम्-तद्विशेषेस्वा (षेऽप्या)त्मभूतकार्यजननशक्तिविशेषः इति । <sup>%</sup>तत्र च सर्वत्रानेकान्तसिद्धिः । द्वितीये पक्षे<sup>३६</sup> स्वि<mark>विशेषव्यापित्वं</mark> देशादिभिन्नानेकस्वाकार-व्यापित्वं निरंशनिष्क्रियात्मनः सामान्यस्य समवायस्य च कथं केन प्रकारेण स्वस्थः २० पिशाचाद्यनुपहतः प्रस्थापयेत् । ननु <sup>३०</sup>तथाविधस्यापि सर्वात्मना स्वावारेषु (स्वाकारेषु) वृत्तेः तत्तस्य स प्रस्थापयेदिति चेत् : अत्राह-द्रव्य इत्यादि । [द्रव्यादिषु] प्रत्याधारं तस्य भेदात् स्वरूपहानेः 'कथं प्रस्थापयेत' इति ? यत एवं तत् तस्मात् एतत् प्रस्तुतप्रस्तावन्यवस्थाप्य-मानं प्रत्यक्षं द्रव्यपर्यायात्म[क]मेव । यदि वा, एतत् विचार्यमाणं वस्तु प्रत्यक्षं तत्परिच्छेद्यं द्रव्यपर्यायात्मकमेव युक्तम् इति ।

<sup>(</sup>१) समवाय्यसभ्बद्धात् समवायात् । (२) तुलना-''इत्ययुक्तः स सम्बन्धो न युक्तः समवानिभिः ।'' आसमी० इलो० ६४। (३) निहं स्वसम्बिन्धिमः असम्बद्धः किहचत् सम्बन्धो भिवतुमहित ।
(४) वृत्त्यभावेऽपि तत्प्रतीतौ ईश्वरकालादेरेव सा प्रतीतिर्भवतु इति दोषः । (५) सिक्तवर्षभावेऽपि । (६)
वैशेषिकेण । (७) ''चोदितो दिष लादेति किमुद्धं नाभिधावति ।'' (४० वा०) इति बौद्धस्य प्रश्ने । (८)
अविशेषः, येन दृध्याल्यः सम्बन्धी उद्दर्शः स्यात्। (९) उभयनिष्ठत्वात् संयोगस्य । (१०) बदराल्यं
इन्वमुभयनिष्ठं न हि भवितुमहित । (१९) सामान्यसमवाययोः । (१२) क्रिवदेव समीहितशत्ययद्वेतृतया
सामध्यमन्यत्र तु असामध्यमिति स्वभावभेदेन । ''यद्यपि अपिरिच्छिन्नदेशानि सामान्यानि भवन्ति
तथाष्युपलक्षणनियमात् कारणसामग्रीनियमाच स्वविषयसर्वगतानि'' (१० ११४) यथा कुण्डद्धनोः
संयोगैकत्वे भवत्याश्रयाश्रयाश्रयभावनियमः तथा इन्यत्वादीनामपि समवायैकत्वेऽपि व्यख्यव्यक्षकक्षक्तिभेदाद्
आधाराधेयनियमः ।''–प्रश्चा० भा० पू० ३२७। (१६) सामान्यसमयावयोः। (१४) स्वभावभृतशक्तिभेदः।
(१५) स्वभावभृतशक्तिविशेषस्वीकारे च। (१६) स्वव्यक्तिवंगतःवव्यक्षे। (१७) निरंशस्य निष्क्रियस्यापि।

'अन्यथानुपपन्नत्वम्' इत्यादिकम् , अन्यच (अन्यंस्य) स्वलक्षणादर्शनम् , वैशे-षिकस्यापि (स्यावि)भागिनो<sup>र</sup> [१४४ख] वर्त्तनिषेधं च दर्शयन्नाह-प्रत्यक्षम् इत्यादि ।

### [ प्रत्यक्षं यतो द्रव्यं गुणपर्यायात्मकं ततः । परोक्षमपि द्रव्यस्य सिद्धस्यानुमितेः स्वतः ॥२८॥

अन्तम् (अत्र) अपि शब्दो भिन्नप्रक्रमः 'प्रत्यक्षम्' इत्यस्यानन्तरं द्रष्टव्यः । प्रत्य- ५ क्षमपि द्रव्यं घटादि परोक्षं दृश्येतरात्मकं यतः ततो गुणपर्यायात्मकम् इति । कुत एतत् ? इत्यन्नाइ—स्वतः स्वरूपेण सिद्धस्य निश्चितस्य द्रव्यस्य अनुमितेः अनुमेयत्वाद् अन्यथा सर्वो हेतुः आश्रयासिद्धः स्यात् । न चैतदिष्यते परेण ।

नतु यदि तैतिसद्धं कथमनुमेयमिति चेत् ? अत्रा[ह—]फलोपजननशक्त्याद्यात्मना । निह् व्यक्तिवत् शक्तिरिप तस्य प्रत्यक्षाः तेदनुमानवैफल्यप्रसङ्गात् , तथाव्यवहाराभावाच । यदि पुनः १० सौगतस्येव नैयायिकस्यापि अविकल्पं दर्शनं ततोऽयमदोषः इतिः तदिप नोत्तरमः सौगतेन सहाय (न्य)स्मै जलाङ्गलेदांनात् । निश्चिते च न विश्वमभाव इत्युक्तम् । तन्न शक्तिः प्रत्यक्षा । नापि शक्तिवद् व्यक्तिरिप परोक्षाः सर्वस्य आन्ध्यप्राप्तेः प्रमाणविरोधात् । एवमपि व्यक्ति-शक्त्योरमेदे न ततो गुणपर्यायात्मकं तदिति चेतः न प्रत्यक्षेतरैकान्तः स्यात् । भेदादिति चेतः ; कथं 'द्रव्यस्य शक्तिः' इति व्यपदेशः अतिप्रसङ्गात् ? तत्र समवायात् ; नः अस्य निषेधात् । १५ इहेतिप्रत्ययहेतुः समवायस्य शक्तिः यदि 'ततो भिन्नाः कथं तस्य इति व्यपदिश्यतां समवायान्त-राभावात् ? चर्चितमेतदिति यत्किव्यदेतत् ।

तं प्रति दूषणान्तरमाह-सामान्यादेकान्तः (सामान्येत्यादि) ।
[ सामान्याद्यर्थसमवायादेर्षिविक्तं ततो ह्यसत् ।
प्रत्येकं द्विबहुषु कार्यं स्वांदौः सर्वात्मना न तत् ॥२९॥ ]

[सामान्यादि] एकान्तेन विविक्तं भिन्नम् १ कृतः १ अर्थसमवायादेः [१४५क] अर्थात् द्रव्यादेः समयायाद् आदिशव्दाद् अन्त्यविशेषात् । समवायादिमहणं दृष्टान्ता-र्थम् । यथा "तस्य सामान्यादि ततो विविक्तमदृश्यम् हि यस्मात् तस्माद् असत् तथा "अस्यापि इति । तथा च प्रयोगः—यद् यद्रूष्ट्पतया काल्य्ययेऽपि न प्रतीयते न तत् तद्रूष्ट्रपतया सत् यथा आत्मादि पुद्रलक्ष्पतया काल्य्ययेऽपि अप्रतीयमानम् , तद्रूष्ट्रपतया असन्त्वेन प्रतीयते २५ च एकान्तेन अर्थसमवायादेः विविक्तं सामान्यादि इति । अत्रैव दूषणान्तरमाह्—प्रत्येकम् इत्यादि । सामान्यादि एकमेकं प्रत्येकं समवायिषु मध्ये । कथम्भूतेषु १ द्विबहुषु द्वयोः परमाण्वादिद्रव्ययोः कार्य (कार्य) द्रच्यादि वर्त्तत इति द्विप्रहणं स्वांद्रोः स्वैकदेशैः सर्वात्मना सर्वस्वभावेन न 'वर्त्तते' इत्युपस्कारः । चर्चिमेतत् ॥छ॥

इति र वि भ द्र पादोपजीव्य न न्त वी र्य विरचितायां सि द्धि वि नि श्च य टी का यां ः सविकरूपकसिद्धिः द्वितीयः प्रस्तावः ॥छ॥

<sup>(</sup>१) बौद्धस्य । (२) निरंशस्य वृत्तिप्रतिषेधम् । (३) द्रव्यम् । (४) द्रव्यस्य । (५) शक्त्यनुमान । (६) व्यक्तिशक्त्यात्मकत्वात् । (७) अभेदे सित व्यक्तिः प्रत्यक्षाः शक्तिः परोक्षेति द्वयात्मकता न स्वादिति भावः ।(८) घटस्यापि पटः स्यात् । (९) समवायस्य । (१०) समवायात् । (११) समवायादेः । (१२) द्रव्यादेरपि ।

# तृतीयः प्रस्तावः

#### [३. प्रमाणान्तरसिद्धिः]

एवं प्रस्तावद्वयेन सविकल्पमध्यक्षं प्रमाणं प्रसाध्य अधुना स्मरणप्रत्यभिज्ञानोहानां प्रामा-ण्यमविसंवादिनां व्यवस्थापयितुकामः तत्स्वरूपाविसंवादिनवन्धनं प्रस्तुतप्रस्तावद्वयार्थं स्मरन्नाह् प्रस्तावादौ समयम् इत्यादि इत्तम् ।

[ सम्यक् सामान्यसंवित् व्यभिचरति न वै सत्स्वभावं परस्मात्, चित्तं निर्णेतुमनलं स्वमपगतं सिद्धसाध्यैकरूपम् । संभाव्यार्थोकारविरहं तदिप विरहितं चित्रमेकं यदीयुः, चित्राभं द्रव्यमेकं बहिरनुगमयत् तत्स्वतः पर्ययैस्तैः ॥१॥]

Ġ,

'अर्थ:—सौगतानुसारेण स्मरणादिसंवित् सामान्यसंवित् इत्युक्तम्, 'तत्र तस्या एव सामान्यसंवित्त्वात् । सा किम् १ इत्याह—सम्यग् इति । सम्यग् अविसंवादिनी सती वा १० 'काचित्' इत्याक्षम् । अत्र युक्ति (क्ति) 'व्यभिचरित' इत्यादिकामाह—चित्तं ज्ञानं व्यभि-चरित [१४५ख] जहाति नवे नैय सत्स्यभावत(वं) अर्थात्मनोः विद्यमानं स्वरूपम् , कचित् पछतौ (स्पृतौ) छौकिकशास्त्रीयविश्रमे यदि विश्रमेतररूपमेकं ज्ञानं चेदित्यर्थः । तदेव निणेतुं निश्चेतुं स्वम् आत्मानम्, उपछक्षणमेतत् तेन परं च गृह्यते, अनल[म]समर्थम् । [कथं]भूतम् १ अपगत (तं) व्यावृत्तम् । छतः १ परस्माद् अन्यस्मात् सजातीयाद् १५ विजातीयाच 'अ[प]गतम्' इति वचनात् , अन्यथा तं निणेतुं समर्थमिति गम्यते, यदि स्वविषये निणयजननेतरस्वभाववदित्यर्थः । तदेव च यदि सिद्धसाध्येकरूपं सिद्धं निदिचतं सदादिसाध्यं फछानुमेयं स्वर्गादिप्रापणादिकम् एकं रूपं यस्य तत्त्रथोक्तं इत्येतररूपमेकं चेदिति मन्यते । व्यवहारापेक्षया उक्तम ।

यः पुनर्मन्यते ध मों त्त रः—\*''स्थवीयान् एको ग्राह्याकारो मिथ्या विचार्यभाणस्य २० अयोगात् , ततो न्यतिरिक्तं निरंशं संविन्मात्रं परमार्थसत् ।'' इति ; तत्राह्—संभाव्य इत्यादि । संभाव्यः अर्थोकारविरहः आलोक्यः सदादिभेदो यस्य तत्त्रथोक्तं चित्तमेकं यदि इति ।

योवि (योऽपि) मन्यते प्रज्ञा क र गुप्तः न्रै स''न नीलादिसुखादिश्वरीरव्यतिरिक्तं संवेदनपस्ति अनुपलम्भात्'' [प्रव्वार्तिकाल्ण्] तदेव चित्रमेकं ज्ञानम् अ''चित्रप्रतिभा-२५ साऽपि'' [प्रव्यार्तिकाल्ण्य ३।२२०] ईत्यादि वचन।त् । तं प्रत्याह-चिचित्र इत्यादि ।

<sup>(</sup>१) कारिकार्थः । (२) सौगतमते । (३) "नीलादिसुखादिकमन्तरेणापरस्य ज्ञानाकारस्यानुपलक्ष-णात्"-प्र० वार्तिकाल० ३।३१३। (४) "चित्राभासापि बुद्धिरेकैव बाह्यचित्रविलक्षणस्यात् । शस्यविवेचनं चित्रमनेकमशक्यविवेचनाश्च बुद्धेनीलादवः।"-प्र०वार्तिकाल० ।

नीलादिर्माह्याकारैः (नीलादियाह्यहरयाकारैः) चिन्ना सदला (शबला) भा प्रतीतिर्यस्य तत्त्रथोक्तम् , चिन्नमेकं यदि तदिप न विरहितम् [१४६क] किन्तु सहितम् । कैः ? पर्यायैः (पर्ययैः) क्रमपरिणामैः एकम् अभिन्नम् उक्तन्यायेन ईयुः सौगताः अवगच्छेयुः यदि इत्यनेनैतदर्शयति । तदनवगमे सकलशून्यता स्यादिति तदवगन्तव्यमिति । ततो निराकृतमेतत् यदुक्तं परेण-\*"अनुभृते स्परणाम् इत्येतन्नानुभयेन ज्ञायते तेन स्परणाऽविषयीकरणे, ५ नाने अनुभवस्यापरिच्छेदात् ।" इत्यादि । 'तद् इदम्' इति स्मरणप्रत्यक्षे छेसक (एव तद्) व्यतिरेकेण नापरं प्रत्यभिज्ञानम् , 'तदभाये न तकोंऽपि इति कथमुक्तम् 'प्रतिपत्त्या वाधनात्' ? किं कारयत् तत्तथा यदि ? इत्याह—बहिः इत्यादि । बहिः स्वतः अन्यत्र अनुगम-यतु (त्) ज्ञापयतु (त्) । किम् ? इत्याह—द्वर्ण इत्यादि । यथैव हि तदेकं वित्राह (चित्राम)-मात्मानं विभक्तितथैव तथाविधं वहिर्गमयति । तथा च यदुक्तं परेणै—\*"स्मरणविषयस्य क्षणिक- १० स्वेन नाशात् प्रत्यभिज्ञागोचरस्य अभावात् [न] प्रवृत्तो प्राप्तिर्यतः तद्विसंवादः" इति ; तदनेन निरस्तम् । ततः स्थितम्—यदि तथाविधं विक्तंतिर्हं सम्यक् सामान्यसंवि [दि] ति ।

तदेवं स्मरणादेः अविसंवादे सिद्धे यदपरं सिद्धं तद्दर्शयन्नाह**-प्रमाणम्** इत्यादि ।

[ प्रमाणमविसंवादात् मिथ्या तद्विपर्ययात् । गृहीतग्रहणात्रो चेन्न प्रयोजनभेदतः ॥२॥

१५

२०

प्रत्यक्षस्यापि प्रामाण्यमविसंवादात् नपुनरर्थाकारात्तुकारितया अतिप्रसङ्गात् । स पुनरनुभूतस्मृतेर्यदि स्यात् प्रामाण्यं रुक्षयति । सविकल्पेऽनिधगतार्थव्यवसायाभावादयुक्त-मिति चेत् ; न; प्रयोजनविश्चेषात् , कचित् सद्याकारभेदविश्चेषाणामुक्तरोक्तरपर्यायविश्चेष-साध्यार्थिकियावाञ्छायां तथैव प्रामाण्याविरोधात् । अन्यथा कालादिभेदेन अनिधगता-र्थाधिगतेरिष प्रमाणतानभ्युपगमात् ।]

प्रमाणं स्मृतिः । ज्ञतः ? अविसंवादात् । मिथ्या अप्रमाणं स्मृतिः इति सम्बन्धः । [क्रुतः ? तद्] विपर्ययात् । विसंवादात् । 'प्रत्यक्षतदाभासवत' इति निदर्शनमत्र

(१) अनुभवेन । (२) अनुभूतत्वस्य परिच्छेदायोगादिति भावः । (३) स्मरणेन । (४) तुल्ना"ननु अनुभूते जायमानित्येतत् केन प्रतीयताम् १ न तावदनुभवेन तत्काले स्मृतेरेवासस्वात् । न चासती
विपयीकर्तुं शक्या । न चाविषयीकृता तत्रोपजायते इत्यधिगतिः । न चानुभवकाले अर्थस्य अनुभूतताऽस्ति,
तदा तस्यानुभूयमानत्वात् । तथा चानुभूयमाने स्मृतिरिति स्यात् । अथानुभृते स्मृतिरित्येतत् स्मृतिरेव
प्रतिपवतेः नः अनया अतीतानुभवार्थयोरित्वपयीकरणे तथा प्रतीत्ययोगात् ।"-प्रमेयक० ए० ३३६ । (५)
"तस्मात् स एवाप्रमिति प्रत्ययद्वयमेतत्"-प्र० वार्तिकाल० ए० २२। "यद्तीतं न तद् प्राद्धं यदा प्राद्धं न
तत्तथा । स्मर्थमाणेन रूपेण तद्तीतं न वस्तुसत् ॥ निश्चयस्य दृद्धवाच्य प्रामाण्यसुपपत्तिमत् । प्रत्यभिज्ञानमन्येवमक्षयोगस्त्वपार्थकः ॥"-प्र० वार्तिकाल० ए० ५९३ । प्र० वा० स्ववृ० दी ए० ७८ । (६)
प्रत्यभिज्ञानाभावे । (७) बौद्धेन । "अविसंवादसद्भावात् प्रमाणं ज्ञानिम्व्यते । वर्तमानेऽविसंवादो न तु
पूर्वविनाशिनि ॥ न स्याद्यदि तदेकत्वं कि ततोऽर्थकिया न सा""-प्र० वार्तिकाल० ए० ५९३ । (८)
चित्रात्मकम् । (९) तुक्वन-"प्रमाणमर्थसम्बन्धात् प्रत्यक्षान्वियती स्मृतिः।"-प्रमाणसं० श्लो० १० ।

वक्तव्यम् । नतु नाविसंवाद एव प्रमाणलक्षणं येनैवं स्यात् , अपि तु 'अज्ञातार्थप्रकाशोऽपि । स्मृतौ तैदभावात् न प्रमाणं सेति ; तदाह— गृहीतग्रहणात् । गृहीतस्य दर्शनेन विषयीकृतस्य प्रहणात् स्मृत्या विषयीकरणात् कारणात् नो न चेत् यदि स्मृतिः प्रमाणम् । अत्रोत्तरमाह—म इत्यादि । यदुक्तं परेण तन्त । कुतः ? प्रयोजनभेदतः । प्रमाणस्य हि प्रयोजनं फलम्—अज्ञान- 'नियुत्तिः प्रवृत्तिद्वन्, तस्य भेदात् , प्रत्यक्षप्रयोजनात् स्मृतिप्रयोजनस्य विशेषात् । ततः यथैव हि प्राक् प्रवृत्तम् आत्मनोऽज्ञानम् अध्यक्षं निवर्त्तयति पुनः स्यगोचरे प्रवर्त्तयति जनं तथा स्मृतिरिप विशेषाऽभावात् ।

नतु यदुक्तम्—'स्मृतिः प्रमाणम् अविसंवादात् प्रत्यक्षवत्' इति ; तन्न सारम् ; ृष्टशन्ते अर्थसारूप्यात् प्रामाण्यसिद्धेः स्मृतौ <sup>४</sup>तद्भावादिति चेत् ; अत्राह-प्रत्यक्षस्यापि इत्यादि । १० न केवलमन्यस्य किन्तु प्रत्यक्षस्यापि प्रामाण्यम् अविसंवादात् न पुनः अर्थाकारानुकारितया । कुत एतत् ? इस्याह-अतिप्रसङ्गात् । भवतु अविसंवादात् तस्य तदिति चेत् ; अत्राह-स पुनः इत्यादि । सः अविसंवादः पुनः अनुभृतस्य अर्थस्य स्मृतेः यदि स्यादु भवेत् प्रामाण्यं लक्षयति तत्समृतेः इति । दूषयितुं परमतमाशङ्कते-स्विकल्प इत्यादिना । [सविकल्पे] सविक-ल्पकप्रत्यक्षपक्षे स्पृतेः अनिधगतार्थव्यवसायाभावाद् अयुक्तं प्रामाण्यम् । अनेन एतद्रश्यति-१५ परः-यथा मम अनिश्चितार्थनिश्चयात् समारोपव्यवच्छेदाद्वा अनुभूतार्थमनित्यत्वाद्यनुमानम् , नैवं स्मृतिर्विपर्ययात् निश्चिते तदयोगात् इति एवं चेत् ; अत्राह्- न इत्यादि । यदुक्तं परेण तन्त । कुतः ? प्रयोजनिवशेषात् । स च निगदितः । अत्र परेण सह एकवाक्यतामात्मनो दर्शयन्नाह-क्रिचिद् इत्यादि । क्रिचित् सूत्रादौ (स्तम्भादौ) सदशाकाराणां [१४७क] प्रत्य-क्षाणां ये भेदा धारावाभि (वाहि) विशेषाः तेषाम् उत्तरोत्तरपर्यायविशेषसाध्यार्थिकिया-२० वाञ्छायां तथैव प्रयोजनविद्योषप्रकारेणैव प्रामाण्याऽविरोधात् प्रयोजनविद्योषात् स्पृतेः प्रामाण्यं युक्तमिति । कुत एतत् ? इत्यत्राह**–कालादिभेदेन** आदिशब्दात् क्षेत्रादिपरिप्रहः, अन्य**था** अन्येन प्रयोजनविशेषाभावप्रकारेण अनिधगतार्थाधिगतेरपि अगृहीतार्थप्रहणादपि न केवलम् अन्यतः तद्विशेषाणां प्रमाणताऽन्मयुपगमात् सौगतेन यथा जलप्राप्त्येकार्थक्रियावाञ्छायाम् अवान्तरदर्शनविशेषाणाम् , इतरथा जलाध्यवसायकारणं मरीचिकादर्शनं तद्वत् प्रमाणं भवेत् ।

२५ यदि पुनरयं निर्वन्धः गृहीतब्रहणान्न स्मृतिः प्रमाणं तर्हि तत एव तद्वत्ै सकल[मनु]-मानमपि प्रमाणं न स्यादिति दर्शयन्नाह—साकल्येन आदितो व्याप्तिः इत्यादि ।

> [ साकल्येनादितो व्याप्तिः पूर्वं चेल्लिङ्गलिङ्गिनोः । अनुमेयस्पृतिः सिद्धा न प्रमाणं विद्योषवत् ॥३॥

<sup>(</sup>१) "अज्ञातार्यंत्रकाशो वा"-प्र० वा० १)७। (२) अज्ञातार्यप्रकाशाभावात् । (३) "गृष्टीत-ग्रहणान्नेष्टं सांवृतं ···''-प्र० वा० १)५। (४) अर्थसारूप्याभावात् । (५) प्रत्ययस्य । (६) बौद्धः । (७) प्रमाणं भवति । (८) अनिश्चितार्यनिश्चायकाभावात् (९) समारोपायोगात् कथं तद्वचवच्छेद इति भावः । (१०) स्मृतिवत् ।

यावान् कविचद् ध्रमवान् प्रदेशः स सर्वोऽपि अग्निमानिति व्याप्तावसिद्धायाम् अनुमेयप्रतिपत्त्यनुपपत्तेः । सिद्धौ एवधनुमानं स्मृत्यन्तरान्न विशेष्येत । ततो लिङ्गलिङ्गि- ज्ञानयोः प्रमाणेतरव्यवस्था व्यतिकीर्येत । स्वयमनुभूताद् व्यतिरेके पुनरनवयवेन व्याप्ति- सिद्धेरयोगात् । सामान्यविषया व्याप्तिः तद्विश्विष्टानुमितेः इति चेत् ; पूर्वानुभूतस्मृतेरपि तथाविधविशेषानिराकरणात् यत्किञ्चिदेतत् ।]

साकल्येन सामस्येन आदितः आदी सकलानुमानप्रवृत्तेः पूर्व सिद्धा निश्चिता व्याप्तिः अविनामावः चेत् । कयोः ? लिङ्गलिङ्गिनोः । अनुमेयस्मृतिः अनुमानं न स्यात् प्रमाणं 'साकल्येन' इत्येतदत्रापि सम्बन्धनीयम् । अत्र दृष्टान्तमाद्द-विद्योषविति अनुमानस्मृतिवदिति ।

यावान् इत्यादिना कारिकार्थमाह-यावान् किरचद् धृमवान् प्रदेशः, उपलक्षणमेतत् १० धातु (तेन) काळोऽपि गृह्यते स प्रदेशादिः सर्वोऽपि न केवलं किरचदेव अग्निमान् इत्येवं व्याप्तौ असिद्धार्यां सत्यां अनुमेयस्य अप्रसिद्धस्य या प्रतिपत्तिः तस्या अनुपपत्तेः अनुमान (नं) स्मृत्यन्तरादः अलिङ्गजात् स्मरणात् न विशेष्येत न भिद्येत । एतदुक्तं भवति-यथा अननुभूते न स्मृत्यन्तरम् [१४७ख़] अतिप्रसङ्गात् तथा व्याप्यत्वेनानिदिचतात् छिङ्गात् <sup>व</sup>व्यापकत्वेना-निश्चितस्यानुमेयस्य प्रतिपत्तिरपि न युक्ता, अन्यथा भूभिगृहवर्धितस्य<sup>र</sup> अकस्माद् धूमदर्शनाद् १५ अग्निप्रतिपत्तिः स्यात् । तवैवं (न चैवम्) व्यापकत्वेनागृहीतस्य<sup>3</sup> ततः प्रतिपत्तिसंभावनाः अनुमानस्य स्मृतिविशेषत्वात् अत एवोक्तम्—'स्मृत्यन्तरात्' इति, ततः तदसक्त्वेन न विशेष्येत इति मन्यते । तथा 'यावान् कश्चिद्भावः स सर्वः क्षणिक एव' इत्येवं "तस्यामसिद्धायां सर्व वाच्यम् । तस्यां सिद्धायां को दोष इति चेत् <sup>१</sup> अत्राह-सिद्धौ इति । सिद्धौ निश्यये **एवं** 'व्याप्तेः' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः, अनुमानं स्मृत्यन्तरात् न विशेष्येत । कुत एतत् १ २० इत्याह-अनुमेय इत्यादि । "साध्यं शक्यमभित्रेतमप्रसिद्धमनुमेयम् इति, [तस्य] या प्रतिपत्तिः तस्याः अनुपपत्तेः व्याप्तिज्ञानेन "तस्य निक्चये तदयोगात् । तथा च अ" त्रिरूपा छिङ्गाद् यद्तु-मेये ज्ञानं तदनुमानम्" [न्यायवि० २।३] इति वचनमात्रम् ; सिद्धसाध्यविषयत्वेन तस्य प्रमाणाभासतेति मन्यते । अनुमान्धहणमपि उपलक्षणम् , तेन उत्तरप्रदेशादिप्रत्यक्षमपि "ततो न विशेष्येत न्याप्तिज्ञानेन प्रदेशादंरपि महणात् , इतरथा 'र्स सर्वोऽपि अग्निमान्' इति प्रतिपत्तेर- २५ योगात्, व्याप्याप्रतिपत्तौ व्यापकाप्रतिपत्तिवत् आधाराप्रतिपत्तौ आधेयप्रतिपत्तिरपि नास्ति, एवमर्थं च प्रदेशप्रहणम् , अन्यथा 'यावान् किञ्चद् धूमः' इति ब्रूयात् । न च भावक्षणिकत्व-व्यतिरेकेण अपरं यत्त (यत् तज्) ज्ञानेनागृहीतम् उत्तराध्यक्षेण गृह्यते । तत एव न तद्वयाप्ति-सिद्धिः । नाप्यतुमानमिष्यते इति [१४८क] प्रज्ञाकरगुप्तः (प्रेन)कथं 💥 'द्वे एव प्रमाणे'' [प्र० वार्तिकाल० ३।६२] इत्युक्तम् १ व्यवहारेणेति चेत् ; तेनैवैं तर्हि यथा व्याप्तिज्ञानेन गृहीते ३०

<sup>(</sup>१) साध्यत्वेन । (२) अगृहीतव्याप्तिकस्य । (३) पुरुषस्य । (४) व्यासौ (५) ''साध्यं शक्यम-भिन्नेतमन्नसिद्धम्''-न्यायवि० २।३। (६) साध्यस्य । (७) स्मृतेः । (८) प्रदेशः । (९) 'याधान् कश्चिद् भावः स सर्वः क्षणिकः' इति प्रयोगे । (१०) व्यवहारेणैव ।

अनुमानं प्रमाणं तथा प्रत्यक्षानुभूते स्मृतेः <sup>१</sup> इति **क्ष"द्वे एव प्रमाणे''** [प्र० वार्तिकाल०'] इति मिध्यावचः । व्यवहारे च प्रमाणमन्तरेण व्याप्तिसिद्धौ किमन्यत्रापि <sup>3</sup>तद्न्चेषणेन इति स एव दोषो मिध्या तद्वच<sup>3</sup> इति । <sup>8</sup>प्रतिभासाद्वैतादेशच प्रतिषेधात् अत्रैव तेन स्थातव्यम् ।

तस्य कतोऽविशेषे कि जातम् ? इत्याह—तत् इत्यादि । ततः तस्य ततोऽविशेषात् ५ प्रमाणेतरव्यवस्था व्यतिकीर्येत । कयोः ? इत्याह—लिङ्गलिङ्गिज्ञानयोः लिङ्ग्झाने व्याप्तिज्ञाने प्रमाणव्यवस्था लिङ्ग्झाने अनुमानज्ञाने "इतरव्यवस्था स्यात् । विपर्ययश्चेष्यते परेण । अथ लिङ्गज्ञानविषयाद् अन्यत्र लिङ्ग (लिङ्गि) ज्ञानस्य वृत्तिरिष्यते ततोऽयमदोषः ; तत्राह—स्त्रयम् इत्यादि । स्वयम् आत्मना अनुभृतात् व्याप्तिज्ञानेन विषयीकृतात् व्यतिरेको (के) लिङ्गज्ञान-विज्ञानविषयस्य भेदे अङ्गीकियमाणे पुनः अनवयवेन साकत्येन व्याप्तिसिद्धेरयोगात् सा विज्ञानविषयस्य भेदे अङ्गीकियमाणे पुनः अनवयवेन साकत्येन व्याप्तिसिद्धेरयोगात् सा विज्ञानविषयस्य भेदे अङ्गीकियमाणे । अन्यः अनवयवेन साकत्येन व्याप्तिसिद्धेरयोगात् सा विज्ञानविषयस्य भेदे अङ्गीकियमाणे ।

सामान्य इत्यादि अ च ट "मतं दूषियतुं शङ्कते—देशादिविशेषणरिहतेन अग्निना तथाभूतस्य धूमस्य व्याप्तिसिद्धिः सामान्यविषया व्याप्तिः इत्युच्यते, विशेषेण पश्चधर्मताबलाद्
देशादिविशेषेण तद्भेदेन विशिष्टस्य तैः अनुमितेः इति चेत् ; अत्रोत्तरमाह—पूर्वानुभूत इत्यादि ।
पूर्वं यदनुभूतं तस्य या स्मृतिः तस्या अपि न केवलम् अनुमितेरेव [१४८ख] तथाविश्वस्य
१५ अनुमितौ कल्पितस्य विशेषस्य [अ] निराकरणात् कारणात् यत्किञ्चिदेतत् न किञ्चिदेतदित्यर्थः । तथाहि—दे[शादि वि]शेषणरिहतस्य अनुभूतस्य तत्सिहितस्य पुनः स्मरणे न बाधकं
पत्रयामः । कथं तथाननुभूतस्य तथा स्मरणम् अतिप्रसङ्गादिति चेत् ? कथं तथाविधस्य व्याप्तिझानेनाविषयीकृतस्य अनुमितिः अतिप्रसङ्गात् इति समानात्मत्व (समानम् । "एकत्र) पश्चधर्मताप्रहणस्य भेत्रकृते क्षयोपशमस्य बलमिति न विशेषः । दश्यते हि केनचिद् विशेषेण रहितस्य
२० व्याख्यातुः प्रघट्टकस्य प्रहणेऽपि पुनः स्मर्तृविशेषात् तद्विशिष्टस्य स्मरणम् । अत एव "तद्विनराकरणात् इत्युक्तम् ।

एतेन यदुक्तं मीमांसकेन-

\*"तत्रापूर्वार्थविज्ञानं निश्चितं बाधवर्जितम् । अदुष्टकारणारन्धं प्रमाणं लोकसम्मतम् ॥" "इति ;

२५ तन्निरस्तम् ; पूर्वानुभूतस्मरणेऽपि <sup>१६</sup>अस्य अनुमानवद् भावात् सप्तमप्रमाणप्रसङ्गात् । अधुना नैयायिको भूत्वा सूरिः **श्वः भाषान्यविषया व्याप्तिः विशेषेण अनुमितिः''** इति <sup>19</sup>वदन्तं प्रमाणान्तरमन्यदापाद्यितुमा**ह्—तदेवम्** इत्यादि ।

<sup>(</sup>१) प्रामाण्यं स्वीकर्तं व्यमिति । (२) प्रमाणस्वीकारेण । (३) 'ह्रे एव प्रमाणे' इति वचनम् । (४) अस्तु प्रमाणस्यापि विलोगः अहैतोपगमात् इति प्रज्ञाकरगुप्तः, तल्लाह-। (५) अनुमानस्य । (६) समृत्य-न्तरात् । (७) अप्रमाणत्वं स्थात् गृहीतग्राहित्वादिति भावः । (८) अनुमानस्य । (९) प्रमाणेतर व्यवस्था । (१०) व्यप्तिज्ञानविषयीकृते । (११) तुलना-"सामान्येनान्वये सिद्धे पक्षधर्मत्वयोगतः । विशेषनिष्ठताः तस्य सम्बन्धग्रहणात्मना ॥"-प्र० वार्तिकाल् ३।४०। (१२) अनुमानस्थले । (१३) समृतौ । (१४) विशेषस्यानिराकरणात् । (१५) प्र० वार्तिकाल् ए० २१। श्लोकोऽयं मीमांसकोक्तत्वेन उपलभ्यते-सम्मति० टी० ए० ३१८। प्रमेयक० ए० ६१ । हेतुबि० टी० ए० २८०। (१६) प्रामाण्यस्य । (१७) अर्चटम् ।

#### [ तदेवसुपमावाक्यसंस्कारात्तत्र पद्यतः । तत्संज्ञासंज्ञिसंबन्धे विद्येष्येदतुमानवत् ॥४॥

'गोसदृशो गवयः' इति वाक्यात् संज्ञासंज्ञिसम्बन्धमवगतवतः अस्येयं संज्ञेति विशे-षणप्रतिपत्तिः पुनरनुमानं नातिशेते यतः प्रमाणमनुमानं नापरम् । यदिः ]

'तत्' इत्ययं निपातः तस्मिन् इत्यस्यार्थे द्रष्टव्यः । तस्मिन् परोक्षे एवम् उक्तप्रकारेण 'प् सित न्याये 'गौरिव गवयः' इति वाक्यम् उपमावाक्यं तेन आहितो यः संस्कारः तस्मा-त्तन्न \*''ज्ञानजो ज्ञानहेतुरच संस्कारः'' 'देति वचनात् । कथं तद्वाक्यात् स इति चेत् ? पारम्पर्येण ततः तस्य भावात् ततः स इत्युच्यते इत्यदोषः । तथाहि—तद्वाक्यात् प्रतिपत्तिरिति तद्विषयं ज्ञानम्, पुनः तत्सहकारिणा मनसा 'यावान् किच्चत् पदार्थः गोसद्दशः स सर्वो [१४९क] गवयशब्दवाच्यः' इति सामान्येन वाच्यवाचकसम्बन्धविषयमानसमध्यक्षं जन्यते, ततः संस्कारः १० इति स्मृतिः स्मरणं 'जायते' इत्यध्याहारः । क १ इत्यत्राह—तत् इत्यादि । तौ च तौ संज्ञासं-ज्ञिनौ च गवयशब्द ग (गो) विशेषो तयोः सम्बन्धे वाच्यवाचकलक्षणे । कस्य १ पर्यतः। किम् १ गवयम् । सा किम् १ इत्याह—विशेष्येत स्मृत्यन्तराद् भिग्येत । किमिव १ इत्यत्राह— अनुमानवत् तदिव तद्वदिति । इदमत्र तात्पर्यम्—यथा सामान्यविषयायां व्याप्तौ विशेषेण अनुमानं जायमानमपूर्वार्थं तथा मानसप्रत्यक्षेण सामान्येन [संज्ञा]संज्ञिसम्बन्धे प्रतिपन्ने पुनः १५ तस्य सर्वस्य स्मरणाद् वने गवयदर्शनाद् विशेषेण 'तत्प्रतिपत्तिः अपूर्वार्थास्तु ।

यत्पुनरत्रोक्तम्—'सामान्यस्य विशेषनिष्ठत्वात् , तत्प्रति [पत्तौ वि]शेषप्रतिपत्तिः' इति ; तदसारम् ; अन्यत्र समत्वात् ।

कारिकां विश्वण्यन्नाह—'गोसद्द्यो ग्वयः' इत्यादि । गोसद्द्यो ग्वयः इत्येवं वाक्यात् तिव्वज्ञानान् सहकारिणः संज्ञासंज्ञिसम्बन्धम् अवगत्वतः ज्ञातवतः सामान्येन पुनः कालान्त- २० रेण गवयदर्शनाद् अस्य प्रतीयमानस्य इयं ग्वयः इति संज्ञा इत्येवं विशेषेण प्रतिपत्तिः व्याप्तिदर्शिनः 'सामान्येन' इति सम्बन्धः । पुनः अनुमानं नातिशेते । यतः अतिशायनात् प्रमाणम् अनुमानं नाऽपरम् उपमानं न प्रमाणं स्यात् । 'यतः' इति वा आक्षेपे, यतो नापरं स्यात् १ स्यादेव, उपमानं प्रमाणमञ्ज्यपगच्छेत् ।

सौगतस्य इतरस्य वा प्रमाणान्तरं दर्शयितुं मतमाशक्कते-यदि इत्यादिना । सुगमम् । २५ अत्र दूषणमाह-'प्रभाणान्तरम्' इत्यादि ।

#### [ प्रमाणान्तरमन्यत्र तत्संज्ञाऽसंभवस्मृतिः । 🗄 ।

तद्वाक्याहितसंस्कारस्य अगोषु स्वयं तन्नामासम्बन्धमर्थापत्त्या [उपगम्यते] यथा सामान्येन लिङ्गलिङ्गिसम्बन्धप्रतिपत्तिः प्रमाणान्तरं तथेयमपि प्रत्यभिज्ञानं प्रमाणान्तरम् , न गवयोऽयं तादशोपलब्धेः । अथवा, एकविषाणी खड्गः सप्तपर्णो विषमच्छद इत्या- ३० हितसंस्काराणां पुनस्तत्प्रत्यक्षदर्शिनामभिज्ञानं किन्नाम प्रमाणं स्यात् ? ]

<sup>(</sup>१) "ज्ञानजो ज्ञानहेतुश्च संस्कारः"-प्र० वार्तिकारु० ३।५२७। (२) संज्ञासंज्ञिसम्बन्धप्रतिपत्तिः। (३) वाक्यविज्ञानात्।

जपमानादन्यत् [१४९ ख] प्रमाणं [प्रमाणान्तरं] स्यात् अन्यन्त गवयाद् अन्येषु महिष्यादिषु गवय इति संज्ञा तत्संज्ञा तस्याः असंभवस्मृतिः ।

कारिकाखण्डं व्याचप्टे—तद्वाक्य इत्यादिना । गोसहशो गवयः इति वाक्यं तद्वाक्यं तेन उक्तविधिना आहितः संस्कारो यस्य तस्य प्रतिपत्तिवतः । किं तत् ? तन्नामासंबन्धं ५ गवयाभिधानसम्बन्धभावम् । क ? इत्यत्राह—अगो[धु] विसहशेषु इति । स्वयम् आत्मता । नतु 'गौरिव गवयः' इति वाक्यप्रतिपत्तिसहकारिणा मनसा भवतु गोसहशेषु सामान्येन तत्संज्ञासंज्ञिसम्बन्धप्रतिपत्तिः तिद्विसहशेषु केनै तन्नाभाऽसंबन्धप्रतिपत्तिः इति चेत् ? अत्राह—अर्थापत्त्या इति । यतो गोसहशो गवयः, ततोऽर्थात् 'तिहृत्वक्षणो न गवयः' इतिवाक्यप्रतिपत्तिः अर्थापत्तिः तया त्त्रतेनैवतन्ते (उपगम्यते) तद्दर्शयति—यथा सामान्येन तिङ्गतिङ्गिनोः संज्ञा-१० संज्ञिनोः सम्बन्धस्य प्रतिपत्तिः प्रमाणान्तरम् अनुमानादेः तथा इयमपि इति । किं जातम् ? इत्याह—प्रमाणान्तरम् उपमानादन्यत् प्रमाणम् । किं तत् ? इत्याह—प्रत्यभिज्ञानम् । कथं-भृतम् ? इत्याह—न गवयोऽत्यम् इति । अयं गोविसहशो हद्यमानो न गवयः न गवयशव्दन् वाच्य इति । 'अयम्' इत्योन सामान्यार्थापतेः अनुमानवदस्य विशेपं दर्शयति । तत् कुतो जायते ? इत्याह—ताहशोपलब्धेः इति । गोविसहशोपलब्धेः इति प्रत्यभिज्ञानपदेन एतत् कथ-१५ यति । यदि अस्य परो वैधम्योपमाने अन्तर्भावं न्र्यात् तर्हि जैनोऽपि अस्य उपमानस्य च असाहश्येतरप्रत्यभिज्ञाने इति [१५०क] नानयोः ततः प्रमाणान्तरत्वं प्रत्यक्षादिव आगमादेरपि तद्वावाविति ।

अधुना अस्य कारिकाखण्डस्य अन्यार्थो व्याख्यायते - अन्यन्त्रोक्ताद् अ[न्य]स्मिन् विषये तत्स्यंज्ञासं भवस्यृतिः तस्य अन्यस्य संज्ञा नाम तस्याः संभवस्यृतिः प्रमाणान्तरमेव । २० तस्याव्याख्याने उत्तरोऽथोंऽकारिकार्थः स्यात् ।

्षतदेव विदृण्वन्नाह्—अर्थेच (अथवा) इत्यादि । अथवा इत्येतद् व्याख्यानान्तरसूच-कम् । एकविषाणी खद्गः सप्तपणी विषमच्छदः इत्येवम् आहितसंस्काराणां पुरुषाणां पुनः पश्चान् तत्प्रत्यक्षद्क्षिनां तत्खद्गादिकं प्रत्यक्षेण द्रष्टुं शीलानाम् अभिज्ञानम्—अयं स खद्गादि-शब्दवाच्योऽर्थः इति प्रत्यभिज्ञानं किन्नाम प्रमाणं स्यात् साधनर्योपमाने वैधनर्योपमाने वा अस्य २५ अनन्तर्भोवात् तल्लक्षणत्वादस्यान्यन्नाम कर्त्तव्यमिति मन्यते ।

अत्रैवोदाहरणान्तरभाह तथे(स्त्र्ये)त्यादिना ।

[ स्व्यादिरुक्षणश्रवणेन पुनस्तथादर्शिनः । संख्यादिप्रतिपत्तिश्च पूर्वोपरनिरीक्षणात् ॥५॥

सोपानादिषु सह पृथग्वा दृष्टेषु यौर्वापर्यादिस्मृतिस्तदपेक्षेव । ] स्त्रा(स्त्रया)दीनाम् इन्द्रः, पुनः अस्य आदिशब्देन बहुत्रीहिः, अस्यापि स्रक्षण-शब्देन षष्ठीसमासः, अस्य च इःवणेन, तस्मात् पुनः तथा श्रवणप्रकारेण दर्शिनः स्त्र्यादि-

<sup>(</sup>१) प्रमाणेन । (२) तर्काख्यम् । (३) नैयायिकः

दिदर्शनवतः सैमभिज्ञानं 'किन्नाम प्रमाणम्' इति सम्बन्धः । अपरमपि प्रमाणान्तरमस्य दर्शयत्राह—संख्यादि इत्यादि । संख्यैकत्वादिछक्षणा आदिर्येषां कार्यकारणभावपरवाक्य-दूरासन्नादीनां ते तथोक्ताः तेषां प्रतिपत्तिश्च 'प्रमाणान्तरम्' इति सम्बन्धः ।

'आत्मनो (आत्ममनो) ऽर्थसन्निकर्षजत्वात् मानसं प्रत्यक्षं मुखादिप्रतिपत्तिवत् सा' इत्येके । तत्राह—पूर्व इत्यादि । पूर्वश्च अपरश्च तयोः निरीक्षणात् तत्प्रतिपत्तिः । अत्रायममिप्रायः— ५ यथा आत्ममनश्चक्षुराद्यर्थ [१५०ख]सन्निकर्षाज् जायमानं ज्ञानं चश्चरादिप्रत्यक्षमुच्यते नान्यत् , तथा आत्ममनोऽर्थसन्निकर्षात् मानसम् इत्युच्यतां न प्रकृतम् । यदि पुनः तदिपि ज्ञानत्वात् चश्चरादिजनितरूपादिज्ञानवत् इन्द्रियार्थसन्निकर्षजम् ; तर्हि अनुमानादिना व्यभिचारः । अस्यापि पश्चीकरणे मानसप्रत्यक्षत्वम् । तद्धेतुिङङ्गादेरप्यपेक्षणान्न दोष इति चेत् ; अन्यत्र पूर्वा-परितिश्वणस्य अपेक्षणान्न दोष इति न समानमिति ।

एति द्विष्टिष्टन्ताह—सोपान इति । अत्र आदिशब्देन कारणादिपरिम्रहः, तेषु सह पृथग् वा हर्ष्टेषु सोपानेषु पृथगेव दृष्टेषु कारणादिपु संख्यादिप्रतिपत्तिर्भवन्ती उक्तन्यायेन प्रत्यक्षादेः अति-रिच्येत, ततः पृथक् प्रमाणं भवेत् । कथंभूता ? इत्याह—'पौर्वा' इत्यादि । पूर्वीपरयोभीवः आदिर्यस्य स्थूलेतरत्यादेः तस्य या स्मृतिः तदपेन्तेव नान्यथा इति एवकारार्थः । तथाहि—पूर्व-दर्शनाहितसंस्कारस्य अपरदर्शने सित ततः पूर्वस्मरणे च तस्माद् 'अयमेकः तेन द्वितीयः' १५ इत्यादि प्रतिपत्तिः, एवं कारणभावादौ योज्यम् ।

अन्यदपि <sup>°</sup>तदर्शयनाह-नाम इत्यादि ।

# [ नामादियोजनाज्ञानं पद्यताञ्चोपमानवत् । रे । पूर्वापरप्रमाणव्यक्त्यविनाभाविश्वव्दादियोजनाज्ञानं सर्वं प्रमाणान्तरम् । ]

नाम अभिधानम् आदिर्थेषां जातिगुणादीनां ते तथोक्ताः तेषां योजनाञ्चानम् केषां २० वत् ? (तत् ?) इत्याह—पर्यताम् अभिधेयाभिधानादिकम् उपस्थमानानाम् । चशक्दो भिन्न- प्रक्रमः 'ज्ञानम्' इत्यस्यानन्तरं द्रष्टव्यः । तत् किम् ? इत्याह—उपमानचद् इति । तद्वत् प्रमा- णान्तरं स्यात् इत्यर्थः ।

एतद्वश्वाबष्टे पूर्व इत्यादिना । अभिधानाभिधेयविशेषणादीनां पूर्वापरप्रमाणव्यक्तयः वदिवनाभावि यत् शब्दादियोजनाज्ञानं तत् सर्वे निरवशेषम् [१५१क] उपमानभिव प्रमा- २५ णान्तरम् ।

कि पुनः आपाद्यान्येतान्येव प्रमाणानि आहोस्वित् पराण्यपि सन्ति इति करिचत् ? सन्ति इति दर्शयन्तमाह-अर्थोपन्तिः इत्यादि ।

<sup>(</sup>१) 'इयं सा स्नीशब्दवाध्या' इत्यादि ज्ञामम्। (२) ''प्रत्यभिज्ञानं हि नाम आद्यप्रत्यक्षनिरोत्ते हितीयदर्शने प्रागाहितसंस्काराभिन्यको स्मृतिपूर्वं तृतीयं दर्शनम्।''-न्याययाः पृ० ४००। ''एवं पूर्वं- ज्ञानिविशेषितस्य स्तम्भादेविशेषणमतीतक्षणविषय इति मानसी प्रत्यभिज्ञा।''-न्यायमः प्रमे० पृ० ३३। (३) जायमानम्। (४) प्रत्यभिज्ञानास्यम्। (५) संख्यादिज्ञानम्। (६) अनुमानस्यापि। (७) तस्यासनु ज्ञानत्वादेन हेतोः मानसज्ञानवत्। (८) प्रमाणान्तरम्-प्रत्यभिज्ञानास्यम्।

of

#### [अर्थापत्तिरियं चिन्ता मेयान्यापोहनोहनम् ॥६॥

देशकालादिनियतं पश्यतः शृण्यतो वा पुनः इदमित्थमेव नान्यथेति विधिव्यतिषेध-लक्षणं विकल्पद्वयं कथञ्चन स्मार्तमेवेति संकीर्येत न वा ? संभवव्रत्ययस्यभावमवधारणपरं स्मार्तमेव ! ]

प्रमाणषद्कविज्ञातो यश्वालुः (योऽर्थः) साध्यामावे नियमेनाभवम् यत्र अदृष्टमर्थं कल्पयेत्
 सा अर्थापत्तिः । तदुक्तम्-

#### **\*''प्रमाणपट्कविज्ञातो यत्रार्थोऽनन्यथाभवन्'**।

अदृष्टं कल्पयेद्र्यं सार्थापत्तिरुदाहुता ॥'' [मी० रह्णे० अर्था० रह्णे० १] इति । 'अट्ट्यां गवयदर्शनात् नगरे गवि या स्मृतिः' इत्यनेन गृह्यते, अन्यस्याः प्रमाणान्तरत्वेन १० अविशेषेण प्रसाधितत्वात् । 'यावान् किश्चद् धूमवान् प्रदेशः स सर्वोऽप्यग्निमान्' इत्यादि प्रतिपत्तिः चिन्ता । अथ इयम् अदृष्टश्रुतपूर्वो इति 'किं स्वरूपा सा' इति पृष्टइव तत्स्वरूपं दर्शयित्माह—मेथ इत्यादि । मेथोऽलुमेयः अग्न्यादिः विपक्षः (पक्षः) तस्माद् अन्यो यो

अनग्न्यादिविपक्षः तस्माद्धेतोः अपोहनं व्यावृत्तिः तस्य ऊहनं वितर्कणम् ।

अथवा, मेयो धूमादिहेतुः तस्य अन्यस्माद् अनग्न्यादेः अपोहनम् तन (इत्यृहनं १५ चिन्तन)मिति केचिन् ; तयुक्तमन्यथेति वा चिन्त्यम् ; सूत्र एव तद्वययवय्याख्याने प्रयोजना-भावात् , "वृत्त्यविशेषप्रसङ्गात् अतिप्रसङ्गाच । तस्माद् अन्यथा व्याख्यायते—मेयः प्रत्यक्षादि-प्रमाणपरिच्छेद्यः स्वपररूपाभ्यां भावाऽभावात्मको घटादिः तस्य ऊहनम् 'दीर्घोऽयम् अन्यथा वा' इत्यादि रूपेण दर्शनानन्तरं मानसविकरूपेन चिन्तनम् , तत्रैव अन्यस्य पटादेः अपोहनं व्यावृत्तिः, तस्य 'तदिह नास्ति' इति ऊहनं वितर्कणम् । एतदुक्तं भवति—यथा 'तदत्र नास्ति' २० इति ऊहनदर्शनाद् अभावाख्यं प्रमाणमिष्यते तथा 'इत्थमिदम्' इत्यूहनदर्शनाद् भावाख्यमपि अपरं तदिष्यताम् , भावांशवद् अभावांशस्यापि [१५१ ख] प्रत्याक्षादेरेव अन्यथा प्रहणाद् अभावाख्यमपि तन्नाभ्युपगन्तव्यमिति, तदेतत् सर्वम् उपमानचदिति सम्बन्धः ।

मध्यपदृद्वयस्य उत्तरकारिकाद्वयेन यथाक्रमं व्याकरिष्यमाणत्वात् । आद्यन्तपदृद्वयं साधिकार्थं कृत्वा व्याख्यातुमाह—'प्रयतः' इत्यादि । प्रयतः चक्षुरादिना साक्षात्कुर्वतः । किम् । २५ इत्याद् 'देश्च' इत्यदि । आदिशव्देन द्रव्यस्वभावपरिष्रहः, तैः नियतम् । अत्रायमभिप्रायः— यथा स्वदेशादिना सत्त्वं भावस्य प्रत्यक्षतः प्रतीयते तथा परदेशादिना असत्त्वमपि । ततो निरा-कृतमेतत्—

**\*"न तावदिन्द्रियेणैषा नास्तीत्युत्पाद्यते मतिः**।

भावांशेनैव सम्बन्धः योग्यत्वादिन्द्रियस्य हि ॥"[मी०स्रो०अभाव०स्रो०१८]इति। यथैव हि तैतो भावांशस्य प्रतीतेः र्तत्र तैद् योग्यं तथा अभावांशस्यापि इति, अत्रापि

<sup>(</sup>१) भविनाभूतः सन् । (२) चिन्ता । (३) व्याख्याकाराः । (४)टीकातः सूत्रस्य भेदो न स्यादिति भावः । (५) प्रमाणम् । (६) नास्तिरूपेण ग्रहणसंभवात् । (७) प्रत्यक्षादैः । (८) भावांशे । (९) प्रत्यक्षादि ।

र्तद्योग्यमस्तु अविशेषात् ।

यत्पुनरेतैन्-'अभावः स्वसमानजातीयप्रमाणवेद्यः प्रमेयत्वात् भाववत्' इतिः, तद्य्यनेन निरस्तमः, प्रैत्यक्षवाधनात् प्रतिज्ञायाः । तथा प्रृण्वतो वा शब्दात् प्रतिपद्यमानस्य वा देश-कालादिनियतम् । अनेन पूर्वस्य हेतोः व्यभिचारं दर्शयति अ''अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः'' [कृ० य० काठक० ६।७] इतिं वाक्यात् स्वभावाद् अभिमतसत्त्ववद् ५ अर्नभमतासत्त्वस्यापि प्रतीतेः, किमन्यथा तदुवारणेनेति १ तस्य किम् १ इत्याह—पुनः इत्यादि । पुनः दर्शनश्रवणाद् कथ्वं विकल्पद्वयं 'जायते' इत्युपस्कारः । कथंमृतम् १ इत्याह—विधिप्रतिपेधलक्षणं विधिप्रतिपेधयोः भावाभावयोः लक्षणं निश्चयनं [यस्य] यस्मिन् वा तत्त-थोक्तम् । केन प्रकारेण १ इत्याह इत्थम् इत्यादि । इदं दृश्यमानं च इत्थम् अनेन स्वदेशादि-[१५२क] प्रकारणेव नान्यथा परदेशादिप्रकारेण नैव । एवकारोऽत्रापि सम्बध्यते । च इति १० समुचये । इतिः एवमर्थे । पुनरपि कथम्भृतम् १ अवधारणयरमुक्तवत् । तत्कम् १ इत्याह—कथञ्चन इत्यादि । कथञ्चन केनापि युक्तिप्रकारेण स्मात्तमेव । स्मृतिशब्दः पूर्वोऽनुवर्तते 'ईत्येव वर्तते' इत्येवं संकीर्येत न वा १ यदि संकीर्येतः तर्दि विधलक्षणविकल्पवत् प्रतिपेधलक्षण-विकल्पोऽपि न स्मृतेः प्रमाणान्तरं स्यात् । अथ न संकीर्यतेः प्रतिषेधलक्षणविकल्पवत् विधिल्ल्यणविकल्पोऽपि प्रमाणान्तरं स्यादिति मन्यते । तन्न कु मा रि लः प्रमाणपट्कवादीः ।

योऽपि प्र भा क रो मन्यते — 'नाऽभावः प्रमाणान्तरं प्रत्यक्षादिप्रमाणपञ्चकशेषत्वादस्य' इति तं प्रत्याह—संभव इत्यादि । अस्यायमर्थः—अनुमानार्थापत्तिव्यपदेशभाक् , च शब्दोऽत्र पूर्व-समुचयार्थो द्रष्टव्यः । 'विकल्पद्रयम्' इति सम्बन्धः । कथंभूतम् ? इत्याह—संभवः साध्यभावे भावः नियमेन तदभावे अभावः, दृश्यमानस्य श्रूयमाणस्य वा देशकालादिनियतस्य तयोः प्रत्ययः प्रतीतिः अन्यथानुपपत्तिग्रह इति यावत् । स एव स्व आत्मीयः कारणत्वेन भावो यस्य तत्त- २० थोक्तम् । अनेन यथा अनुमानस्य साध्याभावासंभवनियमिनर्णयलक्षणो हेतुः कारणं तथा अर्था-पत्तेरपि इति दर्शयति । पुनरिष कथंभूतम् ? इत्याह—अवधारणपरं 'जीवादिः सत्त्वादिभ्यः परि-

<sup>(</sup>१) अत्यक्षादि । (२) "मेथो यहदभावो हि मानमप्येवमिप्यताम् । भावात्मके यथा मेथे नाभावस्य प्रमाणता ॥ तथैवाभावमेयेऽपि न भावस्य प्रमाणता ।" निर्णे अभाव० स्त्रो० ४५-४६ । (३) प्रत्यक्षेण घटाद्यभावस्य प्रतीयमानत्वात् । (४) मैत्रा० ६।३६ । (५) अग्निहोन्नादियागप्रतिपादनवत् । (६) बौद्धादिकहिरतस्य 'खादेत् इवमांसम्' इत्याद्यनिष्ठार्थस्य निवृत्तिरि ततः प्रतीयते इति भावः । (७) 'इत्येव वर्त्तते' इति द्विल्वितम् । (८) प्रत्यिम्तानास्यस्य सम्मस्यापि प्रमाणस्य प्रसङ्गत् । (०) "अप्रमीयमाणत्वमेव हि नास्तित्वं नापरं न चाप्रमीयमाणतेव प्रमेयं यस्मान्तदर्थासंस्पृष्टानुभवयुक्ततेव आत्मनः तस्यार्थस्याप्रमीयमाणता । सा चावस्था आत्मनः स्वसंविदित्तेव, अतः प्रमेयं नाविष्यते ।"-बृहती प०पृ० ११९-२०। "तस्माद् भावप्राहकप्रमाणाननुवृत्तिरेव अभावावगमं प्रस्ते (ए०११९) अभावस्य तु स्वरूपावगतिनोस्ति इति न प्रमाणाभावादन्यः प्रमेयाभावः । प्रमाणाभावोऽपि च स्वरूपान्तरामवगमादेव न भावान्तरप्रमितिभिद्यते, भावान्तरप्रमितिश्च स्वयं प्रकाशरूपा न प्रमेयतममुभवतीति प्रमेयमभावात्यस्य प्रमाणस्य नोपपद्यते । प्रमेयासद्वावाच्च न प्रमाणान्तरमवक्रव्यत इति स्थितम् । (ए० १२४) नास्तित्वञ्च प्रमाणस्य नोपपद्यते । प्रमेयासद्वावाच्च न प्रमाणान्तरमवक्रव्यत इति स्थितम् । (ए० १२४) नास्तित्वञ्च प्रमाणान्तरम्यक्रवात् । स्थितम् । स्वित्वञ्च प्रमाणानुत्तिः तां विना नास्ति क्षत्रचित् ॥ योग्यप्रमाणानुत्वते । कारणस्वपरिग्रहात् । अतिप्रसङ्गदोषोऽपि नावकाशमुपाइनुते ॥"-प्रक०प० ए० १२९ । नयवि०ए० १६२ । तन्त्ररह० ए० १० । प्रभाकरवि० पृ० ५७ ।

www.jainelibrary.org

णाम्येव नान्यथा' इत्यवधारणप्रधानम् । एतेन तैयोः [१५२ख] स्वरूपाभेदं कथयति । तत् किम् १ इत्याह—संकीर्येत न वा संकीर्येत १ कथम् १ इत्याह—स्थाचन, अनुमानप्रकारेण अर्थापः त्तप्रकारेण चैकीभवेद्वा न वा १ यदि संकीर्येत; तिहं यथा छु मा रि छ स्य प्रमाणपद्कवार्ता वार्तेव तथा प्रकारस्य (प्र भा क र स्य) प्रमाणपञ्चककथा छत्वैव (कथैव) । अथ न संकीर्येत; त्रिरूपिठ- ५ क्वजिनतादनुमानानुमानद्वत्त (दनुमानात्) यथा साधम्येद्द्यान्तरहिताया अर्थापत्तेः भेदैः तथा तस्याः पश्चधमत्ववर्तिताया इति स एव दोषः तयोः प्रमाणसंख्याव्याधात इति मन्यते । नन्वनुमानं स्मरणजम् , द्यान्तरमरणभावे भावात् , नैवमर्थापत्तिर्विपर्ययात् ततस्त्रीभेद इति चेत् ; अत्राह—स्मात्त्रमेव इति । स्यतेर्जातं स्मात्त्रम् । एवकारेण एतत्कथयति—यदि अनुमानोत्थापकोऽथीं द्यान्तरमरणमन्तरेण अनुमानं नोत्थापियतुमलम् , ति अर्थापत्त्रयुत्थापकोऽपि तथैवाऽस्तु । अथ विपक्षे सद्भाववाधकप्रमाणबलादेव अर्थोऽर्थापत्तिमुपजनयति, तथा अनुमानमपि इति निरूपिय- ध्यते । यदि पुनः अर्थापत्तौ द्यान्तरस्याऽसतौ न स्मरणम् , अनुमाने सतोऽपि; अकिञ्चित्वरूरस्य कि स्मरणेन इति समानः तदभार्वः । अथायं निर्वन्धो लिङ्गं द्यान्तमन्तरेण साध्याविनाभावि ज्ञातुं न शक्यते इतिः तथा अर्थापत्त्रस्थापकोऽपर्यर्थः , इति सक्तम— स्मार्त्तमेव इति ।

ननु यदुक्तं स्पृतिः उपमानवदिति न दोषाय अभ्युपगमादिति चेत्; अत्राह**⊸गचि स्मृतिः** १५ इत्यादि ।

# [ गवि स्मृतिः प्रमाणं स्यात् गवयं पञ्चतः कथम् । अन्यत्र तद्विलक्ष्येऽपि प्रयोजनवद्यान्न किम्<sup>र</sup> ॥७॥

उपमावाक्याद् यथा कापि साद्दयप्रतिपत्तिस्तथा कस्यचित् केनचिद् वैलक्षण्यप्रतिपत्तिः अर्थापत्तेः। तदुत्तरप्रत्यक्षात् पूर्वस्मृतिरिवशेषेण प्रमाणमस्तु प्रयोजन[वशात्]
२० प्रसिद्धसाधम्यात्साध्यसाधनम्यानम्
, संज्ञासंज्ञिसम्बन्धप्रतिपत्तिक्च उपमानार्थ इति
कि परिसंख्यानेन ? कृतेन अकृतवीक्षणस्य सर्वस्यैव भवति उपमानम् । नन्वेवमुपमानानुपानयोः अभेदप्रसङ्गः, तथास्तु । उदाहरणसाधमर्थवैधम्याभ्यां सह पृथ्यवा स एव तत्र
साधनम् । अत्रापि उपमानसाधम्यानुमानयोरभेदः स्याद् विशेषादर्शनादिति विपरीतलक्षणप्रज्ञो जडात्मा । ततोऽनुमानमेव, सर्वथा अविनाभावसम्बन्धप्रतिपत्तिमन्तरेण प्रामा२५ ण्यानुपपत्तेः । प्रत्यक्षेऽपि समानः प्रसङ्गः । तथैवानुमानेऽपि । कस्यचित् कथिञ्चत् स्वतः
सिद्धिमन्तरेण उत्तरस्यावृत्तेः चिन्तोपमानवत् । ]

<sup>(</sup>१) अनुमानार्थापस्योः। (२) अर्थापत्तो साधम्यदृष्टाम्ते व्यासिम्रहृणं नावश्यकम् । "अविवासाविता चात्र तदैव परिमृद्धते । न प्रागवगतेत्येवं सत्यप्येषा न कारणम्॥"—मी०इलो० अर्था०इलो० ३०। (३) अर्थापत्तेः। (४) अपि भेदोऽस्तु । "इति तङ्गहिताऽर्थापत्तिः प्रमाणं स्यात्।"—न्यायकुमु० ५० ५१९। (५) कुमारिलप्रभाकरयोः।(६) अनुमानार्थापस्योः। (७) असस्यात्। (८) दृष्टान्ताभावः। (९) साध्याविवाभावितया ज्ञातुं न शक्येत।(१०) तुलना—"उपमानं प्रसिद्धार्थसाधम्यात् साध्यसाधनम् । तद्वैधम्यात् प्रमाणं किं स्यात् संज्ञिप्रतिपादनम् ॥१९॥"—लवी०। म्यायावता० वा०इलो० १४। (११) "प्रसिद्धसाधम्यात् साध्यसाधनमुपमानम"—न्यायसु० १।१।६।

'गोरलाभे गवयेन तत्कार्यं कर्त्तव्यम्' इति [१५३क] श्रुत्वा कश्चित् किन्चद् आटव्यं श्रुन्छित 'कथंभूतो गवयो भवति' १ स तं प्रत्याह—'गौरिव गवयः' इति । स पृष्ठा एवं श्रुत्वा नगरे गामुपलभ्यं पुनः अटवीं पर्यटन्, यद्वा(दा) तर्त्रं गवयमुपलभ्य गां स्मरित तदा सा गिवि गवयसा- हश्यिविशिष्टे स्मृतिः प्रमाणं मीमांसकस्य उपमानाख्यं मानं स्याद् भवेत्, गवयं पश्यतः पुंसः । चेच्छव्दोऽत्र द्रष्टव्यः, कात्वा (काका) वा तद्धों व्याख्यातव्यः । अत्र दृष्णमाह—'कथम्' ५ इत्यादि । कथं केन प्रकारेण न प्रमाणम् अपि तुप्रमाणमेव । अन्यन्न कचित् महिष्यादौ 'स्मृतिः' इति सम्बन्धः । कथंभूते १इत्याह—'तद्' इत्यादि । तस्माद् गवयाद् विसदशरूपेण लक्ष्यते इति तद्धिलक्ष्यः तस्मिन्नपि न केवलं तत्सहशे गिव इति । एतदुक्तं भवति—यथा साहश्यिविशिष्टे [गिवि तद्धिशिष्टे वा] साहश्ये, गोयहणमुपलक्षणम् , स्मृतिः प्रमाणान्तरं तथा वैलक्षण्यविशिष्टे महिष्यादौ तद्धिशिष्टे वा वैलक्षण्ये इति । ननु गोसहशालम्भनादि यथा १० सहशस्मृतेः प्रयोजनं नैवं वैलक्षण्यस्मृतेरिति चेत् ; अत्राह—प्रयोजनवद्यात् इति । वैदिकवद् इतरप्रयोजनभावादिति भावः ।

कारिकां विवृणोति उपमा इत्यादिना । 'गौरिव गवयः' इति वाक्याद् यथा कापि गवि साद्दश्यप्रतिपत्तिः तथा कस्यचित् महिष्यादेः केनचिद् गवादिना वैरुक्षण्यप्रतिपत्तिः । कुतः ? अर्थापत्तेः, यत एवं तत् तस्मान् उत्तरप्रस्यक्षात् गवयप्रत्यक्षात् पूर्वस्य गवादेः स्मृतिः १५ प्रमाणमस्तु अविशेषेण, सदशस्मृतिवद् विसदशस्मृतिरिप प्रमाणं भवतु । कुत एतत् ? इत्याह्- [१६३ख] प्रयोजन इत्यादि ।

नतु यदुक्तम्—'चिन्तोपमानवत्' इति, तत्र साकल्येन [लिङ्ग] लिङ्गिसम्बन्धबुद्धियेदि विन्ततेयस्याः (चिन्ताः तस्याः) साक्षात् परम्परया मनोऽर्थसन्निकर्षादुत्पत्तेर्मानसप्रत्यक्षत्वेन प्रमाणता इति सिद्धसाधनम् । अथवा यदुक्तम्—'प्रमाणान्तरम्' इत्यादिः तद्पि ताहगेवः वैधम्यों- २० पमानत्वादस्य, शेषं मानसमध्यक्षम् इति नैयायिकाद्यः । तान् प्रत्याह—प्रसिद्ध इत्यादि । प्रसिद्धेन गवादिना प्रसिद्धं वा यत् साधम्यं तस्मात् साध्यस्य संज्ञासंज्ञिसम्बन्धज्ञानस्य साधनम् प्रमालप्रमेयाम्यामन्यः कारणकलापः उपपानम् प्रमाणम् । अस्य फलम् अर (आह-) संज्ञा इत्यादि । उपमानार्थ उपमानफलम् इत्येवं 'च' शब्दः पूर्वसमुचये कि परिसंख्यानेन परिगणनेन, न किन्वित् । कि तर्हि भवतु १ इत्याह—कृतेन इत्यादि । कृतेन निश्चितेन [अ]कृतस्य परो- २५ क्षस्य यद् वीक्षणं ज्ञानं तस्य सर्वस्यैव निरवशेषस्यैव भवति उपमानम् , उपमानादपरं परोक्षं प्रमाणं मा भूद् इति मन्यते । एतदुक्तं भवति—यथा विश्वेन्द्रियार्थसिन्निकर्षज्ञज्ञानसाधम्यात्

<sup>(</sup>१) वनवासिनम् । (२) अटन्याम् । (३) प्रमाणान्तरमस्तु । (४) गोसदशस्य यागादौ आलम्भनं कियते इति सदशस्मृतैः वैदिकं प्रयोजनं विद्यते इति भावः । (५) लौकिकजनस्य गोविलक्षणमिह्वादिज्ञानस्यं प्रयोजनमस्यवेति भावः । (६) "तस्य ग्रहणं प्रत्यक्षानुपलम्भसहायान्मानसात् प्रत्यक्षात् । धूमम-ग्निसहचरितमिन्द्रियेणोपलम्य अनग्नेद्ध जलादेव्यावर्तमानमनुपलम्भेन ज्ञात्वा मनसा निश्चिनोति धूमोऽग्निं न व्यभिचरतीति ।" -न्यायकलि० ६० ३ । (७) सिद्धसाधनमेव । (८) प्रमातृप्रमेयाम्यामन्यस्य प्रमाणता भवति ।

साक्षात् परम्परया तत्सन्निकर्षजं विशद्मविशदं वा प्रत्यक्षमुच्यते तथा प्रसिद्धसाधर्म्यात् साध्य-साधनोपमानसाधर्म्यात् कृतेनाकृतज्ञानम् उपमानमस्तु अवान्तरविशेषस्य सर्वत्र भावादिति ।

पर आह-नन्त्रेवम् इत्यादि । ननु इति अक्षमायाम् । एवं सित उपपानाऽनुपानयोः अभेदप्रसङ्गः; भेदश्च तयोठोंके प्रसिद्ध इति मन्यते । [१५४क] 'तथास्तु' इति वदन्तमाचार्यं ५ प्रत्याह—स एव तत्र इत्यादि । तत्र तयोः उपमानाऽनुमानयोर्मध्ये साधनम् अनुमानम् । काभ्याम् १ इत्याह—उदाहरण इत्यादि । उदाहरणं निदर्शनं तेन यत् साधम्यं कृतकत्वादि समानधर्मण सदृशत्वम् वैधम्यं तद्धमाऽभावेन विसर्शत्वं पश्चस्य ताभ्याम् इति । सह इत्यनेन अन्वयव्य-तिरेकवत् पूर्ववच्छेषवत्सामान्यतोऽदृष्टम् इत्यनुमानं दर्शयति पृथावा इत्यनेन केवलान्विय पूर्ववच्छेषवद् इति केवलव्यतिरोकि पूर्ववत्सामान्यतोऽदृष्टम् इति च उपमानलक्षणमुक्तमिति नोच्यते । १० अत्र दूषणमाह आचार्यः— अत्रापि इत्यादिना । न केवलं पूर्व(वं) व्याप्तिज्ञान[स्य] मानसाध्यक्षत्वकरूपने कि चैत्रापि (किन्त्वत्रापि) उपमानसाधम्यीनुमानयोरभेदः स्यात्

\* "प्रसिद्धसाधम्यात् साध्यसाधनम्" [न्यायसू०१।१।६] इत्यस्य \* "उदाहरणसाधम्यात् साध्यसाधनम्" [न्यायस्० १।१।३४] इत्यस्य च विशेषाऽदर्शनात् इति मन्यते । तथा च परैः परमार्थतः तथोर्भेदं कथयति छक्षणं च समानं ब्रुते इति विपरीतलक्षणप्रज्ञो जडात्मा १५ इति । सत्यं निदर्शनमात्रमेतत् तेन वैधम्योंभयोपमानानुमानयोरभेदः स्यादिति च द्रष्टृञ्यम् ।

एवं स्वयम् आचार्येण नैयायिके निरस्ते सौगताः प्राहुः-ततोऽनुमानमेव इत्यादि । अस्यायमर्थः-यस्मात् कृतेन अकृतवीक्षणं 'सर्वेम्' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः ।

अत्राह परं :-प्रसिद्धसाधर्म्याद्दन्यतो वा साध्या [१५४ख] विनाभाविनः साध्यसाधनमनुमान्तमस्तु परं तु उपमानादिकं स्यादिति चेत् ; अत्राह सौगतः -सर्वथा इत्यादि । सर्वेण प्रसिद्धसाधर्म्य-२० प्रकारेण अन्येन वा सर्वथा अतिनाभावसम्बन्धप्रतिपत्तेः विना तमन्तरेण प्रामाण्यानुपपत्तेः अनुमानमेव अस्तु इति सम्बन्धः । एतदुक्तं भवति --यदि प्रसिद्धसाधर्म्यस्य अन्यस्य वा अविनाभावसम्बन्धप्रतिपत्तिरित ; सिद्धमस्तस्मीहितम् । अन्यथा ततो जायमानं न किश्चित्प्र-माणम् अतिप्रसङ्गादिति । ननु यथा प्रत्यक्षस्य अविनाभावसम्बन्धप्रतिपत्तेविना प्रामाण्यं तथा उपमानादेः स्यादिति चेत् ; अत्राह -प्रत्यक्षेऽपि इत्यादि । न केवलमन्यत्रं अपि तु प्रत्यक्षेऽपि २५ समानः सद्यः प्रसङ्गः प्रसङ्गः प्रसक्तः 'अविनाभाव' इत्यादिकस्य । "तदिपि हि वस्तुप्रतिबन्धात् तत्र प्रमाणं नान्यथा ।

अन्नाह चार्बाकः-अनुमाने तर्हि अविनाभावसम्बन्धप्रतिपत्तेरभावात् प्रामाण्यं न स्वादिति; तत्राह-तथैव इत्यादि । तथा तेन प्रत्यक्षप्रकारेण अनुमानेऽपि न केवलम् अन्यत्र समानः प्रसङ्गः इति पद्घटना । अस्ति च तत्रापि सां इति मन्यते । तदुक्तम्-

<sup>(</sup>१) ज्ञानम्। (२) न हि किञ्चिदवान्तरिवशेषमात्रेण प्रमाणान्तरस्वं भवति। (३) "तस्तृतंकं त्रिषिधमनुमानं पूर्ववच्छेषवस्सामान्यतो दृष्टं चेति" (सृ० १।१।५) "त्रिविधमिति अन्वयी व्यतिरेकी अन्वयस्यतिरेकी चेति।" न्यायवा० पृ० ४६। (४) नैयायिकादिः। (५) नैयायिकः। (६) अविनाभावप्रहणं बिना यत् ज्ञानं सादृश्याद् भवति तद् भवतु उपमानमित्यभिष्रायः। (७) उपमानादावेव। (८) प्रत्यक्षमपि। (९) प्रत्यक्षेऽपि। (१०) अर्थाविनाभावप्रतिपत्तिः।

%''अर्थस्यासंभवेऽभावात् प्रत्यक्षेऽपि प्रमाणता ।
प्रतिबद्धस्वभावस्य तद्धेतुत्वे समं द्वयम्' ॥'' इति' ।

एवं स्वमतं व्यवस्थाप्य सौगताः कदाचिदेवं त्रूयुः—अस्माकं कथं चिनो ('चिन्तो) पमान-वद्' इति । तत्राह आचार्यः—कस्यचिद् इत्यादि । कस्यचित् ध्मादेः कथिन्वत् केनापि प्रका-रेण स्वतः [न]साधनान्तरेण झानापेक्षामन्तरेण सिद्धिः [१५५क]निर्णीतिः [ता]मन्तरेण उत्तरस्य ५ अध्यक्षद् (वत्) अनुमानस्याऽश्वतोः चिन्तोपमानवत् इति । अत्रायमभिप्रायः—अस्याः सिद्धेः सद्भावे ततः अनुमानमेव अस्तु इत्ययुक्तं प्रत्याख्या [नम् ] ।

[प्रत्यक्षा]नुमानयोरन्यतरत्र तँदन्तर्भावात् न दोष इति चेत्; अन्नाह-भूता इत्यादि ।

[ भूता भव्याः सर्वे सन्तो भावाः क्षणक्षयाः । इति व्यातौ प्रमाणं ते न प्रत्यक्षं न लैङ्गिकम् ॥८॥

परोक्षस्य सम्बन्धात्तद्विनाभाविनोऽन्यतः सिद्धिरनुमानमेवेतिः अत्र सम्बन्धो नैव प्रत्यक्षो भवितुमईति यतोऽनुमानच्यवस्था स्यात् । न हि कस्यचित् साकल्येन व्याप्तिज्ञानं कचित् कदाचित् प्रत्यक्षं सिन्निहितविषयवलोत्पत्तरिवचारकत्वात् । यदि तद्धलोत्पन्नं विकल्पञ्चानं न भवेत् अनुमानं च न स्यात् । अनिधगतिलङ्गलिङ्गिस्वलक्षणाध्यवसायेऽपि यदि न प्रमाणान्तरं प्रत्यक्षमपि न स्यात् । तत्प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् अविकल्पित [सांवृता- १५ भ्याम्] नार्थाधिगतिर्नाम। समारोषच्यवच्छेदस्याप्यभावात् । यत् सत् तत्सर्वं क्षणिकमेवेति प्रत्यक्षसिद्धौ शब्दक्षणिकत्वमेव किमजुमेयम् १]

भावाः सन्तः पदार्थाः सर्वे निरवशेषाः। केते १ इत्याह—भूता इत्यादि । क्षणि(ण)क्षया इत्येवं व्याप्ती व्याप्तिविषये प्रमाणं ते सौगतस्य न प्रत्यक्षं न लैक्किम्
नातुमानम् । तैद्भावाभ्युपगमान्नायं दोष इत्येके । तेषां व्याप्तेरप्रहे नातुमानं नाम, इत्ययुक्तमि- २०
दम् — अः "प्रत्यक्षमनुमानं चेति द्वे एव प्रमाणे ।'' इति । व्यवहारेण तद्भिधानाददोष इति
चेत्; व्यवहारेण तत् न परमार्थतः [इति] कुतोऽवसेयम् १विचारादिति न युक्तम्; अर्स्यं अप्रमाणत्वे नौतस्तद्वसेयम् अतिप्रसङ्गात् । प्रमाणत्वमपि नाध्यक्षत्वेन [अनभ्युपगमात् ] विरोधाच ।
नातुमानत्वेनः अनभ्युपगमात् । तन्न विचारात् तद्वसेयम् । प्रत्यक्षादितिः, नः एवंचादिनः स्वसंवेदनप्रत्यक्षादन्यस्य असंभवात् । न च तत् स्वरूपदन्यत्र वृत्तिमत् इति कृतस्ततः 'अन्यत् २५
प्रत्यक्षम् अनुमानं च व्यवहारेण' इति प्रतिपत्तिः १ निह नील्ज्ञानं पीतादिकम् इदंतया नेदंतया
वा व्यवस्थापयितुमलम् , ज्ञानान्तरकल्पनावैफल्यप्राप्तेः । अथ अन्यत् प्रत्यक्षादिकम् असत् ;

<sup>(</sup>१) प्रत्यक्षमनुमानञ्च । (२) "अत एवाह-अर्थस्यासंभवे ""-प्र० वार्तिकाळ० ३।११७। तरवसं• प॰ ए॰ ७७५। आसप० ए॰ १७३। न्यायवि० वि० प्र॰ ए॰ २०। सन्मति॰ टी॰ ए॰ ५५५। न्यायविता॰ वा॰ वृ॰ पृ॰ ८६। "धर्मकीर्तिरप्येतदाह" प्रमाणमी॰ ए॰ ८। (३) चिन्तायाः तर्कस्य अन्तरभावात्। (४) व्याप्तिज्ञान । (५) "द्विविधं सम्यग्ज्ञानम्। प्रत्यक्षमनुमानं च"-न्यायि ११२,३। प्र॰ वा॰ २।१। "प्रत्यक्षानुमानभेदेन द्विविधमेच प्रमाणं प्रतिपत्तन्यम्"-प्र॰ वार्तिकाळ॰ २।१। (६) विचारत्य । (५) निर्वारत्य । (४) निर्वारत्य । (४) निर्वारत्य । (४) निर्वारत्यक्षम्।

असतश्च सत्त्वेन अन्यर्था वा कल्पनं नान्यतो व्यवहारात् इति चेत् ; कुतस्तदसत्त्वसिद्धिः ? 'अनुपल्लम्भात्' इत्यनुत्तरम् ; स्वयमेव अतः परेण अनुमान्गव्यवस्थानात् [१५५ख] अं 'प्रतिषेधाः क्रस्यचित्'' इति वचनादिति । अस्य व्यवहारेण प्रामाण्ये कुतः अन्तः परमार्थतोऽन्याभाव-सिद्धिः यतः स्वसंवेदनाष्यक्षाद्वैतमेव इति युक्तम् । नाष्यत एव तदभावः सिष्यतिः तत्र अस्य ५ अव्यापारात् , इतरथा सुखादीनां परस्परमनुल्लमात् सर्वाभावः स्यात् ।

एतेन <sup>"</sup>यदुक्तं प्र ज्ञा क रे ण-**\*''प्रतिभासाद्वैतादन्यस्य अभावात् कथम्रुच्यते भूता** इत्यादि'' इति ; तन्निरस्तम् । 'अस्याः' प्रहणम् उपलक्षणम् , तेन अन्यस्यामपि, तन्न तस्य प्रमाणम् इत्यनुमानोच्छेदः ।

कारिकार्थं दर्शयितुमाह-परोक्षस्य इत्यादि । परोक्षस्य इन्द्रियविषयस्य सम्यन्धात् १० तद्विनाभाविनोऽन्यतः ततोऽन्यस्मात् सिद्धिः अनुमानमेत्र न श्रमाणान्तरम् । इति शब्दः परपक्षसमाप्तौ । सूरिः आह्-अत्र इत्यादि । अत्र परपक्षे संबन्धो लिङ्गलिङ्गिनोः अविनाभावो नैव प्रत्यक्षो भवितुमहिति यतो यस्मात् तत्प्रत्यक्षभवनार्हत्वात् अनुमानव्यवस्था स्यात् । यत इति वा आक्षेपे, नैव स्यात् । एतदुक्तं भवति-\*"उपलम्भः सत्ता"[प्र०वार्तिकाल० ३।५४] ् इति वचनात् प्रत्यक्षभवनार्द्रत्वाभावेन सर्वंचस्तद्भावे (सर्ववस्त्वभावे) नातुमानं कारणाभावे १५ कार्यानुत्पत्तेरिति । एतदेव दर्शयन्नाह-नहि इत्यादि । हि यस्मात् न कस्यचित् सौगतस्य नैयायिकादेवी साकल्येन सामस्त्येन व्याप्तिज्ञानं लिङ्गलिङ्गिसम्बन्धमहणं प्रत्यक्षं कचिद् व्यवहारे परमार्थे वा देशे वा कदाचित् संसारिदशायां योगिदशायां वा काले वा भवितु-मर्हति । ततो निराकृतमेतन्-\*"यस्य यावता (ती) देशमात्रा" [१५६क] प्रि व्वार्तिकाल० ३।६१] इति । केनचिद् धर्मेण न ताबहैंशसेन ; <sup>ह</sup>तत्र तद्भावात् , तथा अव्यवहारात् । an तथापि तत्र तरङ्गीकरणे न किञ्चिदविशदं ज्ञानं भवेत् । नापि चक्षुराद्यक्षप्रभवत्वेन ; तत्र तद्व्यापारात् , अन्यथा प्रत्यक्षसंख्यानियमव्याघातः । अभ्यासजत्वेनेति चेत् ; अत्रेदं चिन्त्यते-विकल्पमात्रं वा अभ्यासपरिकरगोचरीकृतं तत् स्यात् , अनुमानं वा ? प्रथमविकल्पे न तत्प्रमाणम् , कामाद्युपप्छतदृष्टिवत् । द्वितीये व्याप्तिज्ञानादनुकृतान्वयव्यतिरेकं कारणम् \*''नाऽकारणं विषयः'' °इत्यस्य \*''प्रमाणतोऽर्थप्रतिपत्त्या प्रवृत्तिसामथ्यीद् अर्थवतः

(१) असरवेन वा। (२) बौद्धेन। (३) "धर्मकीर्तिरप्येतदाह-प्रमाणेतरसामान्यस्थितेरन्यिधयो गतेः। प्रमाणान्तरसामान्यस्थिते स्थिति।"'-प्रश्नी० ए० ८। प्रमेयरसमा० २।१। "तथा चौक्तं तथागतैः-प्रमाणान्तरसामान्यस्थिते "''-सर्वंद० सं० ए० १९। (४) "तस्मात् संवेदनमेव केवलमद्भैत-मप्रस्थाभावादिति स्थितम्।" (पृ० २९०) "नाद्भैतादपरं तश्वमस्ति"-प्र० वार्तिकाल० ए० ३०। (५) "उपलम्भः ससेति व्यवस्था"-प्र० वार्तिकाल०। (६) व्याप्तिन्नाने। (७) उद्धतमिदम्-अनेकान्तजय० पृ० २००। धर्मसं० पृ० १७६। बोधिचर्या० प० पृ० ३९८। तश्वार्यक्लो० पृ० २९९। आसप० पृ० १६८। प्रमेयक० पृ० १५५। बोधिचर्या० प० पृ० १९०। स्था० र० पृ० ७६९। न्यायवि० वि० प्र० १९०। स्था० मं०पृ० २०६। "नाहेतुर्विपयः"-प्र० वार्तिकाल० ३।४०६। "नाहेतुर्विपयः"-प्र० वार्तिकाल० ३।४०६। "स द्याकारणं प्रतीतिविषयः"-हेतुबि० टी० पृ० ५०। "नानजुकृतान्वयव्यतिरेकं कारणं नाकारणं विषयः"-न्यायकुमु० पृ० ६४०। सन्मति० टी० पृ० ५९०। प० मी० पृ० ३४। पद्द० वृ० वृ० पृ० ३७।

प्रमाणम्'' [न्यायमा० ए० १] \*''अर्थसहकारिच्यवसायादिविशेषणज्ञानकं प्रमातृप्रमेयास्याभर्थान्तरं प्रमाणम्'' इत्यस्य च वचतात् स्वविधयकार्येण तेन भवितव्यम् , इति न स्वसमानसमयमुवो प्रहणम् तस्य 'तदकारणत्वात् । यद्य कारणं तदिप तहेशादिसिन्निहितमेव न सर्वे
विवक्षितम् , अन्यथा स्वान्यकार्यदेशादौ तेन तत्कर्त्तव्यमिति निरूपिष्व्यते अनन्तरमेव । ततः
स्क्तम्—[सन्निहितेत्याित् ] सन्निहितः तत्कालानन्तरकालो यो विषयः तस्य वलेन उत्पत्तेः ५
कारणात् प्रत्यक्षस्य, तज्ञानं (तज्ज्ञानं) न प्रत्यक्षं भवितुमहितीित । हेत्वन्तरमाह—अविचारकत्वात्
इति । अविकल्पकत्वाऽस्वप्रहणात्मकत्वाभ्यां सिन्निहितस्याि विषयस्य अव्यवस्थापकत्वात् तैन्न
तैद् भवितुमहितीित । तद्वश्वाप्तिज्ञानं तिर्हि अनुमानं स्यादिति चेतः अत्राह—तद्वलाद् इत्यादि । न
केवलं तज्ज्ञानं प्रत्यक्षं न भवितु [१५६ख]महिती त्कं (त्थम्) किन्त्वनुमानं चतदिष न स्यात्।
यदि चेद् विकल्पज्ञानमूक (मृह्) ज्ञानं न भवेत् । कथम्भूतम् १ तद्वलोत्पन्नं प्रत्यक्ष-१०
सामध्यात्यन्तम् \*''ऊहो मातिनिवन्धनः'' इति वचनात् । अस्ति तत् , केवलं प्रमाणं न भवित,
प्रमाणमि लिगिक (लैक्निक)मेव इति चेतः अत्राह—अनिधिगत इत्यादि । अनिधिगतं प्रत्यक्षादिना अविषयीकृतं लिङ्गलिङ्गिस्वलक्षणं यत् तस्याध्यवसायेऽपि न केवलम् अनध्यवसाये
यदि न प्रमाणान्तरम् । तथाहि—यदि न प्रमाणं प्रत्यक्षमित न स्यात् तस्याि तल्लक्षणान्तराभावात् । यदि न तदन्तरं किन्तु अनुमानमेनमेव, अनुमानं न स्यात् अनवस्थानादिति मन्यते । १५

ननु माभृद् अनुमानं तथापि न सौगतस्य काचित् क्षतिः स्वयं तदभावोपगमात्। तस्वाभ्युपगतस्य प्रतिमासाद्वैतस्य प्रत्यक्षतः सिद्धिरिति चेत् ; अत्राह्—तत्प्रत्यक्ष इत्यादि । ते च ते
सौगतकित्पते परमार्थसंदृतिरूपे प्रत्यक्षम (क्षा) नुमाने च ताभ्याम् , कथम्भूताभ्याम् १ इत्याह्—
अविकित्पित इत्यादि । सुगमम् । नार्थाधिमतिनीम व्यवहारे अर्थस्य व्यप्तिरुक्षणस्य परमार्थे
तैदद्वैतरुक्षणस्य अधिगतिनी, प्रत्यक्षस्य सकरुविकरुपविकरुस्य पर्रं प्रति असिद्धेः, अनुमानस्य २०
च "सांवृतस्य तस्वाऽसाधकत्वादिति मन्यते ।

नतु यदुक्तम्-'र्माऽतुमा'-अनुमानेन नार्थाधिगतिः नाम इतिः तत्सिद्धसाधनम्ः तेने तद्धिगतेरनभ्युपगमान् । समारोपन्यवच्छेदकरणात् "तत् प्रमाणमिष्यत [१५७क] इति चेतः । अत्राह-समारोप इत्यादि । न केवलम् अर्थाधिगतेः अपि तु "तद्वचवच्छेदस्याप्यभावात् । अर्थाधिगतिमन्तरेण स्वापादिवत् तद्वचवच्छेदासंभवादिति मन्यते । २५

यस्तु मन्यते प्रज्ञाकर गुप्तः - अ ''योगिज्ञानं व्याप्तिज्ञानम्'' इति वे प्रत्याह -

<sup>(</sup>१) समसमयभाविनोः कार्यकारणभावाभावात् । (१) ज्याप्तिझानम् । (१) प्रत्यक्षम् । (४) व्याप्तिझानम् । (५) प्रतिभासाद्वैतस्वरूपस्य । (६) जैनादिकम् । (७) विकल्परूपस्य । (८) मा अनुमा प्रमाणम् इत्यर्थः । (९) अनुमानेन । (१०) अनुमानम् । "यदा पुनरनुमानेन समारोपव्यवच्छेदः कृतो न भवतीति तद्रथंमन्यत् प्रवर्तते ।"-प्र० वा० स्व० ५० १२५ । "समारोपविवेकेऽस्य प्रवृत्तिरिति गम्यते ।"-प्र० वा० ३१४८ । (१९) समारोपविवेकेऽस्य प्रवृत्तिरिति गम्यते ।"-प्रवा० ३१४८ । (१९) समारोपव्यवच्छेदस्य । (१२) तुक्रना-"अन्ये तु व्याप्तिप्रहणकाले प्रतिपत्तुर्योगिन इवाशेषविषयं परिज्ञानमस्तीति बुवते ।"-प्रशा० व्यो० ५० ५७० । "योगिप्रत्यक्षतो व्याप्तिसिद्धिरित्यि हुर्बरम्"-त० इस्रो० ५० १७९ । न्यायकुमु० ५० ४३२ । प्रमेयक० ५० ३५९ ।

www.jainelibrary.org

१५

यत्सत् इत्यादि । यत् सत् अर्थकियाकारि तत्सर्व क्षणिकमेव नित्यं न भवति इत्येवं प्रत्यक्ष-सिद्धौ शब्दश्वणिकत्वमेव किमनुमेयं किन्तु सर्वम् अनुमेयं स्यात् इति न किञ्चित् प्रत्यक्ष-प्रमाणप्रमेयं भवेत् । अथ सुखादि-नीलादि तैत्प्रमेयिमध्यते, तथा क्षणिकत्वमपि अस्तु तद्विशेषा-दिति न किञ्चिदनुमेयम् । न च योगिज्ञानिवषयीकृते समारोप्येभ्यासदशाचद्यतः (रोपोऽनभ्या-५ सदशा च, यतः) तद्वश्ववच्छेदकरणादनुमेयं स्थान् , समारोपे वा न प्रत्यक्षतः तद्व्याप्तिसिद्धिः । न वा निश्चितलिङ्गवत् सौ अनुमानकरणिमिति मन्यते ।

एतेन सैन्यन्धसम्बन्धजं मानसमध्यक्षं चिन्तितम् ।

एवं तावत् सामान्येन परस्य साकल्येन व्याप्तिप्रहणे (णम) संभवीति प्रतिपाद्यं (द्य)
यदुक्तम् अर्च टे न-\* ''सर्वस्य क्षणिकत्वेन साकल्यव्याप्तिग्रहणं नाध्यक्षतः, अपि तु
१० अक्षणिकात् सर्वतः सत्त्वं व्यावर्त्तमानं तीराँदिर्शिशकुनिन्यायेन गत्यन्तराऽभावात् क्षणिके
व्यवस्थिति कुर्वत् तेन व्याप्तिपिति निश्चीयते, ततः तद्व्यावृत्तिश्च तद्व्यापिकाया अर्थकिया[याः] व्यावृत्तेः, अस्याश्च व्यापकयोः क्रमयौगपद्ययोः ।'' इति । तत्राह-सत्ताम्
इत्यादि ।

# [ सत्तां सर्वतोऽक्षणिकात् स्वनिवृत्तौ निवर्तयेत् । व्याप्यामर्थकियां चेत्सा क्षणिके केन सिध्यति ॥९॥

क्रमाक्रमयोः व्यापकयोरन्यतरेण क्षणिके अर्थिक्रयायाः प्रत्यक्षप्रवृत्तिरेव विषक्षे वाधकप्रमाणवृत्तिः । सा पुनः क्षणक्षयानुपलक्षणात् कथं प्रत्यक्षा ? प्रत्यक्षापि कथं तत्स-म्विनिनी। जातेः "क्षयंप्रत्यक्षा। क्षणिकस्यार्थिक्रयासिद्धिमन्तरेण सत्ता व्यावर्तमाना कथ-श्चित्क्षणिके सत्तां साधयेत् विपक्षानित्वायनात् । तद्यं क्षणिके अर्थिकियामेव कुतिश्चित् साधियितुमर्हिति अन्यथा विपक्षव्यावृत्त्यसिद्धेः। कारणस्य क्षणिकस्य सत्तैवार्थिकया प्रत्यक्षेति चेत् ; तथाऽक्षणिकस्य अविशेषात् , प्रतीतिवन्त्वविश्वेषः इतरत्रापि । कार्योत्वित्तः "अन्य-त्रापि समानम् । कारणाच्चेत् ; किं केन व्याप्तम् ? ततः स्वभावानुपलिब्धिरेव विपक्षे वाधकं प्रमाणम् । सा पुनः क्षणिकोपलिव्धरसिद्धैव विप्रतिपत्तेः अन्यथा साधनवैयर्थ्यात् । ]

<sup>(1)</sup> प्रत्यक्षप्रमेयस् । (२) व्यक्तिः । (३) मनःसंयुक्तेन आत्मना सम्बद्धाः सर्वेऽर्थाः । (४) "नैव प्रत्यक्षतः कार्यविरहाद्वा सर्वेशक्तिविरहोऽश्वणिकत्वे उच्यते किन्तु तद्व्यापकविरहात् । तथाहि—क्रमयौगप्धाम्यो कार्यक्रिया व्यासाः कार्यक्रियाशक्तिः भावात् । ततः कार्यक्रियाशक्तिः व्यापकानुपळिध-वृक्तेस्तद्व्यासायाः कार्यक्रियाशक्तेरिष निवृक्तिरिति सर्वशक्तिः विरह्णश्चणमसस्वमक्षणिकत्वे व्यापकानुपळिध-राकर्षति विरुद्धयोरेकत्रायोगात् । ततो निवृक्तं सस्वं श्वणिकेष्वेवावितष्ठमानं तदात्मतामनुभवतीति यत् सत्तत् श्वणिकमेव इत्यन्वयव्यतिरेकस्त्रवाया व्याप्तेः सिद्धिः निश्चयो भवति ।''-हेसुबि० टी० ए० १४६ । (५) "यथा किल वहनारूदैवंणिग्धिः शक्किमुंच्यते अपि नाम तीरं द्रश्च्यतीति । स यदा सर्वतः पर्यटंस्तीरं नासादयति तदा वहनमेवाग्व्यति तद्दितदिण दृष्टव्यम् । यतश्चावश्चराश्चुपगमनीयोऽयं पक्षः तस्मान्न किल्विद्वया अविद्यामामप्रतिष्ठानया दिशः प्रतिपत्त्या प्रयोजनम् ।''-हेनुबि० टी० ए० १९३ ।

सर्वतः कुदस्यात् (कृटस्थात्) कालान्तरस्थायिनश्च यदि वा दृश्याभिमताद् [१५७ख] अन्यतश्च अक्षणिकात् चेत् सत्तां निवर्त्तयेत् । कथम्भूताम् ? व्याप्यां 'स्वव्याप्याम्' इत्यवगन्तव्यम्, यथा 'मातरि वर्त्तितव्यम्' इत्यत्र 'स्वस्याम्' इति । का ? इत्यत्राह—अर्थिकिया इति । किस्मिन् सति ? इत्याह—स्विनृष्ट्ती इति । तत्र दृषणम् सा अर्थिकिया स्वाहिमेत (स्वाभिमत) क्षणिके वस्तुनि । केन प्रमाणेन प्रकारेण वा सिध्यति, न केनचित् । एतदुक्तं ५ भवति—अक्षणिके व्यापकयोः क्रमाऽक्रमयोरनुपलम्भः क्षणिकेऽपि इति तत्रापि तैद्मावो न वा कचिदिति ।

कारिकां विवृण्यन्नाह् – क्रम इत्यादि । ऋगाक्रमयोर्मध्ये । कथंभूतयोः १ व्यापक्रयोः 'अर्धक्रिया' इति सम्बन्धः । अन्यतुरेण क्रमेण अक्रमेण वा क्षणिके निरन्वयनस्वरे वस्तुनि या अर्थक्रिया तस्याः प्रत्यक्षप्रवृत्तिः अध्यक्षोत्पत्तिरवा (रेव) विपक्षे अक्षणिके । यदा हि १० 'शब्दः क्षणिकः सत्त्वात' साध्यते तदा अन्यैः सर्वः क्षणिकः सपक्षो भवति अक्षणिको विपक्ष इति बाधकप्रमाणवृत्तिः 'अर्थक्रियायाः' इति गतेन सम्बन्धः । अन्वयप्रतिपत्तिरेव व्यतिरेक-प्रतिपत्तिः; कथमन्यथा %''निश्चितान्वयवचनादेव सामर्थ्याद् व्यतिरेकगतेः तैद्वचनं निग्रह-स्थानम्" उक्तँ (इत्युक्तं) शोभेत ? सात्मके च कचित् प्राणादेरदर्शनेऽपि कुतश्चित् निरात्मका-त्रिवृत्तिः स्यादिति मन्यते । तथाभ्युपगच्छतो दोषमाह-सा इत्यादि । सा अर्थक्रिया । पुनः इति १५ वितर्के क्षणक्षयानुपलक्षणात् कथं केन प्रकारेण प्रत्यक्षा ? तस्या अपि क्षणिकैकान्ते क्षणिक-त्वेन अनुपळक्षणादिति मन्यते । [१५८क] प्रत्यक्षाजि कथं तत्सम्बन्धिनी क्षणक्षयसम्ब-न्धिनी सिध्येत् । दृष्टान्तम् आह्-जातेः इत्यादिकम् । कथं केन प्रकारेण प्रत्यक्षा । सुरामम् । मा सिधत् तत्सम्बन्धिनी साँ; को दोष इति चेत् ? अत्राह-श्वणिकस्य इत्यादि । श्वणिकस्य अर्थिक्रियायाः या सिद्धिः निर्णीतिः तामन्तरेण क्षणिकात सत्ता अर्थिकिया व्यावर्त्तमाना २० कथिन्चत्क्षणिके सत्ताम् अर्थिकियां साध्येत् । क्रुत एतत् ? इत्यत्राह-विपक्षानितशायनात् । उपसंहारमाह-तद् इत्यादि । यत एवं तस्माद् अयं सौगतः क्षणिके अर्थकियामेव कुतश्चित् प्रमाणात् साधयितुम् अर्हति, अन्यथा तत्र तत्साधनाभावप्रकारेण विपक्षव्यावृत्तेरसिद्धिः (द्धे:) विप[क्षाद] क्षणिकाद अर्थकियायाः या व्यावृत्तिः तस्या असिद्धेः इति । 'र्का' इति योगविभागात् का-सः तात्परः तपरः इति यथा । अपर आह-कारणस्य । कथम्भूतस्य १ २५ क्षणिकस्य सत्तैव स्वरूपसत्त्वमेव अर्थिक्रिया, तदुक्तम् -\* "भूतिर्ये(ये)पां क्रिया सैव" । कथं-भूता सा ? इत्याह-प्रत्यक्षा इति एवं चेद् यदि । पराभिप्रायस्चकः चेत् शब्दः । उत्तरमाह

<sup>(</sup>१) अर्थिक्रयाया अभावः। (२) प्रदीपादिः। (३) व्यतिरेक्वचनम्। (४) "अन्वयव्यतिरेक-वचनयोवां साधम्यंवति वैधम्यंवति च साधनप्रयोग एकस्यैवाभिधानेन सिद्धेभावात् द्वितीयस्यासामध्यं-मिति तस्याप्यसाधनाङ्गस्याभिधानं निप्रहस्थानं व्यथांभिधानादेव।"-वादन्या० ए० ६५। (५) अतीन्द्रि-यव्वात्। (६) क्षणक्षयसम्बन्धिनी। (७) अर्थिकया। (८) का' इति पञ्चमीविभक्तेः संज्ञा। (९) पञ्चमीविष्ठस्थसमासः। (६०) "क्षणिकाः सर्वसंस्काराः अस्थिराणां कृतः क्रिया ? भूतिर्थेषां क्रिया सेव कारकं सेव चोच्यते॥"-बोधिचर्या० ए० ३७६। सथ्यमकवृ० ए० १९६ दि० १। ब्र० भा० ए० ५३९। रत्नाकराव० ए० २९। स्या० म० इलो० १६।

आचार्यः -तथा तेन प्रकारेण अक्षिशिकस्य कारणस्य सत्तैव अर्थक्रिया प्रत्यक्षा इति स तर्तैः साध्यो व्यावर्त्तते इति मन्यते ।

अनन्ने (नन्वे)कस्य कालत्रयानुयायित्वम् अक्षणिकसत्त्वम् , न च तत्रे प्रत्यक्षतः प्रत्येतुं शक्यं तत्र तदसामध्यात्, [१५८ख] तस्य पूर्वापरकोटिविच्छित्रत्त्वं क्षणिकसत्त्वम् , तत्रै तर्तः ५ प्रत्येतुं शक्यं ततोऽस्याभावात् कथमुक्तमिति चेत् १ अत्राह—अविश्लेषात् अस्य विश्लेषस्याभावा-दिति । यथैव हि एकस्य कालत्रयानुयायिसत्त्वं द्रष्टुमशक्यं तथा बाह्यस्येतरस्य वा परमाणोः क्षणमात्रसत्त्वम् । करूपनया तु तदुभयं शक्यमिति मन्यते ।

ननु न परमाणोः पूर्वापरयत्ता (योरसत्ता) क्षणिकत्वमुच्यते, अपि तु हृइयस्य स्थृत्रस्यं, ततोऽयं विशेष इति चेत्; अत्राह-प्रतीतीत्यादि । अत्रायमभिप्रायः-अस्मिन् पक्षे यथा युगपदे १० कस्य स्थृत्रस्य एकानेकात्मकत्वं तथा क्रमेणापि इति, क्षणक्ष्यपक्षे प्रतीतिवा(यत्त्व)लक्षणो विशेषः अक्षणिकपक्षाद् भेदः इतरथा (रत्नापि अ) क्षणिकपक्षे प्रतीत्यनुष्वहणलक्षणोऽन्य एक्षा ततान्यथा (णोऽप्यस्त्येव, ततोऽन्यथा) चिन्तितम् अन्यथा परस्य कार्यं प्रवृत्तम् ।

इतर आह-कार्योत्पत्तिः इत्यादि । अत्र दूपणम्-अन्यशापि (त्रापि) अक्षणिकेऽपि समानम् । 'तदुत्पत्तिः सा स्थात्' इति परमतमाशङ्कते-कार[णात ] इत्यादि । चेतु शब्दः परा-१५ भिप्रायद्योतकः । नन्वेतद् आशङ्कितं परिहृतं च 'कारणस्य क्षणिकस्य' इत्यादिनाः, सत्यम् ; तथापि दृषणान्तरप्रतिपादनार्थं तत्पुनः आशब्स्यते, तदेवाह-किं तेन (केन) इत्यादि । किं सत्त्वं नानार्थं (केन नाम अर्थं) क्रियालक्षणेन व्यापकेन व्याप्तम् ? न केनचिदिति। एव (वं) मन्यते-यदा सत्तैव अर्थिकया; तथाऽभेदान्न तयोः कल्पितोऽपि व्याप्यव्यापकभावः । नहि तँदेव ते । तथा सति यद् दूषणं तदाह-तत् इत्यादि। तत् [१५९क] उक्तन्यायात् स्वभावस्य सत्तास्वरूपस्य २० अनुपल्रिक्षेरेव उक्ता न व्यापकाऽनुपल्रविधः विपक्षे सत्ताबाधकं प्रमाणम् इति एवकारार्थः । अनेन अनुपछिथविशेषापरिज्ञानम् अ र्च ट स्य दर्शयति । सैवास्तु को दोषः इति चेत् : अत्राह्-सा पुनः इत्यादि । सा परेण उच्यमाना पुनः इति वितर्के क्षणिकोपरुब्धिः क्षणिकसत्ता विषये <sup>90</sup> विषयिशब्दोपचारादेवमुच्यते । अथवा 'उपलभ्यते इति उपलब्धिः' इति व्युत्पत्तेः । असिद्धैव अज्ञातैव । कुत एतत् १ इत्यत्राह्-विम्नतिपत्ते : विरुद्धा असृणिकस्य प्रतिपत्तिः विम्नतिपत्तिः तस्याः । २५ अनेन "तदभावसाधने विरुद्धोपल्लिंध दर्शयति । प्रतिपत्त्यभावाद्वा विप्रतिपत्तेः । अनेन स्वभावा-नुपलन्धः । अस्यानभ्युपगमे दूषणमाह-अन्यथा अन्येन विप्रतिपत्त्यभावप्रकारेण साधनस्य क्षणिकत्वातुमानस्य वैयर्थ्यातु सा अधिद्धैव इति । समारोपव्यवच्छेदोऽपि प्रथमं चिन्तितः । इदमत्र तात्पर्यम्—अनुपल्धिस्रक्षणप्राप्तायाः सत्तायाः न तावत् स्वभावानुपल्धिः विपक्षेऽभाव-साधनं स्वयमनभ्युपरामात् । नाप्युपछव्धिछक्षणप्राप्तायाः; नित्यवत् क्षणिकेऽपि <sup>33</sup>तदद्र्शने गत्यन्त-

<sup>(</sup>१) अक्षणिकात । (२) कालज्ञयानुयायित्वम् । (३) क्षणिकत्वम् । (४) प्रत्यक्षात् । (५) नित्यस्य । (६) अपि द्रष्टुमशक्यमिति सम्बन्धः । (७) अभावः । (८) सत्त्वमेव । (९) व्याप्यं व्यापकं च । (१०) उपलब्धिहिं ज्ञानारिमका विषयिणी तस्याः विषयभृतायां सत्तायामुपचारः क्रियते । (११) अक्षणिकाभाव । (१२) अर्थकियाऽद्शंने ।

Ų

राभावेन तदुपलव्धिलक्षणप्राप्तताऽसिद्धोरिति । तन्न प्रत्यक्षतः क्षणिकेऽर्थकियासिद्धिः । अत एव नानुमानतोऽपिः, तैत्पूर्वकत्वादस्येति मन्यते ।

नतु यदुक्तम्-'अन्यत्रापि समानम्' इतिः न समानम् ; अक्षणिकात् क्रमाऽक्रमाभ्यां कार्योत्पत्तेः [विरोधात् ; तत्परिहरन्नाह-पूर्वमित्यादि] ।

#### [पूर्वं नइवराच्छक्तात्कार्यं किन्नाविनइवरात् । कार्योत्पत्तिर्विरुध्येत न वै कारणसत्त्वा<sup>र</sup> ॥१०॥

यस्पिन् सत्येव यद्भावः तत्कार्यमितरत् कारणमिति क्षणिकत्वेन संभवत्येव सहीत्पत्तिप्रसङ्गात् कृतः सन्तानवृत्तिः ? ततः प्राक् तत्करणसामध्ये अनुत्पन्नं तदभाव एव
भावि तत्कार्यमिति मृत्वापि अङ्गीकर्त्तव्यम् । परपक्षे पुनः एतावानेव विशेषः कारणस्यः।
न च कारणाभावेन तदुत्पत्तिर्विरुध्येत । तदेतत् कारणं कार्योत्पत्तौ तत्कारुं वा तिष्ठतु मा १०
वा भृत् प्राक् तत्करणसमर्थं पञ्चान करोत्येव । न वै पञ्चात् करोति अभावात्, तत्
स्वयं पञ्चात् भवति, इत्यत्रापि प्रतिनियतकालमपेक्ष्यम् , [यतो] यथास्यं क्रमेण कार्यं
भवति ।]

पूर्व स्वसत्ताकाल इति यावत् [१५९ख] दाक्तात् समर्थात् । कृतः ? नद्भवरात् क्षणिकात् कार्यं 'जायते' इत्यध्याहारः । कदा ? पश्चात् कालान्तरे । अत्र दृषणमाह-किन्न १५ इत्यादि । [किं] अविनद्भवराद् अक्षणिकात् प्राक् शक्कात् कार्यं पश्चान्न जायते ? तथो-त्यादनस्वभावस्य अविशेषात् । नन्वेवं कार्यकालेऽपि कारण[सं]भव इति कृतः कार्यभावै इति चेत् ; अत्राह-कार्योत्पक्तिर्विरुध्येत नवै नैव कारणसत्त्त्या किन्तु तदभावेन ।

यदुक्तं परेण-\* ''अँन्वयव्यतिरेकिनवन्धनः कार्यकारणभावः । तत्र अन्वयः कारण-भावे भावः, व्यतिरेकः तदभावे अभावः" इति तिन्तराकृत्य कारिकार्थं दर्शयितुकाम आह— २० यस्मिन् इत्यादि । यस्मिन् सत्येव नाऽसति यद्भावः तस्य (तत्) कार्यम् इतरत् पूर्वं कारणम् इत्येवं क्षणिकृत्वे भावानाम् अङ्गीकियमाणे न संभवत्येव । क्षत एतत् ? इत्यत्रा ह—सहोत्पत्ति इत्यादि । कार्यकारणयोः युगपदुत्पत्तिप्रसङ्गात् कृतः सन्तानवृत्तिः । एतदुक्तं भवति—यदि सन् कारणं कार्यं जनयति तर्षि स्वोत्पत्तिसमये जनयति, तदैव तस्य सन्तान् । तैथा तत्कार्ये विश्व-

<sup>(</sup>१) अत्यक्षपूर्वत्वादनुमानस्य । (२) उद्धतोऽयम्—न्यायि० वि० प्र० पृ० ४७५ । (३) कारण-कार्ययोः सहभाविदिशेषात् । (४) "तद्भावे भावः तद्भावेऽभावद्ग्य प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनद्ग्य कार्यकारणभावः"—हेतुवि० पृ० ५४ । "यतोऽन्ययव्यतिरेकनिबन्धनः कार्यकारणभावव्यवहारः"—हेतुवि० दी० पृ० ५७०। "भावे भाविनि तद्भावः भाव एव च भाविता । प्रसिद्धे हेतुफलते प्रत्यक्षानुपलम्भतः ।"—सम्बन्धप० इलो० १६, प्र० वार्तिकाल् भू० । प्रमेयक० पृ० ५९० । "कार्यकारणभावप्रसाधनं भावाभावप्रसाधन-प्रमाणाभ्यां यथा इदमस्मिन् सित भवित सत्स्विप तद्भयेषु समर्थेषु तद्भेतुषु तद्भावे च भवतीति ।" —वादन्या० पृ० १४ । "अस्मिन् सित इदं भवत्यस्योत्पादादिद्मुत्पद्यते इत्येतदेव हेतुलक्षणं भगवतोक्तम्" —य० वार्तिकाल० पृ० ६७, ६८, २७ । "अन्वयो नाम सर्वत्र सत्थेव साध्ये हेतोर्भावो व्याप्या । चासित साध्ये हेतोरमावो व्यतिरेकः"—हेतुबि० टी० पृ० २२४ । (५) कार्यकारणयोः । (६)कारणकाले कार्यसद्भावे । (७) समस्तमुत्तरोत्तरक्षणवृत्तिकार्यम् ।

www.jainelibrary.org

२५

कार्य स्वोत्पत्तिसमय इत्येककाळीनता सकळसन्तानस्य इति । ततः तस्माद् अनन्तरदोषा[त्]
प्राक् स्वोत्पत्तिसमये तत्करणसामध्यें तस्य विवक्षितस्य कार्यस्य करणं निष्पादनम् तत्र सामध्यें
तिस्मन् सित अनुत्पन्नं कार्यं तद्भाव एव कारणाभावे एव भावि तत्कारणाभाव एव भवत्
तस्य विनष्टस्य कार्यम् इत्येवं मृत्त्वा सिटित्वापि अङ्गीकर्त्तन्यम् । [१६०क] अयमत्रामिप्रायः—
५ यथा प्राक् समर्थात् नद्भवरात् पश्चात् जायमानं कार्यं 'तस्य' इति व्यपदिश्यते तथा अनश्यरादपि इति न तत्रेदं दृषणं ध मं की ति ना कीर्तितं तत्कीर्त्तिमावहति । नन्वेवं तयोः अविशेष
एव दर्शितः इति चेत् ; अत्राह—परपक्ष इत्यादि । परपत्ते अक्षणिकवादिपक्षे पुनः एतावानेव
अधिको विश्वेषः क्षणिकपक्षाद् भेदकः। कोऽसौ ? इत्याह—कारणस्य इत्यादि । नन्वेवं कार्योत्पत्तर्नं स्यात् कारणसत्तया तद्विरोधादिति चेत् ; अत्राह—न च इत्यादि । किं तर्दि कारणाभावेन
१० तदुत्पत्तिर्विरुध्येत, अन्यर्था निर्हेतुकत्वमिति मन्यते । प्रकृतोपसंहारमाह—यत एवं तत् तस्मात्
एतदुपळभ्यमानं पित्रादि कारणं कार्योत्पत्ती कियमाणायां तिन्तिनित्तं वा तिष्ठतु तत्कारं वा
अवस्थितिं करोतु मा वाऽभृत् पूर्वमेव वा नीक्ष्यतां अजन् प्राक् तत्करणसमर्थं पश्चाच करोति
एवं (रयेव) किन्तु प्रागेव करोति ।

ननु सौगतस्य क्षणादूर्ध्वं [न] तिष्ठन्ति भावाः तत्किमर्थमिदमुच्यते—'तिष्ठन्तु' (तिष्ठतु) १५ इति १ दृष्टार्थं (दृष्टान्तार्थम्) । यथा 'अवितिष्ठमानं प्राच्यमर्थं<sup>3</sup> तदेव सकलं करोतु' इत्युच्यते तथा तद्विपरीतमपि उच्यतामविशेषात् ।

पर आह—नवै नैव पश्चात् करोति स्वयमभावात् पश्चात् इति । किं तर्हि ? तत्कार्यं पश्चाद् भवति 'स्वयम्' इत्येतद् अत्राप्यपेक्ष्यम्, इत्येतत्कारणात् प्रतिनियतकालं क्रिया-विशेषणमेतत् । यथास्वं क्रमेण 'स्वयम्' इत्यतुवर्तते, कार्यं भवति इति । [१६०ख] ततो २० निराक्रतमेतत्—\*"नाऽक्रमात् क्रमिणो भावाः" [प्र० वा० १।४५] इत्यादि ।

ननु यथा नरवरात तत्कार्यं पश्चाज्ञायमानमिप[न] सकलमेकदैव जायते तथा नित्यादिष जायते इति न युक्तम्—'प्रतिनियतकालम्' इत्यादि इति चेत्; अत्राह—यद् यद् (यदा) इत्यादि ।

# [ यद् यदा कार्यमुत्पित्सु तत्तदोत्पादनात्मकम् । कारणं कार्यभेदेन न भिन्नं क्षणिकं यथा ॥११॥

यथा क्षणिकं प्रदीपादि कारणं स्वभावनानात्वमन्तरेण स्वभावदेशादिभिन्नमनेकं क्रमभावि तैलदशाननदाहादि कार्यं करोति तथाऽक्षणिकं कालभेदभिन्नम् कार्यः । यद-नन्तरं यन्नोत्पन्नं न तत्त्त्कार्यम् अक्षेपकारित्वात् कारणस्येत्ययुक्तं देशव्यवधानेऽपि तथा प्रसङ्गात्। कालस्यैव ...]

<sup>(</sup>१) "न चैवाक्षणिकस्य कवित् कदाचित् शक्तिरस्ति कमयौगपद्याभ्यां कार्यक्रियशक्तिविरहात्""
-हेतुवि॰ ए॰ ६३। (२) यदि कारणाभावेन कार्योत्पत्तेविंरोधो नास्ति तदा। (३)करोति। (४)कमरहितात्
नित्यात्। (५) उद्ध्तोऽयम्-न्यायवि॰ वि॰ प्र॰ ए॰ ४७५।

यत् सजातीयं विजातीयं च यदा कार्यम् उतिपत्सु तस्य तदा यदुत्पादनं सत्ता सम्बन्धिनः करणं तदात्मकम् । किं तत् ? इत्याह-कारणम् इति । नन्वेवं कार्यभेदात् तस्य भेदः स्यात् । तदुक्तम्-\*"क्रमाद्भवन्ती धीक्ष्येयं क्रमं तस्यापि संश्चति" [प्र० वा० १।४५] इति चेत्; अत्राह-कार्यभेदेन [न] भिन्नं 'कारणम्' इति पद्घटना । दृष्टान्तमाह-क्षणिकं यथा इति ।

द्यान्तं व्याचष्टे-श्वणिकं प्रदीपादि कारणं स्वभावनानात्वमन्तरेण स्वभावदेशादिभिन्नम्, अत्र आदिशब्देन चिरन्तर (न्तन) बौद्धापेक्षया सामध्येपरिग्रहः इदानीन्तनापेक्षया
कालपरिग्रहः, तस्य द्वि बल्ली दाहाद् एक (वर्तिदाहाद्येक) स्मात् क्रमभावि ई तस्य पीकोधीदे' ई
कार्यं जायते अनेकं तैलदैशाननदाहादिकं कार्यं यथा करोति । दृष्टान्तं व्याख्याय दार्ष्टान्तिके
योजयति—तथा कालभेदिभिन्नम् अनेकं कार्यं करोति इति अक्षणिकं 'स्त्रभावनानात्वमन्तरेण' १०
इत्येतदत्रापि अनुवर्त्तनीयम् । कुत एतत् ? इत्यत्राह—कार्यं इत्यादि । इतर आह—यद्नन्तरम्
इत्यादि । यत् तस्य अनन्तरं यद् वस्तु नोत्पन्नम् अपि तु पदचात् कालान्तरे न तत् तस्य
कार्यम्, कृत एतत् ? अश्वेषकारित्वात् कारणस्य । अस्योत्तरमाह—इत्येवं परस्य अयुक्तम् । कृतः?
इत्याह—देशव्यवधानेऽपि न [१६१क] केवलं [काल] व्यवधाने तत् तथा प्रसङ्गात् ; तथाहि—
यस्य अनन्तरदेशे यन्नोत्पन्नं न तत् तस्य कार्यम् अपेक्ष्यकारित्वात् कारणस्य इति न योगिज्ञानं १५
त्रैलोक्यकार्यमिति सर्वज्ञाभावः, इत्तर्या सर्वार्थदेशेन तेनं भवितन्यमिति प्राप्तम् ।

अध देशव्यवधानेऽपि जातं 'तस्य' इत्युच्यते न कालव्यवधाने; तदाह**-कालस्यैव** इत्यादिना । तत्रोत्तरमाह-'**अभाप्त'** इत्यादि ।

# [ अप्राप्तकार्यकालस्वात् यथा व्यवहितमकारणम् । तदुत्तरं वा तत्कार्यं न च जातेस्तदस्यये ॥१२॥

व्यवहितस्य कार्योत्पत्ती व्यावृत्त्यविशेषात् उपयोगो न विशेष्येत, निवृत्तेः निःस्व-भावत्वात् । भावस्यैव कथिश्वद् विशेषोषपत्तेः चित्रनिर्भासक्षणिकज्ञानवत् ततोऽनेन पूर्वस्याभावे भवता अनिष्टेऽपि भवितव्यम् अभावस्य सर्वत्राविशेषात् । अन्यथा स्वत एव नियतकालं कार्यलक्षणमितवर्तेते । अभावस्य च भेदायोगात् । नहि आनन्तर्यमभावं विशेषयित अर्थस्वभावान्वयापत्तेः ।]

अत्रायमभिप्रायः—ध मों त रा दी नां पूर्वमनन्तरं कारणम्, उत्तरं कार्यम्, विगरीतम् अकार्यकारणम्, तत्र यदनन्तरं तैः कारणमभ्युपगन्तन्यम्, तत् कारणं न भवति इत्यकारणम्। कृतः ? अप्राप्तः कार्यकालो येन तस्य भावाद् अप्राप्तकार्यकालत्वात्। दृष्टान्तमाह—यथा ज्यवहितमिति । यथा रण्डागर्भं प्रति परिणेता कालेन ज्यवहितोऽकारणम् तथा प्रकृतमपि

₹0

S. S.

<sup>(</sup>१) कारणस्य । (२) § एतदन्तर्गतः पाठो च्यर्थः । (३) दशा-वर्तिका तस्याः आननदादः मुखदादः इत्यर्थः । (४) योगिज्ञानेन । (५) तुल्जा—"सत्यभवतः स्वयभेव नियमेन परचाद्रवतः तत्कार्यत्वं विरुद्धम् , कालान्तरेऽपि किञ्ज स्थात्तद्भावाविशेषात् समनन्तरवत् ।"—अष्टश० अष्टस० पृ० ९० ।

इति । द्वितीयं प्रयोगमाह-तम् उत्तरम् अनन्तरं वा कार्यं तस्य कार्यं न भवति । इत एतत् १ इत्यत्राह-जातेहत्पत्ते [:] तदत्यये कारणाभिमतात्यये । अत्रापि 'यथा व्यवहितम्' इति निदर्शनं योज्यम् । यथा भाविकालव्यवहितं विधवागर्भकार्यं विनष्टस्य परिणेतुर्ने भवति तथा प्रकृतमपि इति ।

पूर्वः अनन्तरमेव कारणं न व्यवहितं विचित्रत्वाव् भावशक्तः । निह प्राप्तकालत्वाविशेषेऽपि पूर्वः अनन्तरमेव कारणं न व्यवहितं विचित्रत्वाव् भावशक्तः । निह प्राप्तकालमपि सर्वे कारणमिति सन्दिग्धविपश्चव्यावृत्तिको हेतुः । एतेन द्वितीयोऽपि हेतुः चिन्तितः ।'' इतिः एतत् परिहरन्नाह—व्यवहितस्य इत्यादि । व्यवहितस्य चिरविनष्टस्य अनन्तरनष्टस्य च कार्योत्पत्तौ [१६१स्व] क्रियमाणायां व्यावृत्तोः निर्वृत्तोः अविशेषात् उपयोगः व्यापारो न विशिष्यते । तथा च अनन्तरवद् व्यवहितमपि कारणं स्थात् 'विचित्रत्वाद् भावशक्तः' अत्रापि न दण्डधारितम् इति प्र ज्ञा क र गु प्र स्यै व मैतं न ध मौं त्त रा दी ना म् इति मन्यते । कुतो न विशिष्यते ? इत्याह—निवृत्तोः निःस्वभावत्वात् । नतु यदि निवृत्तोः निःस्वभावत्वात्र विशेषः, कस्य तर्हि विशेषः ? इत्याह—भावस्यैव नाऽभावस्य कथित्रत्व केनापि समर्थेतरादि-प्रकारेण विशेषस्य भेदस्य उपयत्तोः उपयोगो न विशिष्यत इति ।

श्य अत्राह् कश्चित्—व्यवहितमपि किश्चित् कारणं जामञ्ज्ञानादिः प्रबोधादेः, तस्य च स्वकाले भावत्वाद् विशेषोपतिः इति साध्यविकलो दृष्टान्त इति तत्राह—चित्र इत्यादि । चित्रो निर्भासो यस्य तत्तथोक्तं तच तत्थाणिकज्ञानं च तस्य इव तद्वत् इति । चित्रेकश्चणिकज्ञानसमानस्य भावस्य परिणामिन इत्यर्थः । एतदुक्तं भवति—यत्त तद् व्यवहितस्यापि कारणत्वे जामिद्विज्ञानं दृष्टान्तीकृतम्, तच निरंशेकपरमाणुपर्यवसितस्वभावम्; तर्हि न तेत् वादिनंः प्रतिर्वादिनो व प्रमाणतः सिद्धमिति कथं निद्शेनं पुरुषवत् ? अथ अः 'चित्रप्रतिभासापि एकव बुद्धः'' [प्रव वार्तिकाल० २।२२०] इत्यादि वचनात् चित्रमेकम्; न तत् सौगतस्य दर्शनमनुसरित किन्तु जैनस्य अकमेण इय क्रमेणापि आत्मनो दृष्ट्येतरस्वभावेनापि चित्रत्वप्रसाधनात् । तत्र किश्चित्रतेत ।

उपसंहारमाह—यत एवं ततः अनेन । केन ? उत्तरेण कार्येण [१६२ क] कथम्भूतेन ? २० पूर्वस्य कारणस्य अभावे एव न भावे भवता जायमानेन । किंकत्तप्यम् (किं कर्त्तव्यम्) ? इत्याह—अनिष्टेऽपि न केवलम् इष्टे अनन्तरकाले भवितव्यमिति । इति पूर्वाभावस्य तत्कार-णस्य सर्वत्र काले अविश्लेषात् । न चाऽविकले कारणे कार्यानुत्पादो युक्त इति मन्यते । ननु सर्वदा तद्विश्लेषेऽपि कार्यं प्रतिनियतकालं जायते इति चेत् ; अत्राह—अन्यथा इत्यादि । अनिष्टकालो-त्यत्यभावप्रकारेण अन्यथा स्तत एव आत्मनैव नियतकालं यत् स्वातन्त्र्यं निर्हेतुकत्वं स्वयत् उत्तरं कार्यलक्षणम् परायत्तत्वम् अतिवर्तेत भावाऽभावयोः अनायत्त्वात् ।

<sup>(</sup>१) अभावस्य । (२) प्रज्ञाकरो हि व्यवहितकारणवादी । (३) प्रज्ञाकरः । "गाढसुप्तस्य विज्ञानं प्रबोधे पूर्ववेदनात् । जायते व्यवधानेन काछेनेति विनिश्चतम् ॥"-प्र० वार्तिकारु० पृ० ६७ । (४) जाप्रद्वि-ज्ञानम् । (४) विज्ञानाद्वेतवादिनः प्रज्ञाकरस्य । (६) जैनादैः । (७) स्वतन्त्रत्वात् ।

स्यान्मतम्, पूर्वस्याभावो यद्यपि इष्टकालवद् अनिष्टेऽपि काले समस्ति तथापि अभि-मताभावकाल एव भवति कार्यमिति; तत्राह्-अभावस्य च इत्यादि । अन्यस्माद् अभावाद् भिद्यमानोऽभावः कथिक्षद्भावः [त]स्य ततो भेदाऽयोगात् इत्यभिप्रायः । कुत एतत् १ इत्य-त्राह्-तिहिं(निहि)आनन्तर्यम् इत्यादि । निहिं यस्माद् आनन्तर्यं कार्योत्पत्तेः प्राग् अनन्तरम् अभावस्य भाव आनन्तर्यपभावं विशेषयति अन्यस्मादभावाद् व्यवच्छिनत्ति, तुच्छाभावस्य ५ विशेषयितुमक्षक्तेः । एतदपि कुतः १ इत्याह्-अर्थ इत्यादि । अर्थस्य जीवादेः स्वभावस्य अन्वयापत्तेः । एतदुक्तं भवति-यदा पूर्वस्य कथिन्वदुत्तराकारेण गमनम् अभावः, तदाऽसौ केनचिद् बन्ध्यासुताद्यभावच्छिद्यते [वं व्यवच्छेद्येत]नान्यदा इति । यदि वा, कार्योत्पत्तेः प्राग् अनन्तरकारणस्य भाव आनन्तर्यं तद्गावं विशेषयिति । निह् पूर्वमनन्तर[१६२ख] स्थाभावो न सर्वस्य इति । कृतः १ इत्याह-'अर्थ' इत्यादि । पूर्ववद् योज्यम् ।

यदुक्तं सा (शा) न्त भद्रे ण-\* "निरुध्यमानं कारणं निरुद्धम्" इतिः तदसारम्; यतो निरुध्यमानं थिद स्वोत्पत्तिसमयेः, हेतुफलयोः समकालता, अन्यदा तु तदेव नास्ति इति किं निरुध्यमानं नाम ? अन्यथा अर्थ इत्यादि दोषः । ततः स्थितम्—यथा प्राक् समर्थे नित्ये कारणे अजातं कार्यं पश्चात् स्वयमेव नियतकालं जायमानं [न] तस्यै कार्यं तथा क्षणिकेऽपि स्वसत्ता-काले समत्वेऽनुपजातं पुनस्तथा जायमानं न तस्यै इति ।

नतु च यद् यदा कार्यम् उत्पितसु तत्त्वतिषादनातमकं कारणं नित्यं यदि क्रमवत्सहकारिकारणमपेक्यते तदेव अनित्यत्वम्, तत्कृतमुपकारमात्मसात्कुर्वतो गत्यन्तराभावात् । अन्यथा किं तैदपेक्षया अतिप्रसङ्गात् । तदुक्तम् - \* ''अपेक्ष्येत परः कार्यम्'' [प्र०वा०३।१८०] इत्यदि । इति चेत् : अत्राह-हेतोः इत्यदि ।

#### [ हेतोरात्मा न भिद्येत स्थिरस्य सहकारिभिः । उत्पत्ती च क्षणिकस्य फलानां विविधात्मनाम् ॥१३॥

सामग्रीवशात् कार्यभेदेऽपि यथाऽक्षेपकारिणां क्षणिकानां स्वभावभेदो न भवति अनाधेयाप्रहेयातिशयत्वात् तथैव कालान्तरस्थायिनां क्रमोत्पित्सुकार्याविशेषेऽपि स्वभाव-भेदो मा भृत् । कार्यकालः ]

हेतो: कारणस्य उपादानत्वेन अभिमतस्य । किम्भूतस्य ? स्थिरस्य नित्यस्य आतमा २५ स्वरूपं न भिद्येत । कै: ? इत्याह – सहकारिभि: निमित्ताऽसमवायिकारणै: । किम्भृतस्य सिति ? इत्यत्राह – उत्पत्ती सत्याम् इति । केषाम् ? इत्याह – फलानां विविधातमनां देशादि-भिन्नस्वभावानाम् । 'सहकारिभिः' इत्येतद् अत्रापि सम्बन्धनीयम् । अतोऽयमर्थो जायते – सहकारिभिः छत्वा फलानां विविधातमनामुत्यत्तौ न उपादानोपकारोत्यत्तौ हेतोः आत्मा न भिद्यत इति । यदि पुनर्यं निर्वन्धः [१६३क] सहकारिण उपादानस्य उपकारं कुर्वन्त एव प्रकृतफलानि ३०

२०

<sup>(</sup>१) निध्यस्य । (२) क्षणिकस्य । (३) सहकारिकारणापेक्षया । (४) "यदि विद्येत किञ्चन । यदिकिन्चिक्तरं वस्तु किं केनचिद्येक्ष्यते ॥" इति क्षेषः ।

जनयन्ति इति । तत्रेदं चिन्त्यते— उपकारमुपादानस्य अपरमुपकारमुपकल्पयन्तः प्रकृतमुपकारं जनयन्ति, अनुपकल्पयन्तो वा ? प्रथमपक्षे—अपरोपकारकरणेऽपि तदुपादानोपकारकरणिमत्यनवस्थायाम्, अपरापरोपकारकरण एव उपयुक्तशक्तीनां सहकारिणां प्रकृतकार्यजन्मिन व्यापारं (रो) [न स्यात्] । द्वितीयपक्षे—उपकारोपादानस्य उपकारमकुर्वन्त एव उपकारं कुर्वन्ति सहकारिणो न कार्योपादानस्य तैमकुर्वतः (न्तः) कार्यमिति किं कृतो विभागः ? अस्यैव समर्थनार्थं सौगत-प्रसिद्धं दृष्टान्तमाह—क्ष्मणिकस्य च इति । च शब्द इवार्थो निपातानामनेकार्थत्वात् । तदय-मर्थ उक्तो भवति—यथा क्षणिकस्य उपादानकारणस्य सहकारिभिः औत्मा न भिद्येत तैरेवै फलानां विविधातमनामुत्पत्तो तथा प्रकृतस्यापि इति । न हि तैस्यापि निरंशस्य स्वहेतोः उत्पन्नस्य अर्थैः किञ्चित् क्रियते भेदप्राप्तेः इति ।

१० कारिकां विवृण्यन्नाह—सामग्रीवज्ञात् इति । सामग्रीवज्ञात् कार्यभेदेऽपि फलनानात्वेऽपि श्रिणिकानां स्वभावस्य स्वरूपस्य भेदो यथा न भवति । कथम्भृतानां तेषाम् १ इत्याह— अक्षेपकारिणाम् इति अविलम्ब्यकारिणाम् इत्यर्थः । कुत एतत् १ इत्याह—अनाधेय इत्यादि । निरंशत्वेन तेषु अतिशयस्य केन [अपि आधान] प्रहाणाभावादिति मन्यते । तथेव तेनैव प्रकारेण कालान्तरस्थायिनां नित्यानां क्रमोत्पित्सु [१६३ख] कार्य(र्या)विश्वेषेऽपि स्वभावभेदो १५ मा भृत् 'सामग्रीवज्ञाद्' इत्येतद्त्रापि सम्बन्धनीयम् । तद्वशादितीदे (द्वि देशादि)भिन्नं कार्यमेव जायते न तेर्षाम् अतिशयाधानप्रहाणम् इति मन्यते । कृतस्तिहं क्रमेण कार्यमिति चेत् १ अन्नाह—कार्यकाल इत्यादि । विचारितमेतन् 'यद् यदा कार्यमुत्पित्सु' इत्यादिनां । तथा सित क्रमभाविसहकारिवैफल्यम् , उपादानादेव क्रमकार्यनिष्पत्तेः । तत्सहकारिणः तन्निष्यत्ते उपादानं किमर्थं गृद्धते तत्राऽसमर्थत्वात् १ अन्यंथा प्रागपि ततः कार्यं सहकारिणः समर्थाः जन२० यन्ति नोपादानम्' इति किं कृतो विभागः १

तेषामेव<sup>3</sup> वा तदन्वयव्यतिरेकानुविधानात् न नित्यव्यापिनः सन्निधानेऽपि<sup>33</sup> अतिप्रसङ्गात् इति चेत् ; अत्राह-निरुपेश्च इत्यादि ।

# [ नित्यैश्च जातेष्वर्थेषु अन्योऽन्यसहकारिभिः। तेष्वेकत्र समर्थेऽन्ये न निवर्तेरव्नकालिकैः॥१४॥

द् यथाकार्यकालं स्वभावतः कर्तरि स्वकारणा[त्तयोत्पन्नेषु] तत्करणसपर्थेषु पुन-रागन्तुकेषु परस्पर[उपकारिषु] तत्करणसपर्थेऽन्यतमस्मिन् सित न वै अपरे निवर्तेरन् प्रत्येकं तत्करणस्वभावत्वात् क्षणिकवत् । तदेवं क्षणिकेतरैकान्तौ नान्योन्यमितशयाते । कार्यकारणयोः सहावस्थाने दिघक्षीरादिषु सहोपलम्भेन अभेदादिप्रसङ्गः इति चेत्; संविदो विभ्रमेतरस्वभावयोः सहभावेऽपि सहोपलम्भादेरभावात् । विज्ञप्तेः तदन्यत्रापि ३० कल्पयन् केन वार्यते १ परिणाम । चित्र ।

<sup>(</sup>१) उपकारम् । (२) स्वरूपम् । (३) सहकारिभिरेव । (४) श्वणिकस्यापि । (५) स्वभावभेद-प्राप्तेः । (६) नित्यानाम् । (७) प्र• १९४ । (८) सहकारिणः सकाशात् कार्यनिष्पत्तौ । (९) यद्युपादानं प्राक् समर्थम् । (१०) समर्थमपि । (११) सहकारिणामेव । (१२) तस्य कारणत्वम् ।

चशब्दो भिन्नप्रक्रमः इवार्थः अकालिकैः इत्यस्यानन्तरं द्रष्टव्यः। ततोऽयमर्थः—जातेषु निष्पाचेषु। केषु ? अर्थेषु कार्येषु सत्सु। कैः ? इत्याह—नित्यैः इति । किंभूतैः ? इत्याह—अन्योऽन्यसहकारिभिः एककार्ये परस्परसहायैः इत्यर्थः। यदि वा, कचित् कार्ये एकस्य उपादानत्वे अन्येषां तत्सामग्रीपतितानां सहकारित्वम्, तेषाम् उपादानत्वे तस्य सहकारित्वमित्यन्योऽन्यसहकारिणः तैः इति । किम् ? इत्याह—अन्ये इत्यादि । तेषु अर्थेषु एकम्र एक- ५ मिन् उपादाने सहकारिणि वा कारणे समर्थे व्याग्रियमाणे वा अन्ये सहकारिणः उपादानपदार्था हेतवो न निवर्त्तेरन् किन्तु सर्वेऽपि तान् कुर्वन्ति तत्करणैकस्वभावत्वात् । अत्र निदर्शनमाह—अकालिकैः इति । [१६४ क] यथा अकालिकैः क्षणिकैः अन्योऽन्यसहकारिभः जन्येष्वर्थे [षु ए]कत्र अन्ये न निवर्त्तरम् हेतवः तथा प्रकृतेऽपि इति ।

यथा इत्यादिना कारिकां विष्टणोति । कार्यकालाऽनितक्रमेण यथाकार्यकालम् कत्तरि १० किस्मिश्चित् जनके सित । कुतः ? इत्याह—स्वभावतः स्वस्वाभाव्यात् । केषु सरसु ? इत्याह—तद् इत्यादि । अत्रापि 'स्वभावतः' इत्येतद् अपेक्ष्यम् । तत्करणसमर्थेषु यथास्वकालम् उत्पित्सुकार्यजननशक्तेषु । किम्भूतेषु ? इत्याह—स्वकारण इत्यादि । पुनरपि किम्भूतेषु ? इत्याह—पुनः इत्यादि । पूर्वं समर्थे तस्मिन् सत्यि पुनः पश्चात् आगन्तुकेषु । [पु]नरपि तानेव विश्वितिष्टि—परस्पर इत्यादिना । तस्मिन् सिति किं जातम् ? इत्याह—'तत्' [इत्यादि । १५ तत् ] इत्यनेन विवक्षितं कार्यं परामृश्यते । तत्करणसमर्थे अन्यतमस्मिन् उपादानकारणे सहकारिणि वा सित नवै नैव [अ]परे निवर्त्तरम् । कुवद् (कृत एतत् ?) इत्यत्राह—प्रत्येकस् इत्यादि । एकस्य एकस्य तत्करणस्वभावत्वादिति भावः । अत्र दृष्टान्तमाह—श्विणक्वद् इति । श्विणक इव तद्वत् इति । यथा क्षणिके तत्करणसमर्थे अन्यतमस्मिन् अपरे [न] निवर्त्तरन् तथा नित्येऽपि इति ।

यत्पुनरत्रोक्तं पॅरेण-\*''क्षणिकस्य स्वहेतोः स स्वभावः यः सहकारिकारणापेक्षः कार्यजनकः, स न नित्यस्य, तदभावात्, आकस्मिकत्वे अनियमप्रसङ्गः'' इतिः, तदसारमः कार्याणां नित्यानां तदनिवारणात् । एवमर्थः नोक्टं (मर्थमत्रोक्तं) 'तथैव कालान्तरस्थायिनाम्' इत्यादि, अन्यथा 'कूटस्थानाम्' इत्यादि ब्रूयात् । [१६४ख] कूटस्थपक्षेऽपि अयं न दोषः नित्यत्वात् तत्स्वभावस्य, अनित्यो हि स्वभावः स्वयमुत्पद्यमानोऽनियतः स्यात् इति युक्तम्। अत २५ एवोक्तम्-'यथाकार्यकालम्' इत्यादि ।

प्रकृतं निगमयञ्चाह—तदेवम् इत्यादि । तत् तस्माद् एवम् उक्तप्रकारेण क्षणिकेतरैकान्तो क्षणिकाऽक्षणिकैकान्तौ नान्योऽन्यं परस्परम् अतिशयाते मेदं लभेते ? क्षणिकवद् अक्षणिकेऽपि अर्थक्रियासंभवेन व्यापकामुपैलव्धः(व्धेः), सत्त्वेन व्याप्तिसिद्धिः । अथवा, अक्षणिकवत्

<sup>(</sup>१) नित्येऽपि। (२) बौद्धेन। (३) 'सरवमर्थकियया व्यासम्, सा च क्रमयौगपशभ्याम्, ते च नित्यान्निवर्तमाने स्वव्याप्यामर्थिकियामादाय निवर्तेते, सा च स्वव्याप्यं सस्वम् इति' व्यापकानुपछ-विश्ववस्थात् सश्वस्य क्षणिकत्वेन व्याप्तिः साध्यते। यदा अक्षणिकेऽपि अर्थिकिया सिद्धा तदा न सस्य-क्षणिकत्वयोः व्याप्तिः सिद्धेति भावः। दृष्टव्यम्-पृ० १९० टि० ४।

क्षाणिकेऽपि तर्दैसम्बन्धे न तस्यै तद्व्यौप्तिसिद्धिः इति मन्यते । यत्र उपलव्धिलक्षणप्राप्तं [यत् ] नोपलभ्यते तत्र तन्नास्ति यथा प्रदेशविशेषे घटः, नोपलभ्यते च तथाविधं कारणं कार्ये इति स्वभावानुपरुच्धिः । तत्र तदुपरुम्भे वा सर्वस्य सर्वत्रोपरुम्भ इति प्राप्तम् । न चैवम् , ततः प्रदेशविशेषे घटवत् कारणे कार्यस्य तत्र च कारणस्य अनुपलव्धिः दृश्यस्य अभाव इति क्षणि-५ कतासिद्धेः न युक्तम्-'तदेवम्' इत्यादि, इत्यभिप्रायवतो मतमाशङ्कते कार्य इत्यादि । कार्य-कारणयोः सहावस्थाने अभ्युपगम्यमाने । एतदुक्तं भवति-यथा सतः कारणस्य कार्ये अवस्थानं तथा कार्यस्य कारणे इति । [ततः] किं स्यात् ? इत्याह-दिधिश्वीरादिषु सहोपलम्भेन 'कार्यकारणयोः' इति सम्बन्धः, अभेदादिप्रसङ्गः । अस्यायमर्थः-यदि कार्यं दृध्यादि पूर्वं कारणेन क्षीरादिना, कारणं क्षीरादि कार्येण दध्यादिना पुनः सहोपलभ्यते तदा 'अस्य इदं १၈ [१६५क] कारणम्, इदमस्य कार्यम्' इति यो भेदः तस्य अभावो अभेदः, यदि वा, यदा जैन-सांख्ययोः कारणे कार्यं तर्त्रं कारणं तादात्म्येन वर्त्तते तदा कार्यकारणयोः सहायस्थाने एकत्वेन अवस्थाने सति कदाचित् क्षीरादिष् । केन किम् ? इत्याह-सहापलम्भेन एकत्वोपल-म्भेन अभेदः कार्यमेव कारणमेव वा स्यात् , आदिशब्देन वर्त्तमानत्वादिब्यपदेशादिपरिग्रहः, तस्य प्रसङ्गः । इत्येवं चेत् ; अस्य उत्तरमाह-संविद् इत्यादि । संविदः तैमिरादिज्ञानस्य यो १५ विभ्रमस्वभावो द्विचन्द्राद्यपेक्षया अ"तिमिराशुभ्रमण" [न्यायवि० ११६] इत्यादि वचनात् यदच इतरस्वभाव: स्वरूपापेक्षयाऽविश्रमस्वभावः अ"सर्वचित्तचैतानाम्" [न्यायवि० १।१०] इत्याद्यभिधानात् । अथवा, संविदो निक्षिलकल्पनाज्ञानस्य यो विश्रमः स्वभावो \*"अभिलापसंसर्ग" नियायवि० १।५] इत्यादिवचनात् यश्च इत्रस्वभावः स च कथितैः, तयोः सहभावेऽपि न केवलम् असहभावे । किम् १ इत्याह-सहोपलम्भादेः इत्यादि । सहोप-२० छम्भः सहदर्शनम् आदिर्यस्य अभेदादेः तस्य अभावात् । न वै द्विचन्द्रादिज्ञानस्य प्रतिभाससमये एव तत्स्वभावोपलम्भोऽस्ति विप्रतिपत्त्यभावेन ततः कस्यचित् कदाचिद्पि कचित् प्रवृत्ता[त्त्य]-भावप्रसङ्गात् । न चैवम् , ततोऽपि प्रवृत्तिदर्शनाद् असत्त्वख्यात्यादिवादभेदाभावप्रसङ्गाच । एतत् सौत्रान्तिकं प्रति पूर्वोक्तस्य स्थिभचारप्रदर्शनार्थं व्याख्यानम् । तयोः सहभावेऽपि कथ-श्चिदेकत्वम्, भावेऽपि सर्वेथैकत्वोपलम्भादेरभावाद्चोद्यमेतत् इति व्याख्येयम् [१६५ख ] । રપ

 साम्प्रतं योगाचरं प्रति व्याख्यानं क्रियते—संविदो यो विभ्रमस्त्रभावो प्राह्यप्राहकसंवेद-नत्रयस्वभावः यश्च इतरस्वभावोऽद्वयसंवित्स्वभावः । तथा चोक्तम्—

> \*''अविभागोऽपि बुद्ध्यात्मा विपर्यासितदर्शनैः। ग्राह्मग्राह्कसंवित्तिभेदवानिव लक्ष्यते।। मन्त्राद्युप्छताक्षाणां यथा मृच्छकलादयः। अन्यथैवावभासन्ते तद्रुपरहिता अपि।।''

> > [प्र० वा० २।३५४, ५५] इत्यादि ।

o £

<sup>(</sup>१) अर्थिकियाया अभावे । (२) सस्वस्य । (३) क्षणिकत्वेन व्याप्तिसिद्धिः । (४) कार्ये । (५) 'सर्विचत्त्वेत्तानाम्' इत्यादिना कल्पनाज्ञानस्यापि स्वरूपसंवेदनं अविश्रमात्मक्रमेव । (६) यदि ततः प्रदुत्तिनं स्थात्तदा ।

Ç,

तयोः सहभावेऽपि युगपद्भावेऽपि कथक्किदेकत्वभावेऽपि वा । किम् ? इत्याह-'सहोप' इत्यादि । पूर्वेवदुः व्याख्यानम् । तथाहि–तस्या विभ्रमः(म)स्वभावोपलम्भे न इतरस्वभावोप-लम्भः । न हि शुक्ले शङ्के पीततोपलम्भे शुक्लस्वभावोपलम्भः । ततो न यक्तम्-\*"अविभा-गोऽपि बदध्यात्मा" [प्र० वा० २।३५४] इति,

\*''नान्योऽनुभाव्यो बुद्ध्यास्ति तस्या नानुभवोऽपरः ।

ग्राह्मग्राहकवैधय्यति स्वयं सैर्वे प्रकाशते ॥" प्र०वा०२।३२७] इति च।

वदातमनः (संविदातमनः) पुरुषवत् स्वप्नेऽप्यदर्शनात् ततो भ्रान्तिमात्रे व्यवतिष्ठेत । इतरस्वभावादर्शनेऽपि गतेयं विश्वमवार्ता इति निर्माधेयमेतत्—\*''अवेद्यवेदकाकारा''[प्र०वा० २।३३०] ईत्यादि। **\*''अविभागोऽपि''**[प्र०वा० २।३५४] इत्यादि च । न खलु चन्द्रम-स्यविभागेऽवभासने चन्द्रद्वयप्रतिभासकल्पननु (नं) लोकबाधनात् । प्र ज्ञाक रः (र स्य)\*\*'पूर्व- १० मविभागबुद्ध्यात्मनो दर्शनं पुनः तत्पृष्ठभाविना विकल्पेन स ग्राह्यग्राहकसम्बिचिमेद-वानिव लक्ष्यते" इति वचनं [१६६क] नहि निर्विकल्पकेन किञ्चित् लक्ष्यते नाम, इति संं ध र्भ की तें: अभिप्रायमज्ञात्त्रवेव मन्यते, तथा तद्भिप्रायाऽभावात् , अन्यथा अ''मन्त्राद्यप-प्छुताक्षाणाम्'' [प्र०वा० २।३५५] इत्यादि निदर्शनमप्रेक्षाकारितां तस्य सूचयेत् । नहि नाम सविश्रमे अक्षविश्रमो निदर्शनम् , ईदवरादिविश्रमस्य तज्जातीयस्य मानात् । न <sup>१</sup>चास्य द्विचन्द्रादि- १५ भ्रान्तिरपि इन्द्रियजा इति सिध्यति। शक्यं हि वक्तुम्-प्रथमम् एकेन्दुदर्शनम् , पुनस्तस्य विकल्पेन द्वित्वाध्यवसाय इति । तथा च 'तस्या इन्द्रियजत्वं साधयतो धर्म की तें: [अकीर्ति:] आयाता । शेषमत्र प्रथमपरिच्छेदेऽभिष्ठितं प्रकृतेऽपि द्रष्टव्यम् । ततो यत्किञ्चिदेतत् ।

एतेन नैयायिकादिरिप जैनं प्रति \* "कार्यकारणयोः" इत्यादि वदन निवारितो द्रष्टव्यः। तथाहि-संविदः संशयविपर्ययज्ञानस्य यः 'स्थाणुर्वा पुरुषो वाऽयम' इति, पुरुषे स्थाणौ वा स्थाणु- २० रिति पुरुषः इति वा विभ्रमस्वभावः, यश्च 'अयम्' इति धर्मिमात्रे <sup>°</sup>इतरस्वभावोऽविभ्रमस्वभावः तयोः । शेषं पूर्ववत् । भवतु अविरुद्धमेकं ज्ञानमिति चेत्; अत्राह-विज्ञप्तेः इत्यादि । तदु अनन्तरोक्तम् अन्यत्रापि अर्थेऽपि समानं कल्पयन् केन वार्यते । कुत एतत् ? इत्यत्राह-परिणाम इत्यादि । ''सनिदर्शनमत्रैव हेतुमाह-चित्र इत्यादिना ।

यत्पनः परेणैं भावविनाशयोरिप (रवि)नाभावसाधने उक्तम्-

રષ

<sup>(</sup>१) संविदः । (२) संवित् ।(३) "यथा भ्रान्तैर्निरीक्ष्यते ।विभक्तलक्षणप्राह्यग्राहकाकारविष्ठवा ॥" इति शेषः । (४) "विकल्पेन अनुभवादुपजायमानेन न्यवस्थाप्यते न्यवहारतः । अनुदर्शनं दर्शनानुरूपो विकल्पः ।"-प्र० वार्तिकास्र० ३।३५७ । (५) प्रज्ञाकरः । (६) धर्मकीर्तेः । (७) द्विचनद्रादिभ्रान्तेः । (८) "नीलद्विचन्द्रादिधियां हेतुरक्षाण्यपीत्ययम् ॥ धकं वैन्द्रियं यदक्षाणां भावाभावानुरोधि चेत्। तत्त्व्यं विकियावच्चेत् सैवेयं कि निषिध्यते ॥''-प्रव्वाव २।२९०-९६ इत्यादिना आन्तेरिन्द्रियजन्वं साध्यतः। (९) अविभ्रमस्वभावः । (१०) दृष्टान्तसहितम् । (११) "श्रहेतुःवाद्विनाशस्य स्वभावादसुबन्धिता । न हि विनश्वरं तद्भावे हेतुमपेक्षते स्वहेतोरेव विनश्वराणां भावात् ।"-प्र० वा० स्व० ए० ३६० ! "विनाशं प्रति सर्वेषामनपेक्षतया स्थितेः। "सर्वेत्रैवानपेक्षाइच विनाशे जन्मिनोऽखिलाः। सर्वेथा नाशहेत्नां तत्राकि-चित्करत्वतः ॥''–तत्त्वसं० ३छो० ३५३, ३५७।

۹

#### \*''विनाशनियतो भावः तं 'प्रत्यन्यानपेक्षणात् । तद्धे तुनामसामर्थ्यात'' इति;

तदेतदन्यत्रापि समानमिति तत्साधनमिति दर्शयत्राह् 'उत्पादस्थितिभङ्गानाम्' इत्यादि ।

#### [ उत्पादस्थितिभङ्गानां स्वभावादनुबन्धिता । तद्वेतृनामसामध्यीदतस्तत्त्वं त्रयातमकम् ॥१५॥

यथैव हि भावस्य विनाशहेतुः स्वभावभूतस्य विनाशं न करोति कृतस्य करणा-भावात् । नापि परभूतं करोति, तस्य करणेऽपि प्रागिव तदवस्थस्य तथोपलम्भादिप्रस-ङ्गात् । सम्बन्धासिद्धेः अस्येति व्यपदेशोऽपि मा भृत् । न च व्यतिरिक्तो घटादेर्विनाशो १० नाम । सञ्जपि तादात्मानमखण्डयन् तदवस्थमेव स्थगयति यतो न द्वयेत । तदयं विना-शहेतुः तदतिकयाविकलः कथमपेक्ष्यः यतः कादाचित्को विनाशः स्यात् ?]

प्रागसत आत्मलाभः उत्पादः, सतः पुनरभावो [१६६ख] भङ्गः पूर्वस्य द्वितीयादिक्षणे, अवस्थानं स्थितिः इति एतेषां स्वभावात् स्वरूपेण हेतुभूतेन अनुविध्या अविनाभाविता। कृत एतत् १ इत्यन्नाह—हे(तद्धे)तृनाम् इत्यादि । तेषाम् उत्पादस्थितिभङ्गानां ये हेतवः तेषाम् १५ असामध्यात् , 'उत्पादस्थितिभङ्गेषु' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः। अतः अस्मात् न्यायात् तस्यं जीवादिस्वरूपं त्रयातमकम् उत्पादस्थितिभङ्गात्मकम् ।

सद्दान्तं कारिकार्थं दर्शयन्नाह—यंथेव हि इत्यदि । यथेव येनेव प्रकारेण, हिः इति वितर्के भावस्य घटादेविनाशहेतुः मुद्गरादिः स्वभावभूव (तं) स्यात्म (स्वात्म)भूतं 'भावस्य' इत्येतद्त्रापि सम्बन्धनीयम्, विनाशम् अभावं न करोति । कुत एतत् १ इत्यत्राह—कृतस्य २० इत्यादि । कृतस्य स्वकारणात् निष्पन्नस्य भावस्य क्रग्णाभावाद् भावस्य स्वभावभूतविनाश-करणाभाव एव कृतः स्यात् , तस्य च स्वहेतोः उत्पत्तेनं करणमिति मन्यते । अस्वभावभूतं तर्हि करोतिः इत्याह—नापि इत्यादि । प्रभूतम् अर्थान्तरभूतं नापि करोति तस्य परभूतस्य विनाशस्य करणोऽपि न करणे (नाकरणे) प्राणिव तद्वस्थस्य पूर्वावस्थाऽविचिठतस्य भावस्य तथा पूर्ववद् उपलम्भादिप्रसङ्गात् । आदिशब्देन अर्थक्रियादिप्रसङ्गात् इति गृह्यते । दूषणा-

<sup>(</sup>१) विनाशं प्रति अन्यकारणानामपेक्षा नास्तीत्यर्थः । (२) "विनाशहत्वयोगात् । स्वभावत एव भावा नश्वराः, नैषां स्वहेतुभ्यो निष्पक्षानामन्यतो विनाशोत्पत्तिः तस्यासामध्यात् । न हि विनाशहेतु-भांवस्य स्वभावमेव करोति तस्य स्वहेतुभ्यो निर्वृत्तेः । नापि भावान्तरमेव ; भावस्य तद्वस्थत्वात्तथो पळब्धादिप्रसङ्गः । नापि भावान्तरेणावरणम् ; तद्वस्थे तस्मिन्नावरणायोगात् । नापि विनाशहेतुना अभावः क्रियते अभावस्य विधिनान्यतयोपगमे व्यतिरेकाभ्यतिरेकविकल्पनातिकमात् । भावप्रतिषेधकरणे न तस्य किंचित् भवति न भवत्येव केवलमिति । एवं च कर्ता न भवतीत्यकत्तु रहेतुत्वमिति न विनाशहेतुः किंचत् । वैयथ्यां । यदि स्वभावतो नश्वरः न किल्चिन्नाशकारणेः, तत्स्वभावत्येव स्वयं नाशात् । यो हि यत्यभावः स स्वहेतोरेवोत्पद्यमानस्तादशो भवति न पुनस्तद्वावे हेत्वन्तरमपेक्षते ।"-हेतुवि० पृ० ५६ । प्र०षा०स्व० १।२७२ ।

न्तरं दर्शयत्राह—सम्भन्धं इत्यादि । सम्बन्धस्य पारतन्त्र्यस्य असिद्धेः कारणाट् अस्य घटादे-विनाश इत्येवं व्यपदेशोऽपि, अभिधानमपि न केवलम् अनन्तर एव दोष इति अपिशब्दः, मा भृत् ।

नतु किमुच्यते [१६७क] सम्बन्धासिद्धिः (द्धेः) इति, यावता विशेषणीभावो भावाभा-वयोः सम्बन्धः सिद्ध इति चेत्; नः अत्र अनवस्थितेः प्रतिपादनात् । मामूत् तयोः सम्बन्धो ५ व्यपदेशो वा तथापि न दोषः, सम्बन्धरिहतस्य अभ्युपगमात् इत्येकेः तदपि न सुन्दरम् ; साक्षात् परम्परया वा तस्य इन्द्रियेण असम्बन्धो नः अम्रहणप्रसङ्गात् । तथापि महणे रूपादेः तेनै सम्बन्धकरूपनमनर्थकम् ।

स्यानमतम्-अभावेन तस्य स्थगनात् तथोपलम्भाद्यभावादयुक्तस्य (कं'तस्य) करणेऽपि' इत्यादि। तत्रोत्तरमाह-नच इत्यादि। नच नैव न्यतिरिक्तो धटादेः अर्थान्तरभूतो विनान्नो नाम । १० स्फुटार्थे नाम शब्दः, तद्याहकप्रमाणाभावेन अभावात् । दूषणान्तरमाह-तदात्मानम् इत्यादि। अस्यायमर्थः-सन्नपि तदात्मानं तस्य दृश्यस्य घटादेः आत्मानं स्वभावम् अस्वण्डयन् अविनान्ना-यन् तद्वस्थमेव तदात्मानं स्थग्यति, न च यतः स्थगनात् न दृश्येत् । सता हि स्वविषयज्ञान-जननयोग्येन अवद्यं तत्कर्त्तव्यमिति मन्यते । तदात्मखण्डने स एव दोषोऽनवस्था च ।

प्रकृतं निगमयन्नाह्—तद्यम् इत्यादि । यत एवं तत् तस्माद् अयं लोके प्रतीयमानो १५ विनाशहेतुः मुद्ररादिः । तदतत्क्रियाविकलो घट[स्वभावा]स्वभावविनाशकरणविकलः कथं नैव अपेक्ष्यो 'विनाशकार्ये' इत्युपचारयतो (पस्कारः, यतः) अपेणात् कादाचित्को भावस्य विनाशः स्यात् । यत इति वा आक्षेपे, नैव स्यात् , नित्यः स्यात् इत्यर्थः ।

अत्रैव दूषणान्तरमाह-विनाक्तो यद्यभाव[ः]स्याद् इत्यादिना । [ विनाक्तो यद्यभावः स्यात् क्रियाप्रतिषेधात्र[चेत्] । भावं न करोतीति केनापेक्ष्येत तत्कचित् ॥१६॥

२०

www.jainelibrary.org

ततः स्वभावनश्वरोऽर्थः सिद्धः, तथैव भावस्य उत्पादहेतुरिकिञ्चित्करः कृतस्य उत्पादने प्रयोजनाभावात् । तत एवाभावस्यापि स्वतः सिद्धत्वात् । प्रागमावं भावी-कुर्वन्नुत्पादहेतुरुचेत् ; प्राग्भावमभावीकुर्वन् विनाशहेतुः किन्नानुमन्यते ? यदि पुनर्भावस्य प्रध्वंसाभावोऽपि स्वत एव अभावान्तरवत् स्वहेतोरेव अभावत्वात् , तथैव भावस्य २५ स्थितिरिपि। यथा च स्वयमनुत्पित्सोः उत्पादहेतुः स्थास्नोः स्थितिहेतुरिति उत्पादस्थिति-हेतुरिति उत्पादस्थिति-हेतुरिति उत्पादस्थिति-कृत्विन् प्रत्यनपेक्षत्वं भावस्य सिद्धं तत्स्वभावापेक्षणात् , कांश्चिद् द्रव्यक्षेत्रकालस्वभावविशेषान् परिहृत्य अन्यत्र भवन् उत्पादो विनाशो वा तदपेक्षस्तद्धे-तुश्च युज्येत प्रतीतेरविरोधात् ।]

विनादाः यद्यभावः प्रसज्यप्रतिषेधरूपा [१६७ख] भावनिष्ठतिः यदि तर्हि अभावं ३०

<sup>(</sup>१) पूर्ववदुपलम्भादिप्रसङ्गरूक्षणः । (२) भावाभावयोः । (३) इन्द्रियेण सह । (४) आत्मसण्डनं भिन्नमभिन्नं वा क्रियते इत्यादि । (५) भिन्नाभिन्नविनाशकरणरहितः ।

मुद्र रादिः करोति इत्येवं 'भावं न करोति' इति हेतोः क्रियाप्रतिषेधात् धटादेः करण-निराकरणात् अकिञ्चित्करत्वं विनाशहेतोः, क्रियाप्रतिषेधरूपत्वात् प्रसज्यप्रतिषेधस्य इति [तत्] तस्मात् केन अपेक्ष्येत न केनेचित् काचित् कार्ये इत्यर्थः ।

उपसंहरल्लाह-तत इत्यादि । यत एवं ततः स्वभावतो नश्वरोऽर्थः सिद्धः । तथा च ५ प्रयोगैः-यो यं प्रति अन्यानपेक्षः स तत्स्वभावनियतः यथा अन्त्या कारणसामश्री स्वकार्योत्पादनं प्रति अनपेक्षा तैत्स्वभावनियता, विनाशं प्रति अन्यानपेक्षश्च भावः इति । एवं दृष्टान्तं व्याख्याय दार्ष्टान्तिकं विवृण्यन्नाह-तथे व इत्यादि । तथे व तेनैव प्रकारेण भावस्य घटादेः उत्पादहेतुः अकिश्चित्करः । कृत एतदिति चेत् ? अत्राह-'कृतस्य उत्पादन' इत्यादि । इदमत्र तात्पर्यम्-यथा विनाशोऽभाव इति भाववतो भेदिवचारमर्हति तथा उत्पादोऽपि तदिवशेषादिति । तथाहि-१० यदि सत एव स्वभावभूत उत्पादः क्रियते; तर्हि स एव क्रियते इति कृतस्य उत्पादने प्रयो-जनाभावात् हेतुस्वभाववदिति । एतेन स्वभावभूतोऽपि चिन्तितः । न खळु सतो घटस्य अर्था-न्तरभतोऽपि सैंः क्रियमाणः कञ्चन अर्थ पुष्णाति ।

स्थानमतम्—अस्य विकल्पद्वयस्य निरालम्बनत्वात् नातः प्रकृतसिद्धिरिति चेत्; अत्राह्— तत एव इत्यादि । तत एव अनन्तरिवकल्पभेदादेव नान्यतोऽभावस्यापि न केवलमुत्पादस्य १५ स्वभावतः सिद्धत्वाद् 'उत्पादहेतुः अिकश्चित्करः' इति सम्बन्धः । अस्य [१६८क] विकल्पद्वयस्य निरालम्बनत्वे सौगतस्य इष्टाऽसिद्धिरिति मन्यते ।

परमतमाशक्कते—प्राग्नभावम् इत्यादिना । अथ कोऽयं प्राग्नभावो नाम ? उत्पत्तेः पूर्वमभाव इति चेत्; स मृत्पिण्डादन्यः, स एव वा स्यात् ? प्रथमपक्षे नैयायिकादेः तन्मतं न सौगतस्येति तन्मतानिभज्ञानात् । न च तुच्छमभावं किश्चद् भावीकरोति बन्ध्यासुतादेरिप तिकरणप्रसङ्गात्, २० भावोपादानकल्पनावैफल्यप्रसङ्गार्च । तम्नाद्यः पक्षः । द्वितीयेऽिप पक्षे 'मृत्पिण्ड एव प्राग्नभावः, तं भावीकुर्वन्' इत्युक्तम् , तस्य पूर्वमेव सतः तदयोगात् । अथ तं धटाभावात्मकं भावीकुर्वन् इत्ययमर्थो विविश्वतः, सोऽिप न युक्तः, ततो घटस्य भिन्नस्य भावात् व्यपदेशादिभेदात् । तन्न द्वितीयोऽिप युक्तः । यद्प्यत्रोत्तरम्—'प्राग्नभावम्' इत्यादि । तन्नापि चिन्त्यते—िकिमिदं प्राग्नाव-मिति ? यदि विनाशात् पूर्वकालभावी घटः प्राग्(ग्)भावः तिमितिः तर्हि बौद्धस्य न कश्चित् अचित । तत एव 'त्तम् अभावीकुर्वन्' इत्ययुक्तमः; अभावस्य ततो 'व्यतिरेकाव्यतिरेकयोर्यथो-कदोषात् । अथ 'तम् अभावीकुर्वन् कपालीकुर्वन्' इत्ययुक्तमः; अभावस्य ततो 'व्यतिरेकाव्यतिरेकयोर्यथो-कदोषात् । अथ 'तम् 'अभावीकुर्वन् कपालीकुर्वन्' इत्युच्यतेः, तदसारमः; तस्यैव कपालभाव-योगात्, घटनाशे कपालभावायोगात्, ततो यत्निष्ठिवेत्ति ।

<sup>(</sup>१) "अथ क्रियानिषेधोऽत्रं भावं नैव करोति हि । तथाप्यहेतुता सिद्धा कर्तुहेंतुत्वहानितः ॥"
-तस्वसं० इलो० ३६६ । (२) "यद्भावं प्रति यन्नैव हेत्वन्तरमपेक्षते । तत्तत्र नियतं होयं स्वहेतुम्यस्तथोद्यात् ॥ निर्निवन्धा हि सामग्री स्वकायोत्पादने यथा । विनाशं प्रति सर्वेऽपि निरपेक्षाश्च जन्मिनः ॥"-तस्वसं०
इलो० ३५४-५५ । (३) स्वकार्योत्पादमस्वभावनियता । (४) उत्पादः । (५) सद्भावकरणप्रसङ्गात् । (६)
अभावादेव सर्वकार्योत्पत्तेः । (७) मृत्पिण्डस्य । (८) मृत्पिण्डम् । (९०) प्रान्भावम् ।
(११) भिन्नाभिन्नपक्षयोः । (१२) भावम् ।

www.jainelibrary.org

अत्र प्रतिविधीयते—यथैव हि सोगतस्य प्रागभावः प्रध्वंसाभावश्च तुच्छो नास्ति तथैव करणात् , एकान्तेन भिन्नं कार्यमपि [१६८ छ] नास्ति किन्तु उपादानमेव उपादेयो भवित इति प्रतिपादितम् \* \* ' विज्ञसेः'' [सिद्धिवि० ३।१४] इत्यादिना । ततः प्रागभावं घटविविक्त-मृत्पिण्डाकारं द्रव्यं भावीकुर्वन् घटपेकुर्वन् घटपर्यायोपेतं जनयन् उत्पादहेतुः उपादानम् , सहका-रिकारण (णं) कारणकछापै इति चेत् ; प्रागभावं घटसत्त्वम् अभावीकुर्वन् स्वपर्यायकपाछविविक्तं ५ कुर्वन् विनाशहेतुः किन्नानुमन्यते ? अयमेवाचार्यस्य अभिप्रायः । 'यदि पुनः' इत्यादि [ना]पूर्व-पक्षान् (श्लं) यदि पुनः (तथैव) इत्यादिना तु अपरपक्षं दर्शयति । यदि इति पराभिप्रायस्चने, पुनः इति वितर्के, भावस्य घटादेः प्रध्वंसाभावोऽपि न केवलं प्रागभायः स्वत एव स्वस्मादेव नद्यस्यभावात् नान्यतो मुद्ररादेः । अत्र निदर्शनमाह—अभावान्तरवत् इतरेतरात्यन्ताभाववत् , सोऽपि स्वभावः, कृतः ? इत्याह—स्वहेतोरेव । प्रध्वंसः कपालात्मना भावः स्वत एव अभावत्वात् १० इतरेतरासमाववन् ; अत्र दूषणमाह—तथैव इत्यादि । तथैव तनैव प्रकारेण मावस्य विविद्याप् परापर [क्षणेषु] अवस्थानमपि न केवलं प्रध्वंस एव स्वत एव स्थात् इति । शक्यं हि वक्तुं भावस्य स्थितिः स्वत एव भावधर्मत्वात् प्रध्वंसवत् । न चात्र धैर्म्यसिद्धिः; पूर्वस्य उत्तरक्षणे विवेकवेद् अविवेकत्वात् [स्यापि प्रसिद्धेः, त]था चोक्तं न्या य वि नि श्च ये—

\*''भेदज्ञानात् प्रतीयेते प्रादुर्भावात्ययौ यदि ।

अभेदज्ञानतः सिद्धा निरंशे न (स्थितिरंशेन) केनचित् ॥" [न्यायवि० रलो० ११४]
अत एव न स्वरूपासिद्धो हेतुः प्रत्यक्षादिवाधितो वा पक्षः । अनेन [१६९क] पूर्वस्य
हेतोर्विरुद्धत्विमत्थं कथयति—तत्र यदुक्तं प्राग्भावम् इत्यादि ; तद्युक्तम् ; यतो नश्वरं चेत्
तमभावीकुर्वेच् विनाशहेतुः कि 'तेन १ स्वयमेव नाशात् । 'विपरीतं चेत् ; तदशक्यम् । निर्ह
अनश्वरं तं कश्चिद् अभावीकर्त्तुं समर्थ इति चेत् ; अत्राह—यथा च इत्यादि । यथा इति २०
वचनाद् अनुक्तमिष 'तथा' इति गम्यते । तथा स्वयम् आत्मनोऽपि अनुत्थित्सोश्च पुनः
उत्पादहेतुः 'अकिञ्चित्करः' इति सम्बन्धः । प्रथमस्य [स्व]यम् उत्पत्तेरन्यस्य शशविषाणवत् कारणसन्निधानेऽपि अनुत्पत्तेरिति भावः । एवं स्थिताविष दर्शयति स्थास्नोः इत्यादिना ।
स्थितिहेतुः अकिञ्चित्करः इत्येवं सर्वं समानम् । अनेनैव तद्दर्शयति—उत्पादस्थितिमङ्गान्
प्रति अन्पेक्षत्वं भावस्य सिद्धं तत्स्वभावापेक्षणात् इति निद्धि (नद्धि) नाशेऽपि । 'यदि पुनः २५
तं प्रति नापेक्षं तत्स्वभावस्य सर्वदा सन्निधानात्' इत्युच्यते तथा प्रतीतेः ; तदितस्त्र समानमिति ।
तथा च—

#### \*''विरुद्धाव्यभिचारी स्यात् सर्वो हेतुः परोदितः । समत्वात् परपक्षेऽपि यद्वा स्यात् कल्पितः स्वयम् ॥''

<sup>(</sup>१) पृ० १९८। (२) अन्यः कारणसमृहः । (१) "तथैव स्थिति प्रत्यनपेक्षं स्थास्तु तद्धेतोरिक-िचदकरस्वात् , तद्व्यविश्क्तिव्यतिश्कितकरणादित्यादि सर्वं समानम्।"-अष्टश० अष्टस० पृ० १८५-८६ । (४) स्थितिरूपस्य वर्मिणोऽसिद्धिः । (५) भेदवत् । (६) अभेदस्यापि । (७) भावम् । (८) विनाशहेतुना ।

<sup>(</sup>९) अनश्वरस्वभावम् ।

गतु च उत्पादस्य अहेतुकत्वे नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वा । तदुक्तम्—

\*''नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वा हेतोरन्यानपेक्षणात् ।

अपेक्षातो हि भावानां कादाचित्कत्वसंभवात् ॥'' [प्र०वा० ३।३४]

इति चेत्; अत्राह—कांश्चित् द्रघ्य इत्यादि । कांश्चिद् विवक्षितान् द्रघ्यक्षेत्रकाल-५ स्वभाव[विशेषान् ] विशेषशब्दः प्रत्येकं द्रघ्यादिभिः सम्बन्धनीयम् (नीयः), परिहृत्य । का (क) ? अन्यत्र अभिमतकाछादौ भवन् जायमानः वाशब्दो भिन्न[१६९ख] प्रक्रम इवार्थः 'उत्पाद' इत्यस्यानन्तरं द्रष्ट्य्यः । तत उत्पाद इव विनाशः तदपेक्षो अन्यद्रघ्यापेक्षः तद्भेतुः द्रघ्यादिहेतुको युज्येत । कुत एतत् ? इत्यत्राह—प्रतीति(ते)रिवरोधात् । अथवा, यथानिवेशमेव वा शब्दो घ्याख्येयः । विनाशबद् उत्पादोऽपि स्वत एव इति स्वभाववादिनं प्रति 'कांश्चिद्' १० इत्यादेः उपन्यासात् । अत्र 'च' इति समुच्चये । शेषं पूर्ववत् ।

एवं सत्यिप दृष्टान्ते व्याप्तिश्रहणाभावात् क्षणक्षयादौ सर्वहेतूनां गमकत्वं प्रतिपाद्य संप्रति दृष्टान्ताभावात्तत्प्रतिपादयन्नाह—जीवच्छ्रिने इत्यादि ।

यदि वा, बढुक्तम् अ र्च टे न-**\*''सत्त्वादेः अन्वयाभावेऽपि व्यापकानुपल**ब्धेः विपक्षव्यतिरेकाद् गमकत्वम्'' इति ; तत्र कृतं निषेध(धम्) उपसंहरन्नाह-जीवच्छरीर १५ इत्यादि ।

### [ जीवच्छरीरे प्राणादिर्यथाऽहेतुर्निरन्वयात् । तथा सर्वः सत्त्वादिरहेतुः क्षणिके क्वचित् ॥१७॥

पत्तैविपक्षाभ्यां सर्वस्य संग्रहात् यथा जीवच्छरीरे प्राणादिरनन्वयः तथा क्षणिक-त्वेऽपि सत्त्वकृतकत्वादिरिति । न हि क्षणिकत्वेतराभ्यां तृतीया राशिरस्ति यत्र हेतुर्वतेते २० शब्देऽपि तथाऽनिश्चयात् । अपरापरताल्वादिचक्षुरादितैलादिव्यापारसाफल्याच्छब्दा-दीनामपरापरस्वभावसिद्धेः क्षणिकत्वविनिश्चयः, तत एव अनित्यतामात्रं साध्यं कचित् सिद्धम्, तत्रैव तद्व्यापारस्य साफल्यात् ।]

जीवच्छरीरे सात्मकत्वे साध्ये प्राणादिः हेतुः यथा येन प्रकारेण आहेतुः । कुतः ? इत्याह-निरन्वयात् साधर्म्यदृष्टान्ताभावात् । तथा सर्वः शुँद्धाशुद्धस्वभावः सत्त्वादिः २५ निरन्वयादहेतुः क्षणिके क्वचित् कस्मिश्चित् शब्दादौ साध्ये क्षणिकत्वे वा कचित् साध्ये । अथवा, जीवच्छरीरे सात्मकत्वे साध्ये प्राणादिः हेतुः निरन्वयाद् अन्वयाभावं प्राप्य योऽसौ उक्तः स यथा येन व्यतिरेकाभावप्रकारेण सन्वादिरहेतुः । शेषं पूर्ववत् ।

<sup>(</sup>१) "एतस्य वाधकं प्रमाणं व्यापकासुपलिधरूपमुत्तरत्रावसरप्रासं स्वयमेव वश्यित । तद्वया वाधकप्रमाणप्रवृत्या साध्यधर्मस्य वस्तुनः साधनधर्मस्यभावता सिध्यित ।"-हेतुबि० टी० ए० ४४। (२) "अनयोरेव ह्यो रूपयोः सन्देहे अनैकान्तिकः । यथा सास्मकं जीवच्छरीरं प्राणादिमस्वादिति । व हि सास्मकनिरात्मकाम्यामन्यो राशिरस्ति यद्यायं प्राणादिर्वर्तेते । आत्मनो वृत्तिव्यवच्छेदाभ्यां सर्वंसंग्रहात् ।" न तत्रान्वेति । एकात्मन्यपि असिद्धेः ।"-न्यायबि० ३।९६-९९, १०१-४। (३)ग्रुद्धः सर्वं हेतुः । अभिन्नविद्येषणविशिष्टः 'उत्पत्तिमस्वात्' इति, भिन्नविद्येषणविशिष्टः कृतकत्वादिति । एतौ अग्रुद्धौ । द्रष्टस्यम्-न्यायवि० ३।९-११ ।

कारिकां विश्वण्वन्नाह—पक्ष इत्यादि । जीवच्छरीरं सर्वं पक्षः, घटादिः विपक्षः, ताम्यां सर्वस्य चेतनेतरजातस्य संग्रहात् यथा जीवच्छरीर(रे)प्राणादिः अनन्वयः साधर्म्बद्देष्टान्तरिहतः तथा क्षणिकत्वे साध्ये, अपिशव्दो भिन्नप्रक्रमः 'सत्त्वकृतकत्वादिः' इत्यस्य अनन्तरं द्रष्टव्यः । यदि वा, यथास्थानमेव अपिशव्दोऽस्तु । तत्रायमर्थः—क्षणिकत्वे अपिशव्दाद् अक्षणिकत्वेऽपि इति । निह तत्रापि सपक्षोऽस्ति, अनन्वयः इत्यपेक्षा । कृतः ? इत्यत्राह—निह ५ इत्यादि । [हि] यस्मात् न व्याप्तिसाधने सत्त्वादेः श्वणिकेतरत्वाभ्याम् अविनाभावसिद्धौ वृतीया राशिरस्ति सपक्षाभिधाना प्रतिरत्र तद्रासौ (अस्ति यत्र तद्राशौ) हेतुः सत्त्वादिः वर्तेत । शव्दादिः वर्तीया राशिरस्ति इति चेत् ; अत्राह—शब्द इत्यादि । अपिशव्दात् न केवछं विवाद-गोचरे वस्तुनि इति तथा क्षणिकत्वप्रकारेण अनिश्चयात् सत्त्वादेः इति । न च तथाऽनिश्चित-सत्त्वं वस्तु निदर्शनम् , इतरथा साध्यमपि स्याद्विशेषात् । यदा पुनः शब्द एव क्षणिक[ः] १० साध्यः तदा शब्दस्य बुद्धादिभिः सह उपादानं तेने तेषैं समानताप्रतिपादनार्थम् ।

अत्रापरः प्राह-अपरापरताख्वादि-चक्षुरादि-तेलादिव्यापारसाफल्यात् शब्दादीनाम् अपरापरस्वभावसिद्धिः(द्धेः) श्वणिकत्वविनिश्चयः; तदसारमिति दर्शयन्नाह-तत् एव इत्यादि । यत एव अपरः तँद्व्यापारः अपरापरशब्दादिस्वभावमन्तरेण अनुपपन्नो वैफल्यात्, तत एव अनित्यतामात्रं परिणामिनित्यत्वं साध्यं क्वचित् सौगतस्य तत्रैंव तद्व्यापारस्य उक्तविधिना १५ साफल्यात् । एतदुक्तं भवति—ततो न्यायात् शब्दादौ परिणामाऽनित्यत्वं सिद्धं तन्निदर्शनमुच्यते नान्यत्र सिद्धसाधनात्, तथा च दृष्टान्ताभावात्तदसाध्यमुक्तम् । [१७० ख] एतचोक्तमिति किमनेनेति चेत्; नः अन्यथा अभिप्रायात् । यदुक्तं प्र झा क रे ण-श्वः 'श्वणिकत्वे साध्ये न दृष्टान्ताभावो नीलादेः सर्वस्य, तत्र यद्य(द)त्रभासते तत्त्रथैव परमार्थसद्व्यवहारावतारि यथा नीलं नीलतयाऽवभासनं तथैव तद्वतारि, सर्वमवभासते च श्वणिकत्वा ।'' इति; २० तत्र पक्षस्य प्रत्यक्षवाधनं हेतोश्च असिद्धत्वमनेन कथ्यते । अथवा, श्वणिकत्वात् नीलादेरव्यतिरेके तैद्धत् तैस्यापि स्वभावविप्रकर्ष इति दृष्टान्तस्य साध्यसाधनोभयवैकस्यम् । तत्र तदनभ्युपगमे क हेतोः उपसंहार इति प्रदर्श्वते ।

स्यान्मतम्-सौगतस्य दानादिचेतांस्येव पुण्यपापन्यपदेशभाक्षि, तेषां च स्वसंवेदनाध्यक्ष-विषयत्वात् न [स्व]भावविष्ठकर्ष इति साधनिषकछता दृष्टान्तस्येतिः, तदशिक्षिताभिधानमः, यतः २५ ततः कालान्तरे फलाऽसिद्धेः, तदन्याभ्युपगमस्य अवश्यंभावात् । अथ मतम्-स्यभावविष्ठकर्षेऽपि पुण्यपापयोः सर्वेरपि वादिभिः साधनात्, साध्यविकलता दृष्टान्तस्येतिः, तदनुपपन्नम् ; प्रक्रमाऽप-रिज्ञानात् । ततः तदसाध्य ः साधनात् । साध्यं तु उक्तमेव ।

साम्प्रतं हेतोर्विरुद्धत्वात् न तत् साध्यम्; इत्याह-अनिष्टसिद्धेः।

<sup>(</sup>१) श्रब्देन । (२) बुद्ध्यादीनाम् । (३) तास्वादिव्यापारः । (४) क्षणिकत्वचत् । (५) नीलादेरपि ।

# [ अनिष्टसिद्धेः पारार्थ्यं यथाऽनिष्टं प्रसाधयेत्ं । संहतत्वं तथा सत्त्वं शब्द[क्षणिकतान्वयि] ॥१८॥

परार्थाश्रश्चरादयः निह विषक्ष एव निर्णयात् कृतकत्वस्य । \*''यद् यद्भावं प्रति अन्यान्यपेत्तं तत्तद्भावनियतं यथा अन्त्या कारणसामग्री स्वकार्यजननं प्रति'' इति परस्य ' चोदितचोद्यमेतत् । तथा चेत् ; भावः कालान्तरस्थानोत्पादं प्रत्यनपेत्तणात् तद्भावनियतः सिध्येत् नान्यथा । सतोऽर्थस्य पुनः उत्तरकालं स्थितौ किमपेक्षणीयं स्यात् यतः कादा-चित्की स्थितिः स्यात्, तथा पुनरुत्पित्सोरुत्पत्तौ न किञ्चिदपेक्षणीयिमिति समानम् । यदि पुनः भावः स्थास्नुरुत्पित्सुर्वा न भवेत् न कदाचिदिषि तिष्ठेदुत्पद्येत वा खपुष्पवत्। निह तत्रक्वरत्वमेव साधयतीति समझसम् अन्यत्राप्यविश्चेपात् । तदिमेऽर्थाः स्वरसत एवोत्तरीएव अवन्तो यथायोगं परस्परोपकारमतिश्चयाद्यानमात्मसात्कुर्वन्ति । कस्यचित् कुतिक्चिद्वनाशे परोऽन्य एव जायते । ननु निरन्वयनिवृत्तौ कस्य कारणाहिता कार्योत्पत्तिः ?]

अनिष्टस्य परिणामाऽनित्यत्वस्य सिद्धेः तत्रैव सर्वहेतूनां दर्शनात्र तत्साध्यमिति 'वैफ-ल्याच साधनस्य' इति शेषः, यदर्थं तत्प्रयुक्तं तस्य असाधनात अनिष्टसिद्धं समर्थयते पारा-ध्यम् इत्यादिना । चक्षुरादीनां संबन्धि संहतत्वं कर्तृ प्रसाधयेत् यथा येन [१७१क] १५ तत्रैव दर्शनप्रकारेण । किम् १ इत्याह—पाराध्यम् । किम्मूतम् १ अनिष्टम् तेषामेवं सांख्येन संहतं तत् साधियतुम् इष्टं संहतं प्रसाधयेत् । एवं परप्रसिद्धं निदर्शनं प्रतिपाद्य दार्ष्टान्तिकं प्रतिपादयति तथा सन्त्यं ग्रुद्धेतररूपम् 'अनिष्टं प्रसाधयेत्' इति सम्बन्धः । किम्तुतं सन्त्वम् १ इत्याह—दाद्ध इत्यादि ।

कारिकार्थं प्रकटयति—परार्थाश्चिक्षुराद्यः इत्यादिना । कुत एतत् ? इत्यत्राह्—निहं २० इत्यादि । विषक्ष एव परिणाम एव निर्णयात् कृतकत्वस्य इति । ननु यद्यपि कृतकत्वस्य वैत्रैव निर्णयः तथापि न तेन तद्व्याप्तिः अनुमानेन "तद्विपरीतव्याप्तिप्रसाधनादिति परः । तदेव दर्शयन्नाह्—यद् यद्भावम् इत्यादि । ननु पूर्वम् 'उत्पादस्थिति भद्भानाम्' इत्यादिना सर्वमेत-दुक्तम्ं, इति किमर्थं पुनरपि उच्यते इति चेत् ? सत्यमुक्तम् , किन्तु पूर्वं विनाशे अयिषव (अयमेव) स्वतन्त्रो हेतुः, अधुना अनेन कृतकत्वादेः नाशित्वेन अविनाभावः साध्यत इति भिगाः । यद्वा 'विषक्ष एव निर्णयात्' इत्यस्य हेतोभक्तेनैव परप्रथनासिद्ध तामुद्भानैव (हेतोर्य-चेनैव परं प्रत्यसिद्धता उद्भाविता) तां परिहरति प्रस्य चोदितचोद्यमेतत् इति निपानार्थ (निदर्शनार्थम् ) । यद्वस्तु यस्य भावो यद्भावः तं प्रति अनपेक्षं तद्वस्तु तद्भावनियतं द्वितीयेन तच्छव्देन यदुक्तं तस्य परामर्शः । अत्र दृष्टान्तमाह—यथा इत्यादिकम् । अन्त्या चासौ कारण-सामग्री च इति तत्सामग्री स्वकार्यजननं प्रति अनपेक्षा सती तद्भावनियतेव स्वकार्यजनन-

<sup>(</sup>१) "यथा परार्थाइचक्षुरादयः संधातत्वात् शयनासनाचङ्गवदिति । तिदृष्टासंहतपारार्थ्वविपर्यय-साधनाद् विरुद्धः।"-न्यायवि० ३।८७, ८८ । (२) चक्षुरादीनाम् । (३) विपश्च एव । (४) पश्च एव । (५) पृ० २०२ । (६) तङ्गावं प्रत्यन्यानपेक्षत्वादिति ।

भावितयतेव । पक्षधर्मोपसंहारमाह—तथा इत्यादि । सुगमम् । चेच्छव्दः [१७१ख] पराभिप्रायद्योतकः । अत्रोत्तरमाह—भाव इत्यादि । भाव इत्येतदुपलक्षणं तेन कृतक इत्येतदिपि
गृह्यते । कालान्तरस्थान (नं) च उत्पादश्च तौ प्रति अनपेक्षणात् तद्भाविनयतः कालान्तरस्थानोत्पादभावितयतः सिध्येत् । अस्याऽनभ्युपगमे दूषणमाह—नान्यथा अतो हेतोविंनश्वराभावः सिध्येत् व्यभिचारित्वात् हेतोरिति मन्यते । एतदनेन दर्शयति—यथा क्षणिकत्वे सत्त्वा- ५
दिर्विरुद्धः विपक्ष एव निश्चयात् , तथा अन्येन तस्य अविनामावसाधकोऽण्यनपेक्षणादिति
हेतुः तत्रेव विनिश्चयाविशेषादिति ।

स्यानमतम् - 'कालान्तरस्थानोत्पादौ प्रति अनपेक्षणात्' इत्यसिद्धम् ; तद्भावनियतत्वे तौ प्रति सापेक्षत्वाद् भावस्य इति । तत्रोत्तरमाह – सतोऽर्थस्य इत्यादि । सतो विद्यमानस्य अर्थ- क्रियाकारिणो भावस्य पुनः इति वितर्के उत्तरकालम् उत्पत्तेः स्थितौ किमपेक्षणीयं स्यात् १० न किञ्चिदित्यर्थः । सतोऽर्थस्य स्वभावभूताया अन्यस्या वा केनचित् करणे विनाशे च दोषात् , एवमर्थं च सतोऽर्थस्य इत्युक्तम् , यतः अपेक्षणीयात् कादाचित्की स्थितिः स्थात् तथा तेनैव प्रकारेण पुनः उत्पित्सोर्भावस्य उत्पत्ती न किञ्चिदपेक्षणीयम् यतोऽपेक्षणीयात् कादाचित्त्वो (चित्को)त्पत्तिः स्थादिति । 'यतः' इत्याद्यतुवृत्तेः । इत्येवं समानं विनाशवदत्त्वाप्यतदत्त्तप्येतदस्ति (वदन्यत्राप्येतदस्ति) इति मन्यते ।

नन्वस्य अपेक्षणीयस्याभावेऽपि स्थास्तु-उत्पित्सु-स्वभावापेक्षणात् , अस्य च सर्वदाऽसिन्निधानादिसद्धो [१०२ क] हेतुः इति चेत् ; अत्राह्-यदि पुनः इत्यादि । भावो जीवादिः स्थास्तुः उत्पित्सु विति (वी न) भवेत् न कदाचिदिपि तिष्ठेद् उत्पद्येत वा सपुष्पवत् इति । तिष्ठति उत्पद्यते च ततः "तत्स्वभाव इति । नतु तद्भावं प्रति अनपेक्षत्वं नश्वरत्वमेव साधयति प्रत्यक्षादिवाधाऽभावात् न स्थित्युत्पत्तिस्वभावं विपर्ययादिति चेत् ; अत्राह्-निह इत्यादि । हिः २० यस्मात् तद्भावं प्रति अनपेक्षत्वं नश्वरत्वमेव <sup>ह</sup>नान्यत् साधयति इति न समञ्जसम् उपपन्नम् । कृत एतत् १ इत्यत्राह्-अन्यत्रापि । "आपाद्यसाध्येऽपि अविश्लेषाद् विशेषाभावात् ; तत्रापि प्रत्यक्षादिवाधाऽभावादिति मन्यते ।

उपसंहारव्याजेन परकीयस्य हेतोरसिद्धतां दर्शयन्नाह—तद् इत्यादि । यत एवं तत् तस्मात् इमे प्रत्यक्षतः प्रतीयमाना अर्था जीवादयः स्वरसत एव [स्व] भावत एव उत्तरी- २५ भवन्तः 'पूर्वाकारपरित्यागाऽजहद्वृत्तोत्तराकारं गच्छन्तः आत्मसात्कुर्वन्ति इति युक्तम् । किम् १ इत्याह—अतिशयाधानं योग्यतास्थापनम् । कथम् १ इत्याह—यथायोगमिति उत्पादविनाशसहकारिकारणसंबन्धो योगः तस्य अनितक्रमेण । कथंभूतम् १ इत्याह—परस्परो-पकारम् इति । परस्परेण सहकारिणा उपादानस्य अनेनं सहकारिण उपकारो यस्मिन् येन इति

<sup>(</sup>१) कथिन्चिष्तिस्य । (२) विषक्ष एव । (३) स्थितेः । (४) उत्पत्तिस्थितिस्वभावः । (५) बाधास-झावात् । (६) उत्पत्तिस्थितिस्वभावम् । (७)आपायं यत् साध्यम् उत्पत्तिस्थितिस्वभावरूपं तस्मिन् । (८) पूर्वाकारपरित्यागः उत्तराकारस्थीकारदच परस्परम् अजहद्वृत्तः-भ्रौव्यत्वं स्वीकुर्वन्नेव संजायते इति भावः । इष्टन्यम्-ए० १ टि० ९ । (९) उपादानेन ।

वा विग्रहः । तदनेन उत्पादं प्रतीविपनासं (प्रति इव विनाशं) प्रत्यिप भावस्य कृतकस्य वां सापेक्षत्वाद् भावस्य विनाभावसाविनासाविनाभाव (विनाशाविनाभाव)साधने तद्भावं प्रत्य-नेपेक्षत्वमसिद्धमित्युक्तम् [१७२ख] भवति । ननु यदुक्तम्—'तिहिये (तिदिमे) अर्थाः स्वर-सत एव उत्तरीभवन्तः' इति ; तदयुक्तम् ; कस्यचित् पूर्वस्यं कुतिश्चिद् विनाशे परः अन्य ५ एव जायते इति चेत् ; अत्राह—ननु इत्यादि । ननु नैव निरन्वयनिवृत्तौ अत्यन्तमभावे कस्य कारणस्य कारणाकारणाहिता (कस्य कारणाहिता) कार्योत्पत्तिः अनियमप्रसङ्गादिति मन्यते । कथं तिर्हं कार्योत्पत्तिः १ इत्यत्राह—अनादिनिधनम् इत्यादि ।

#### [ अनादिनिधनं द्रव्यमुत्पित्सु स्थास्तु नइवरम् । स्वतोऽन्यतो विवर्तेत कमाद्धेतुफलात्मना ॥१९॥

१० यदि सर्वं सत् उत्पादस्थित्यात्मकं सर्वदा न स्यात् सक्चद्रि तथा मा भूत् खर-विषाणवत्, तथा तत् पूर्वोत्तरपरिणामात्मना सततं विवर्तमानं प्रतिक्षणं त्रिरुक्षणं हेतुफरु-व्यवस्थामात्मिन विकल्पयन् परत्र कार्यकारणव्यपदेशभाग् भवतीति समञ्जसम्, प्रत्यनी-कस्त्रभावाविनाभावात् ।]

अविद्यमाना (तम् ) आदिनिधनम् अनादिनिधनं, सादित्वे कार्यानुपादानकारणा१५ (ण)भावे सदिष सहकारिकारणम् अकिक्कित्करम् । न चैवं शक्यं वक्तुं कदाचिद्तुपादाना
कार्योत्पत्तिः अन्यदा अन्यथेति ; तथाऽदर्शनात् । दर्शनानुसारेण च तत्त्वव्यवस्थानात् । कथक्कैवं
वादिनां कार्यदर्शनाद् उपादानकारणानुमानम् १ सर्वत्राऽऽशङ्काऽनिवृत्तरेति तद्व्यवहारोच्छेदः ।
सान्तत्वे पुनः अशेषसन्तानिवृत्तिरिति । निरूपियध्यते चैतन् जी व सि छौ । किन्तदित्यम्भूतम् १ इत्याह—द्वयम् इति । न चैतत् चोद्यम्—''रूपादिव्यतिरेकेण किं तत्' इति १
२० अपितभासेक्यनियम'' [सिद्धिवि० १।१०] इत्यादिना प्रसाधनात् । पुनरिप कथम्भूतं
तदिति आहोस्वित् [तदित्याह—उत्पित्सु स्थासनु नश्चरम् ] इत्यादि । तत्तिः कुर्यास् १
इत्याह—विवर्तातः । केन प्रकारेण १ हेतुफलात्मना मृत्पिण्डघटादिस्वभावेन ।

ैं नतु च प्रधानं महदादिफलात्मना विवर्त्तते न े तद्धेत्वात्मना \* ''मूलप्रकृतिरविकृतिः के [सांख्यका० ३] इति वचनादिति चेत् ; न ; महदादिपरिणामजननस्वभावस्य अकादाचित्कत्वे २५ के तदनुपरितरिति कपिलोऽन्यो व मुत्को न म कथं (वा कथं मुक्तः ?) यदि पुनः कपिलादिना [१७३ क] संसर्गाभावाचदुपरित (रिति] मितः; सापि न युक्ता; व अविकले कारणे कार्यस्य

<sup>(</sup>१) हेतोः । (२) विनाशं प्रत्यन्यानपेक्षणादिति हेतुः असिद्धः इति भावः । (३) पर्यायस्य । (४) उत्तरांशः उद्धतः—न्यायवि० वि० प्र० पृ० ४९४ । (५) सर्वथा नृतनस्योत्पादे । (६) उपादानकारणाभावे हृत्यर्थः । (७) उपादानकारणाद् । (८) कार्यकारणव्यवहाराभावः । (५) सर्वथा निरन्वय-विनाशस्वीकारे । (१०) चतुर्थप्रस्तावे । (११) गुणच्यतिरिक्तं द्वच्यं नास्ति इति शङ्काभिप्रायः । (१२) स्रोख्यः प्राष्ट । (१३) न प्रधानम् अन्यहेतुतः समुद्भूतं तस्य नित्यत्वादिति । (१४) अकार्यभूता नित्येति । (१५) महदादिकार्याणां सर्वदोत्पत्तिः । (१६) जीवातमा । (१७) कपिछादिकं प्रति महदादिकार्योत्पादस्या-भावः । (१८) नित्ये प्रधानाख्ये कारणे ।

अवश्यंभावात् । अथ<sup>3</sup>तत्संसर्ग एव स<sup>3</sup>स्वमावो न पूर्वम् ; हन्त कथम् **\*''मूलप्रकृतिः''?** [सांख्यका० ३] इति युक्तम् **हेतुफलात्मना** इति ।

एतेन वैशेषिकादिमतमपि चिन्तितम् । यदैव द्रव्यस्य हेत्वात्मता तदैव फलात्मता । अयं तु विशेष:—कदाचित् कस्यचिद्भिव्यक्तिः अनिभव्यक्तिस्वाहं च (क्तिश्च, आह च-) \* [सर्व ] सर्वत्र विद्यते" इति कश्चित्" ; तं प्रत्याह्—क्रमाद् इति । क्रमम् आश्रित्य इत्यर्थः, इत्रश्या ५ सव्येतरगोविषाणवत् न हेतुफलव्यपदेशः । व्यङ्ग्यव्यञ्जकभावेऽपि अस्य चोद्यस्याऽनिवृत्तेः ।

विवर्तते तदात्मना किन्तु स्वत एवेति पुरुषाद्यद्वैतवादिनः \* "पुरुष एवेदम्" [ऋक्० १०।९०।२] इँत्यादि वचनात् । 'यद् उत्पद्यते तत् परतः, नद्यवरः, स्वात्मिनि क्रियाविरोधात्", उत्पत्तिसमये स्वमयभावाच । तथा परत एव विन (विनाशो न) स्वतः, सर्वदा विनाशप्रसङ्गात्' इति केचित्"; तान् प्रति आह—स्वतः अन्यतः इति । '[वि]वर्तेतः' इति सम्बन्धः । स्वतः १० तथा विवर्त्तनस्वभाववैधुर्य्ये परतोऽपि न विवर्त्तेत स्वरशङ्कवत्, गगनच्चैयमर्थं (गगनवर्षः', एवमर्थं) च उतिपतसु इत्याद्युक्तम् । परतः तद्विवर्तनप्रतिषेधे प्रत्यक्षादिविरोधः ।

'द्रव्यम् उतिपत्सु' इत्यादि समर्थयते यदि इत्यादिना। यदि चेत् स (सत्) विद्यमानं सर्व सर्वदा उत्पादात्मकं न स्यात् सकृद्पि तथोत्पादात्मकत्वप्रकारेण मा भृत् , भवति च , ततो मन्यामहे सर्वदा उत्पादात्मकमिति । अनेन चरमक्षणकथा ''क्षीणित दर्शयति । ननु यदि १५ नाम च (न) कदाचिद् दुषात्मकं (उत्पादात्मकं) वस्तु तस्य किमायातं येन सर्वदा तत् ''तदात्मकं स्यादिति चेत् ; न तिई इदानीं कदाचित् स (सन्तं) क्षणिकमुपलभ्य सर्वदा 'वत्तथा [१७३ख] इत्यनुमानम् । शेषं चित्तमत्र । तथा स्थित्यात्मकं सर्वदा यदि न स्यात् ; सकृदि तथा नम्यान् माभृत् । भवति च तदात्मकं 'वत्यतितेः प्रतिपादनात् । ततः सर्वदा तदात्मकमिति निराकृतमेनतत् यदुक्तं प्रज्ञा क रे ण—क्ष'दिध (देव) दत्तादेः उपलम्भदशायां भवत् (तु) कालान्तर- २० स्थायिता तथाप्रतीति(ते) नीन्यदा ं विषययात् '' इति ; कथम् ? ' अदृष्ट एस्य ज्ञानादेः ' अभिमतनस्वामावाऽसिद्धिप्रसङ्गात् । दृष्टानुरूपतत्त्वव्यवस्थापनम् अन्यत्र ं समानम् । 'खरिविषाणवत्' इति उभयत्र निदर्शनम् । एतद् अन्यत्राऽवृत्ति (त्राप्यित) दिशन्नाह—तथा इत्यादि । पृथगस्य उपादानं दृष्टान्तार्थं परं प्रति अस्य ं सिद्धत्वात् , नैयायिकादिकं प्रति एतत् साध्यार्थम् पृवं दृष्टा-

<sup>(</sup>१) कपिलादिसंसर्गे सत्येव। (२) कार्योत्पादनस्वभावः। (३) अविकृतिः-नित्येति कथमुच्यते १ (४) सोल्यः। "किं सांल्यमतमवलम्ब्य सर्वं सर्वत्र विद्यते।"—प्र० वार्तिकाल० पृ० १८०। (५) समसम-यभाविनोः कार्यकारणभावाभावाद्। (६) हेतुकलात्मना। (७) "पुरुष एवेदं यद् भृतं यद्य भव्यम्। उतासृतत्वस्येशानो यदम्नेनातिरोहति॥"—१व० २।१५। (८) 'न स्वतः दुल्एवते' हति सम्बन्धः। (९) स्वभावतः एव विनश्यतीति सम्बन्धः। इति कौद्धाः। (१०) नैयायिकाद्यः। (१३) नैयायिकमतापेक्षया हदमुक्तम्। (१२) नहि स कश्चित् क्षणो विद्यते यसमात् अग्निमक्षणोत्पत्तिनं भवति हति चरमक्षणस्य अभाव एव। (१२) उत्पादात्मकम्। (१४) 'सत् क्षणिकमेष' इत्यनुमानं स्यात्। (१५) स्थास्तु। (१६) स्थित्यात्मकम्। (१७) यदा देवदत्तो न दश्यते तदा। (१८) यदि उपलब्धस्यैव तत्स्वभावता व्यवस्थाप्यते तदा अदष्टस्य—अनुपलब्धस्य। (१९) अभिमतो यः प्रतिभासक्तः स्वभावः तस्य असिद्धिः स्यादिति भावः। (२०) देवदत्तादौ। (२१) स्वत्याप्यते वता वत्राद्यस्य।

www.jainelibrary.org

न्तार्थिमिति विभागः । यत एवं तत् तस्मात् पूर्वोत्तरपरिणामात्मना सततं विवर्त्तमानं क्षणं [क्षणं]प्रति प्रतिक्षणं त्रीणि उत्पादस्थितिभङ्गाः लक्षणानि यस्य तत् त्रिलक्षणम् 'सत् सर्वम्' इति सम्बन्धः । तत् कि छर्वत् कि करोति ? इत्यत्राह—हेतुफल इत्यादि । हेतुफलयोज्य वस्था पूर्वः पूर्वो हेतुः परं परं फलम् इति लौकिकी स्थितिः ताम् इति । तदनेन यदुक्तं केनचित् '\*'पूर्वे कार्यम् उत्तरं कारणम्'' इतिः तिन्नरस्तमः \*''शुचि नरशिरःकपालं प्राण्यङ्गत्वात्'' [न्यायप्र० प्र० २] इत्यादिवत् प्रसिद्धिवाधनादिति । यदि वा, हेतुफलमेव विशिष्टा नाना-प्रकारा या अवस्था दशा ताम् इति । \*''स्वरूपमेव जन्यं जनकं च'' इति , तदनेन निरस्तम् । कथम् ? वि[कल्पयन् ] जन्यजनकताप्रतीतेः आत्मिन स्वस्वरूपेण कल्पनायाम् ततस्तद्वय-वस्थार्योः काल्पनिकत्वं कल्पयन् अविकर्ल्षं इत्युक्तं भवति । नील्यदिसुखादिविशेष [१०४क] १० स्थापि(वि)कल्पत्वेन प्रतिभासाद्वैतम्पि तथाँ स्यात् । प्रत्यक्षवाधनम् इतस्त्र समानम् । \*''निहि पूर्वोत्तरपरिणामरहितं किश्चित् कचित् प्रत्यक्षवृद्धौ प्रतिभाति'' इत्युक्तम् ।

अथवा, 'अवस्थातुः एकान्तेन अवस्था भिन्नाः इति मतम् अयुक्तमिति कथितं भवित । भवित परत्र सहकारित्वेन उपकारके सन्तानान्तरे सित कार्य व्ययदेशभाग् , "उपकार्ये कारण-व्ययदेशभाग् भवित इति समञ्जसम् । कुतः पुनः सत् सर्वं "तथाविधम् १ इत्यत्राह-प्रत्यनीक १५ इत्यादि । उत्पादस्य प्रत्यनीकस्वभावः स्थितिः तदिविनाभावाद् वस्तुस्वभावस्य उत्पादस्य ।

कुत एतदपि इति चेत् ? अत्राह-द्रव्याद इत्यादि ।

[ 'द्रव्यात् स्वस्मादभिन्नाश्च व्यावृत्ताश्च परस्परम् । लक्ष्यन्ते गुणपर्याया धीविकल्पाविकल्पवत् ॥२०॥

गुणिनः कथश्चिद्भिन्नाः रूपादयः सुखादयो वा सकुत्प्रतीताः क्रमेणः 'तथाः । २० तत्सिद्धम्ः । यत्पुनरेतत् –परमाणूनां संयोगे दिग्विभागेन अङ्गीक्रियमाणे पडंश्नतापत्तेः । निरंशत्वे परस्परानुप्रवेशात्र प्रचयभेद इतिः अत्रोत्तरम् ।]

द्रव्यात् इत्यनेन गुणपर्यायैकान्तं निषेधति, अभिन्नाश्च इत्यनेन तेषां <sup>१३</sup>तद्वतोर्भेदै-कान्तम्, व्यावृत्ताश्च इत्यनेन सांख्यमतम्<sup>"</sup>, परस्परं वा (चाऽ) भिन्ना व्यावृत्ताश्च इत्यनेनापि<sup>१५</sup>, स्वस्माद् इत्यनेन क्ष''सर्वस्योभयरूपत्वे'' [प्र०वा० ३।१८१] इत्यादिकम्<sup>१६</sup>।

<sup>(</sup>१) प्रज्ञाकरेण भाविकारणवादिना । "यथा च कारणस्य पूर्व भावं विना न भवित कार्यं तथा अवश्यंभावि कारणं कार्यस्य परभावं विना नेति समानं कार्यकारणभाविनवन्धनिति द्वयोरिष परस्परं कार्यकारणभावः।" —प्र० वार्त्तिकारू० ए०२८ । (२) "लोकविरुद्धो यथा द्युचि नरशिरःकपालं प्राण्यक्षत्वात् शङ्काक्षित्वत्" —स्यायप्र० ए०२ । परीक्षा० ६।१९। (३) यत् अद्वेतवादिनां मतम् । (४) हेतुफलव्यवस्थायाः। (५) कथयम् । (६) विवेकरहित एव । (७) कल्पनात्मकमेव । (८) नैयायिकादेः। (९) पदार्थान्तरे । (१०) उपकर्तुं योग्ये पदार्थे तु । (११) उपकार्यम् उपकारकं च, अत एव कारणकार्यात्मकम् । (१२) "उक्तं च-"द्वयात् स्वस्मादिभन्नाश्च व्यावृत्ताश्च परस्परम् । उन्मज्ञन्ति निमज्ञन्ति जलक्वलेलवज्जले ॥" —न्यायकृमु० पू० ३७०। "देवैनिवेदितं चैतत् स्वयमन्यत्र तयथा । द्वयात् स्वस्माद्भावः ""—स्यावि० वि० प्र० ए० ४३२। (१३) द्वयात् । (१४) अभेदप्रतिपादकम् । (१५) सांल्यमतं नपेष्रति । (१६) धर्मकीर्तिकृताक्षेपं निषेषति ।

गुणाः सहभाविनो जीवस्य ज्ञानादयः, पुद्गलस्य रूपादयः, पर्यायाः क्रमभाविनः सुखदुःखादयैः, शिवकाद्यर्र्वे लक्ष्यन्ते प्रत्यक्षप्रमाणेन निश्चीयन्ते । अनेन प्रतीतिसिद्धत्वेन काल्पनिकत्वम् ।

\*"युक्त्या यन घटामुपैति तदहं हष्ट्वापि न श्रद्धे" इति वदन्तं प्रति निदर्शनमाह— धीविकल्पाऽविकल्पवद् इति । धियो विकल्पाविकल्पौ इव तद्वत् इति । यथा धियः सकाशात् विकल्पौ आकारौ भिन्नौ अभिन्नैव (अभिन्नाविव) छक्ष्येते तथा प्रकृताः स्वद्र- ५ व्याद् इति निष्ठुरविचारचतुरस्य अनेन स्वमतत्थागं दर्शयति । नैयायिकादिकं प्रति निदर्शनं नोक्तं प्रतीतिवलेन तेनँ द्रव्यादिव्यवस्थोपगमात् । [१७४ख] अथवा, धियः सम्बन्धिनौ विकल्पौ स्वैः विभ्रमेतर-संशयेतर-हद्येतर-श्राह्येतर-नीलेतराकारैः भेदाभेदौ ताभ्यां तुल्यं वर्त्तत इति तद्वत् ।

कारिकां विद्युण्वन्नाह—गुणिन इत्यादि । गुणिनः सकाशात् कथिन्वत् तत् सर्वात्मना अभिन्ना रूपादयः सुखादयो वा सकृद् एकदा प्रतीताः परीक्षितप्रमाणप्रमिताः । किं कुर्व- १० न्ति १ इत्याह—क्रमेण इत्यादि । दृष्टानुरूपत्वात् सर्वदा तत्त्वसिद्धेः इति भावः । तदनभ्युपग- च्छतोऽपि हताद् (हठात्) आगच्छति इति दर्शयन्नाह—तथा इत्यादि । अत्रापि 'क्रमेण' इत्यादि संयोज्य व्याख्या कर्त्तव्या । प्रकृतं निगमयन्नाह—तिसद्भम् इत्यादि ।

नतु अस्ति स्थूलस्य एकस्य नानावयवगुणपर्यायात्मनो बुद्धौ प्रतिभासनम् , स नैकोऽत्रयवी
गुणी वा युक्तः विचारायोगात् । तदेव दर्शयन्नाह—यत्पुनरेतद् इत्यादि । यत् परेण यथोक्त- १५ प्रमेयदूषणम् 'उक्तम्' इति शेषः । पुनः इति युक्त्यन्तरसूचने, एतन्निवेद्यमानं स्थूलस्य सूक्ष्म- 'नान्तरीयकत्वात् 'प्रमाणूनाम्' इत्युक्तम् । ''ते च संयोगापेक्षा एव तं ते जनयन्ति नान्यथा अति- प्रसङ्गात् इति संयोगे इति 'सं च एकदेशेन सर्वात्मना वा स्याद् गत्यन्तराभावात्' इति मनसि निधाय प्रथमपक्षे दूषणमाह—'दिग्विभागेन' इत्यादि । [दिशः प्राच्यादयः] 'विह्यमागेन संयोगे अङ्गीक्रियमाणे पढंशतापत्तेः 'वेषामेव (क)परमाणुत्तेव न स्यात् सांशत्वात् धटादिवत् इति २० मन्यते । द्वितीयपक्षे तदाह—निरंशत्वे परमाण्नाम् अङ्गीक्रियमाणे परस्परानुप्रवेशात् कारणात् न प्रचयभेदः स्कन्व [१७५क]भेदः इति शब्दः पूर्वपक्षसमाप्तौ । तदुक्तम्—

**\*"तत्र दिग्भागभेदेन पडंशाः परमाणवः ।** 

यथा[तथा]शब्दावन्तरेणापि तदध्यारोपात् प्रतिवस्तूपमाळङ्कारमाश्रित्य कारिका व्याख्यायते–

<sup>(</sup>१) जीवस्य । (२) सृदः पुद्रलस्य । (३) निषेष्रति इति सम्बन्धः । (४) उद्धतिमदम्-अध्यः, अद्यस्त ए० २३४। (५) गुणपर्यायाः । (६) युक्त्येकान्तवादिनः । (७) नैयायिकादिना । (८) "पर्केन युगपद् योगात् परमाणोः वर्षशता। वण्णां समानदेशस्वात् विण्डः स्यादणुमात्रकः ॥"-विज्ञः विंसि० श्लो० १२ । चतुःश्व० पृ० ४८ । तस्वसं० पृ० २०३ । (९) अन्तरः विना न भवतीति नान्तरीयकम् अविना-भावीत्यर्थः । (१०) परमाणवः । (११) अवयविनम् । (१२) संयोगः । (१३) दिग्विभागेन । (१४) परमाणुनाम् । यतः सर्वे पट्दिग्वर्तिभिः परमाणुनिः संयुज्यन्ते ।

#### [क्षणश्चित्क्षणमध्यस्थो न जहाति निरंशताम् । तथाणुरपि मध्यस्थः ततः प्रचयवर्धनम् ॥२१॥

विज्ञप्तिमात्रेऽपि ज्ञानस्य स्वहेतुफलमध्यवर्तिनः सांग्रत्वे अनन्तक्षणप्रसङ्गात् ताव-तैव परिसमाप्तत्वात्तदन्यकल्पनानर्थक्यम् । अनुप्रवेशे पुनः एकक्षणवर्ति निष्पर्यायं ५ जगत् स्यात्। यदि पुनः कथश्चित्रिरंशत्वेऽपि तथा परमाणूनामनुप्रवेशाभावात् प्रचयभेदः स्यात् । क्रमः । तथा सति –]

यथा चित्क्षणमध्यस्थः चिद्रूषणे कारणकार्यभूतौ यौ क्षणो तयोर्मध्यम् अन्तरं तत्र तिष्ठति इति तत्स्थः । कोऽसौ ? इत्याह-- क्षणो भागः पूर्वस्य कार्यभूतः उत्तरस्य कारणभूतः, सोऽपि चिद्रूण एव अन्यस्य 'तद्भावात् । स किं करोति ? इत्याह-न जहाति नपरित्यजति । १० किम् ? इत्याह-[निरंशताम् ] निरंशस्य 'सर्वोत्मना एकदेशेन' इति विकल्पाऽयोगात् केवछं तत्र तिष्ठति इति न्यायात् , तथा अणुरपि परमाणुरपि न केवछं चित्क्षण एव मध्यस्थो 'न जहाति निरंशताम्' इति सम्बन्धः । ततः किं सिद्धम् ? इत्याह-ततः प्रचयवर्धनं तसान्यायात् काळप्रचयवत् देशप्रचयस्यापि वर्धनम् , 'स्यात्' इत्यध्याहारः ।

एतदुक्तं भवति—वित्क्षण (चित्क्षण) मध्यस्थः क्षणः पूर्वोत्तरक्षणाभ्यां सान्तरः, निरन्तरो १५ वा १ त तावदाद्यो विकल्पः ; विरन्तनसीगतानां तथाऽभ्युपगमाभावात्, नैरन्तर्यविशिष्टानामेव क्षणानाम् उपादानोपादेयभावाभ्युपगमान् । येषामि प्रज्ञा कर गुप्ता वी नां
तथाभ्युपगमः तेषाम् असंसृष्टा क्षणा एव स्वकार्यं कुर्वन्ति न परमाणव इति किं कृतो
विभागः १ अतिप्रसङ्गोऽत्रापि दुर्वारः । तन्त परमाण्नां कार्यारम्भे संयोगमुपकल्प्य
[१७५ ख] तिन्तवन्धनं दोषचिन्तनं न्याय्यम् । जागरणप्रजोधचेतसोः उपादानोपादेयभूतयोः
२० व्यवधाने जैनित्यवत् कार्यकारणभावनिषेधात् न सुस्थितं तन्मतम् । व्यवधानं च तयोः नाभावेन नापि कार्छेन ; तदनभ्युपगमात् । अत् एव न सजातीयविज्ञानैः; स्वापादिदशायां तदनभ्युपगमात् । विजातीयैः व्यवधाने ; न विज्ञप्तिमात्रं स्थात् । भवतु वा तैर्व्यवधानम् , तथापि
तेषामन्योन्यं तच्चेतोभ्यां च पुनरपि सान्तरत्वे तदेव चोद्यं तदेव उत्तरमित्यनवस्थाः प्रत्येकं
गगनतर्व्यवसर्पिण्यो योज्याः । निरन्तरत्वे समायातो द्वितीयो विकल्पः । एवमर्थं च 'क्षणो
२५ वितक्षणमध्यस्थः' इति सामान्येनोक्तम् । सोऽपि न युक्तः संयोगवत् दोषात् । नैरन्तर्यम् संयोग इति शब्दभेदमात्रमुत्पश्यामो नार्थभेदम् । अन्ये तु मन्यन्ते सर्वचेतसां परस्परं न सान्तरत्वं
नापि विपर्ययः', तत्कथं 'क्षणो विनक्षण' इत्यादि दोष इतिः तेन (ते) तत्प्रतीतिपृथुवन्न-

<sup>(</sup>१) चितः प्रति कारणकार्यभावाभाषात् । (२) प्राचीनवीद्धानाम् । (३) "अर्थान्तराभिसम्बन्धा-जायन्ते येऽणवोऽपरे । उक्तास्ते सञ्चितास्ते हि निमिक्तं ज्ञानजन्मनः ॥ अण्नां स विशेषञ्च नान्तरेणापरा-मण्न् । ""–प्र० वा० २।१९५-९६ । (४) असंसृष्टाः परमाणवः । (५) सर्वात्मनाः प्रकदेशेन वा संयोगः इति संयोगनिबन्धनम् । (६) स्वापात् प्राग्वितं जाग्रच्चेतः स्वापानन्तरमुत्थितस्य प्रबोधचेतः, तयोः भियः कारणकार्यभावः स्वापावस्थायां ज्ञानाभाववादिनः प्रज्ञाकरमतेऽस्ति । (७) यथा न नित्ये कारणकार्यभावः तथात्रापि । (८) जाग्रत्प्रबोधचेतसोः । (९) विज्ञानाद् व्यतिरिक्तैः अर्थैः । (१०) निरन्तरत्वं वा ।

निहतप्रज्ञामूर्त्तयः किन्नाम इर्त्तया नेदंतया व्यवस्थापयन्तीति यत्किञ्जिदेतत् । सञ्चद् विज्ञान-स्येकस्य चित्रताप्रतीतिर्न नैरन्तर्यादिप्रतीतिः इति पर[म]गहनमेतत् ।

अंपरस्तु आह-प्रतीयमानमेव ज्ञानं [न] पूर्वं नापि परिमिति कथमुच्यते 'क्षणो वितक्षणमध्यस्थः इति: स्रोऽपि न युक्तकारी, विचारायोगात् । तथाहि-नीलादिव्यतिरेकेण ब्रह्मवत्तदभावात् <sup>४</sup>। नीलादयदच चित्रत्वात् नैकं युगपत् नीलादिचित्रत्वं प्रत्येति । न क्रमेण ५ सुखादिचित्रत्वमिति [१७६क] प्राकृतबुद्धिः ।

'क्षणो वा क्षणमध्यस्थः' इति च पाठोऽस्ति । तत्रायमर्थः-अचेतनो नीलादिरूपः चेत-नक्च तद्युद्धिस्वभावः चेतन एव इति क्षणो वा क्षण इव क्षणायोः अचेतनयोः चेतनयोः तयोरेव वा कारणाकार्यभूतयोः मध्यस्थो न जहाति निरंदाताम् अणुरपि इति । शेषं पूर्ववत् ।

कारिकां स्पष्टयन्नाह-विज्ञप्ति इत्यादि । विज्ञप्तिमात्रेऽपि अन्तर्ज्ञेयवादिमतेऽपि न केवछं १० सौत्रान्तिकमत इति अपिशव्दार्थः । ज्ञानस्य अत्रापि अपिशव्दो लुप्तो द्रष्टव्यः, तेन अज्ञान-स्यापि । कथंभूतस्य १ स्वहेतुफलपध्यवर्त्तिनः स्वस्य स्वो वा यो हेतुः यच्च फलम् तयोर्मध्ये वर्तितुं शीलमस्येति तद्वर्तिनः, षट्परमाणुमध्यवर्त्तिनः । परमाणोरपि च सांशास्त्रे अङ्गीकियमाणे नतत्क्षण (अनन्तक्षण) प्रसङ्गात् कारणात् तावतैव वस्यानन्तक्षणप्रसङ्गमात्रेणैव परिसमाप्तत्वाद् अनारानन्तसन्तानप्रयोजनस्य इति मन्यते । तद्नयकल्पनानर्थक्यम् तेभ्यः अनन्तक्षणेभ्यः ये १५ अन्ये क्षणाः तेषां कल्पनानर्थक्यम् । तथाहि- तन्मध्यवर्तिनः क्षणस्य स्वांशमध्यवर्तित्वेऽपि तद्परांशकल्पना, पुनरपि तस्मिन् सति तदन्यकल्पनेति परं सान्तरत्वे (त्व)चिन्तने स एव प्रसङ्गश्चिन्त्यः । सहभाविनां स्वसन्तानान्तरक्षणानाम् एतत् संभवति न वेति विचारचतुर-स्र्धियो विचारयन्तु । यदि संभवतिः किमर्थं परमाणव एव उपदृरूयन्ते ? निरंशत्वे दूषणं दर्शयन्नाह-अनुप्रवेश इत्यादि । 'ज्ञानस्य' इत्यनुवर्तते । र्तस्य तँद्वर्तिनः पूर्वत्र उत्तरत्र वा तँयोर्वा २० तत्रानुप्रवेशे अङ्गीकियमाणे [१७६ख] पुनः इति पश्चान्तरसूचने । एकश्चणवर्ति एकक्षणमात्रं जगत् स्यात् । किंभूतम् ? निष्पर्यायम् पर्यायरहितमिति । अनेन सौत्रान्तिकयोगाचारयोः सकलमतिपेधं दश्यति । प्रज्ञा क र स्य तथाभ्युपगमं कुर्वतोऽपि उक्तम्-\* "युगपचित्र-प्रतिपत्तिवत् क्रमेणापि ैतत्प्रतिपत्तेरनिषेधात् प्रत्यक्षविरोधः'' इति ।

'यदि पुनः' इत्यादिना परमतमाशङ्कते-यदि पुनः कथञ्चित् केनापि प्रकारेण निरं- २५ श्चत्वेऽपि '[इ]ब्यते' इत्यध्याहारः । कुतः ? इत्याह-अनुप्रवेशाभावात् इति । तत्रोत्तरमाह-तथा परमाणूनाम् इत्यादि । तथा तेन प्रकारेण परमाणूनां घटारम्भकाचेतनस्क्मभागानां प्रचयभेदो रचनाविशेषः 'स्यातु' इति गतेन सम्बन्धः । अत्र निदर्शनम् 'क्रम' इत्यादि ।

एवं सित यत् सिद्धं तद्दर्शयत्राह-तथा सित इत्यादि । तथा सति-

अत्यक्तपारिमण्डल्यनानात्वाद्द्यताणवः । तत्प्रत्यनीकमात्मानं संयोगैः विभ्रतेऽञ्जसा ॥२२॥ ₹0

<sup>(</sup>१) उपहासपदमेतत्। (२) ब्रह्मवादी । (३) न पूर्वं कारणम् , नापि परम् कार्यम् । (४) क्षणानामभावात् । (५) परमाणोः । (६) ज्ञानस्य । (७) क्षणमध्यवर्तिनः । (८) पूर्वोत्तरयोवीमध्ये । (९) धिस्रप्रतिपत्तेः।

परमाणवः पारिमण्डल्यं [भिन्ता] स्थूलमेकं स्वभावं स्वयग्रुपगताः सग्रुपलक्ष्यन्ते तथापरिणामात् । न हि तथाऽपरिणतं तत् विप्रतिपेधात् । ]

एवं सित पौरिमण्डल्यं च निरंशत्वं [च] नानात्वं च अदृश्यता च अत्यक्ताः पारिमण्डल्यनानात्वाऽदृश्यता यैः ते तथोक्ताः, ते च ते अणावश्च । ते किं कुर्वन्ति ? इत्याह्५ तद् इत्यादि । तत्प्रत्यनीकं पारिमण्डल्यनानात्वादृश्यताप्रत्यनीकं सांशमेकं दृश्यम् इति
यावत् । आत्मानं स्वभावं विभ्नते स्वीकुर्वन्ति । कैः ? इत्याह—संयोगैः नैरन्तर्यैः ।
अञ्जसा परमार्थतः । अत्यक्तपारिमण्डल्यपदेन घटवत् तैत्परावयवानामपि सांशत्वे
अनवस्था स्यादिति कल्पनं निरस्यति, अत्यक्तनानात्वव्यनिना अवयविनो निरंशत्वम्,
अत्यक्तादृश्यतावचनेन [१००छ] दृष्टे प्रमाणान्तरावृत्तिम्, 'अणावः' इत्यनेन प्रकृतिः
१० कारणम्<sup>3</sup>, पुरुषः कारणम् इत्येतत्, तत्प्रत्यनीकमित्यतः 'परमाणुभ्यः परमाणव एव
निरन्तरा दृश्या जायन्ते' इति, 'आत्मानम्' इत्यनेन वैशेषिकादिमतम् 'अञ्जसा'
इत्यनेन कल्पितत्वम् इति ।

नतु कुतः परमाणवः सिद्धा येनैवं स्यात् ? नतावत् प्रत्यक्षतः; तत्र तत्प्रतिभासविरहात् स्वयमनभ्युपगमात् । तन्न युक्तम् — अव्यक्षतः प्रत्यक्षानुपलम् भसाधनः कार्यकारणभावः । हितुवि ० १५ पृ ० ५४] इति । तत एव नातुमानतोऽपिः प्रत्यक्षाभावे तैन्मूलस्य तस्य अनवतारात् । नापि इन्द्रियवत् कार्यव्यतिरेकतः तिसिद्धिः सत्सु अन्येषु कारणेषु वैतदभावे नियतेन (नियमेन) अनुपजायमानस्य कस्यचित् कार्यस्याऽभावात् , स्थूलादेव मृत्पिण्डात् वैतथाविधघटोत्पत्तिदर्शनात्।

यत्पुनरेतत् निप्तस्थूलं तद् अरुपपरिमाणकारणारव्यं यथा पटः, स्थूलं च अष्टाणुकादि कार्यम्, तत् स्व[रूप]परिमाणकारणिमिति परमाणुसिद्धिः दितिः, तदसारम् ; यतः सूक्ष्मम-२० पेक्ष्य स्थूलिभिति भवति । न च अष्टाणुकात् परं किष् सिद्धमस्ति यदपेक्ष्य अष्टाणुकं स्थूलं स्यात् । अत्याप्य कतः १ तर्त दिति चेतः अन्योन्यसंश्रयः – सिद्धे हि ततः परिसम् तद्रूपे ततः तत्स्थूलतासिद्धिः, अस्याश्र तत्सिद्धिरिति ।

यद्यान्यत्—'यत् स्थूलं तद्भिश्चमानं घादि (घटादि) दृष्टम् , स्थूलं च अष्टाणुकम्, ततः तदपि भिद्यते तावद् अभिद्यमानभेदंर्पर्यन्तमिति तत्सिद्धिः' इति; तदपि विलक्षाभिधानम् ; यतः अष्टा-

<sup>(</sup>१) अणुपरिमाणम् । "नित्यं परमाणुमनःसु, तत्तु पारिमण्डल्यम् । पारिमण्डल्यमिति तस्य नाम । तथाहि-परिमण्डलानि परमाणुमनांसि, तेषां भावः पारिमण्डल्यं तत्परिमाणमेव ।"-प्रशा० व्यो० पृ० ४७३ । "पारिमण्डल्यमिति सर्वापकृष्टं परिमाणम् ।"-प्रशा०कन्द् ०-पृ० १३३। "पारिमण्डल्यं परमाणुपरिमाणम् ।"-प्रसाप० टी० पृ० ४९ । सुक्ता० २ळो० १५ । (२) कपालकपालिकादीनामिष । (३) सांस्यस्य । (४) ब्रह्मवादिनः । (५) 'निरस्यति' इति गतेन सम्बन्धः । (६) "प्रत्यक्षानुपलम्भाभ्यामन्वयच्यतिरेकयोः सितः…"-प्रश वार्तिकात्म० पृ० १८३ । (७) प्रत्यक्षपूर्वकस्य । (४) अनुमानस्य । (९) यदीन्द्रियं न स्यात् तिर्हं रूपादिज्ञानं न स्यादितिवत् यदि परमाणवो न स्युः तिर्हं घटादिकार्यं कृतः स्यादिति । (१०) परमाण्वभावे । (११) स्थूल । (१२) "तथा कार्याद्यस्परिमाणं समवाधिकारणं तस्याप्यन्यद्वपपरिमाण्वमित्याचं कार्यं निरतिशयपरमाणुपरिमाणैरारव्यमिति ज्ञायते ।"-प्रशः ० व्यो० पृ० २२४ । (१३) सूक्ष्मं वस्तु । (१४) अष्टाणुकात् स्थूलात् । (१५) परस्मात् सृक्ष्मात् । (१६) परमाणु ।

णुकस्य भेदनतः परं न किञ्चिद् भवत्येव प्रमाणाभावात् । तन्न अणुसिद्धिः इति चेत् ; अत्र-प्रतिविधीयते-[१७७ख]

परिभाणस्य उत्कर्षातिशयात् विज्ञानंमहत्त्वपरिमाणकाष्ट्रासिद्धिवद् अपकर्षाविषयात् (र्षाति-शयात्) पुद्रलालपरिमाणकाष्ट्रासिद्धिः । प्रयोगैः—परिमाणस्य अपकर्षः कचित् परमकाष्टावान् अतिशयवत्त्वात् तत्प्रकर्षवत् । न च साध्यशून्यो दृष्टान्तः, इतरथा सर्वज्ञाद्यमावः अप्रगणवाधितो ५ भवेत् ।

यत्पुनरुक्तं परेण-तदपकर्षकाष्टायां भावः किमास्ते, आहोस्वित् सर्वेथा नदयित इति न निश्चयोऽस्ति इति;तदसारम् ; सर्वेथा तैद्विनाशाभावात् युक्तिबाधनात् । तत्प्रकर्षेऽपि दोषाच।

कारिकां व्याचष्टे—परमाणव इत्यादिना । परमाणवः 'समुपलक्ष्यन्ते' इति सम्बन्धः, 'विशदावाधितरूपेण समीचीनेन लक्ष्यन्ते' इत्यस्य प्रदर्शनार्थम्—सर्मः अभिधानम् । 'स्वयं १० स्वयाहकज्ञानसामीप्यम् उपगता न आकारसमर्पणेन' इत्यस्य कथनार्थम् उपस्यं, 'निश्चीयन्ते न अविकल्पदर्शनेन दश्यन्ते' इत्यस्य च 'लक्ष्यन्ते' इत्यस्य । किं कुर्वाणाः किम् १ इत्याह—स्थूलमेकं 'प्रत्यक्षमात्मानम्' इत्यनुवर्तते । कचित् 'स्वभावम्' इति श्र्यते । पुनरिप किं कुर्वम् १ इत्याह—पारिमण्डल्य इत्यादि । सुगमम् । कुत एतत् १ इत्याह—तथा इत्यादि । तथा तेन अनन्तरप्रकारेण परिणामात् । एतदिप कुतः १ इत्यत्राह—निहं इत्यादि । हिः यस्मात् १५ न तथा तेन अनन्तरप्रकारेण अपरिणतं तत् तद्ननन्तरं वस्तु भवति । कुतः १ विप्रतिपे-धात् इति ।

प्रकृतनिगमनव्याजेन उपमानादीनां स्वाभ्युपगतज्ञाने अन्तर्भावं कुर्वन्नाह**– 'तदेतद्'** इत्यादि ।

[ "तदेतत् उपमानादि मतिज्ञानत्रभेदलक्षणम् अवग्रहादिमतिस्मृतिसंज्ञाचिन्ताभिनि- २० बोधात्मकं द्रव्यपर्यायविषयं सामान्यविश्लेषविषयं च प्रागभिलापसंसर्गात् प्रमाणमविसंवा- दात् तद्विपरीतमपि तत्त्रभेदलक्षणम् । मिथ्याऽज्ञानम् अप्रमाणम् , यथा एकान्तविषयद- र्घनानुमानादिकमन्यद्वा । ]

यत एवं तत् तस्मात् एतद् [१७८क] अनन्तरं निरूप्यमाणं उपमानादि 'ज्ञानम्' इति सम्बन्धः । तत् किम् १ इत्याह—मतिज्ञान इत्यादि । मतिज्ञानस्य प्रभेदः अपञ्चः स एव २५ स्रक्षणं स्वरूपं यस्य तत्त्रथोक्तं मतिज्ञानविशेष इति यावत् । कुत एतत् १ इत्यत्राह—['अवग्रह' इत्यादि] अवग्रह आदिर्थस्याः सा चासौ मितिः समासः, सा च स्मृतिश्च संज्ञा च चिन्ता

<sup>(</sup>१) यथा विज्ञानस्य उत्कर्षातिशयदर्शनात् पराकाष्ट्रासिद्धिर्भवति यथा वा परिमाणस्य अतिमहा-परिमाणस्यता च प्रसाध्यते तथैव । (२) "तथा घटादिकारणकारणेषु अस्पतरादिभावः क्रिचिद्विक्षान्तः तरतमशब्दवाच्यवात् महापरिमाणवत् । यत्र विश्वान्तस्ते परमाणव इति ।"-प्रश्चा० क्यो० पु० २२४ । प्रश्चा० कन्द० पु० ३१ । न्यायकुमु० पु० २१७ । स्या० रज्ञा० पु० ८७० । (३) सर्वज्ञ-महत्त्वपरिमाण-योरभावो भवेत्, यश्च प्रमाणवाधितः । (४)पदार्थस्य नाशाभावात् । (५) परिमाणप्रकर्षेऽपि इयं दुष्करुपना भवेत् । (६) उपसर्गस्य । (७) कथनम् । (८) प्रदर्शनार्थम् । (९) कथनम् । (१०) चूर्णिप्रकरणमेतत् ।

१५

રૂહ

च अभिनिबोधरच ते आत्मानो यस्य तत्त्रथोक्तम् । एतच तत्त्रभेदविशेषणमि साधनं द्रष्टव्यम्, ततः तैज्ज्ञानं तदीत्मकत्वात् मतिप्रभेदछक्षणम् इति ।

ननु उपमादीनादीनां तैत्रान्तर्भावो निरूपियतुमारघ्धः तित्कमर्थम् अवग्रहादिमितिस्मृति-श्रहणमिति चेत् ? सत्यम् ; तथापि प्रसिद्धसंज्ञादिज्ञानोत्पित्तिक्रमस्य उपमानादौ प्रदर्शनार्थं तद्-प्रहणमित्यदोषः । तथाहि—यथैव पूर्वपर्यायाऽवग्रहाद्याहितसंस्कारस्यं परपर्यायावग्रहात् पूर्वपर्याय-स्मृतौ प्रसिद्धसंज्ञाचिन्ताऽभिनिबोधीः तथैव गवयसद्दशगवाद्यवप्रहाद्याहितसंस्कारस्य पुनर्गवया-द्यवश्रहाद् गोस्मरणे सित 'तेन सदृशोऽयम्' इति ज्ञानं जायते इति संज्ञातो न भिद्यते । एतेन वैलक्षण्यसंख्यादिज्ञानं चर्चितम् ।

नतु च अवधहादिमतिस्मृतिप्रभवस्य ज्ञानस्य संज्ञात्मकत्वे सर्वतो व्यावृत्तस्य घटस्य १० अवधहात् संस्कारे पुनः तँथाविधस्य भूतलादेरवष्रहाद् अवगृहीतघटस्मरणःद् 'इह स घटो नास्ति' इति ज्ञानं संज्ञा भवेत् , न चैवम् , साहदयैकत्वप्रत्यवमर्शस्यैव तँत्त्वोपगमात् अ''प्रत्य-भिज्ञा द्विधा'' [न्यायवि० २।५०] इत्यादि वचनात् । तस्माद् अभावारूयं तत् प्रमाणान्तर-मिति मीमांसकः । तदुक्तम्-

\*''गृहीत्वा वेवस्तुसद्भावं [१७८ख] स्मृत्वा च वेत्रितियोगिनम् । मानसं नास्तिताज्ञानं जायते अज्ञानपेक्षया ॥''

[मी० रलो० अभावप० रलो० २७] इति चेत्;

तन्त सारम्; तस्यापि वैत्त्वोपगमात्, दृष्टप्रत्यवमर्शात्मकत्वात्। \* "प्रत्यभिज्ञा द्विधा" [न्यायवि०२।५०] इत्यादि तु वचनम् एकत्ववत् सादद्ये प्रत्यभिज्ञात्वप्रतिपादनार्थं न परिगणनार्थम्, इतरथा \* "मित्समृति—" [त०स्०१।१३] इत्यादि सूत्रम् अध्यापम् २० (अन्याप्यं) भवेत्।

स्यान्मतम् , घटभूतलयोः अन्योन्यविवेकस्य 'तैत्प्रत्यक्षाभ्यां गोगवययोः साट्यवत् प्रतीतौ पुनः तत्प्रत्यवमर्शः प्रत्यभिज्ञानं भवेत् , न चैवं मानसनास्तिताज्ञानादेव 'तैत्प्रतीतेः। तथा चीक्तम्—

# \*''न तावदिन्द्रियेणैया नास्तीत्युत्पाद्यते मितः । भावांशेनैय सम्बन्धो योग्यत्वादिन्द्रियस्य हि ॥''

[मी० इलो० अभावप० इलो० १८] इति चेत् ;

तन्त युक्तम्; भावांशवद् <sup>श</sup>ईतरस्यापि प्रत्यक्ष एवं । प्रतियोगिनः सर्वान्यसंसृष्टस्य स्मरणे न कचित् प्रतिषेधः, अभ्युपगमवाधनात् । तदसंसृष्टस्य स्मरणं तथा पूर्वमनुभवे, अन्यथा अति-

<sup>(</sup>१) उपमानादिज्ञानम् । (२) अवग्रहाद्यास्मकस्त्रात् । (३) मतिज्ञाने । (४) पुरुषस्य । (५) उत्पद्यन्ते । (६) उपमानम् । (७) सर्वंतो न्यावृत्तस्य । (८) प्रत्यभिज्ञानस्योपगमात् । (९) सादश्यविनिन्वन्धना, एकस्वविषया च । (१०) ग्रुद्धभूतस्यं वस्तु । (१९) यस्य अभावः क्रियते सः प्रतियोगी तम् । (१२) प्रत्यभिज्ञानस्वस्वीकारात् । (१३) घट-भृतस्त्रग्राहिष्रस्यक्षाभ्याम् । (१४) अभावप्रतीतेः । (१५) अभावस्यापि । (१६) प्रतीतेः ।

प्रसङ्गः । तत्रापि तदन्यप्रतियोगिस्मरणात् तैथाप्रतिपत्तौ अनवस्था । घटविविक्तभूतलस्मरणादिति चेत् ; अन्योऽन्यसंश्रयैः, ततो यत्किञ्चिदेतत् । तथा अवप्रहादिमतिस्मृतिसंज्ञाभ्यो जायमानं ज्ञानं चिन्तात्मकत्वात् तैत्प्रभेदलक्षणं न योगिप्रत्यक्षम् , तस्य तद्विरोधात् ।

एतेन 'मानसं प्रत्यक्षं तत्'' इति निरस्तम् । चक्षुरादिष्रत्यक्षसामग्रीतो भिन्नसामग्री-प्रभवत्वाचे । तथापि तत्त्वे अतिप्रसङ्गः ।

तद्वत् चिन्ताप्रमवत्वाद् अर्थापत्तिरीप प्रसिद्धा [१०९क] अनुमानवत् तत्प्रभेदस्रक्षणम्<sup>ह</sup> अभिनिवोधात्मकत्वात् ।

स्यान्मतम्—एकत्वप्रत्यवमर्शः प्रत्यभिज्ञानम्, न सादृदयादिप्रत्यवमर्शस्य तत्प्रभेद्रुक्षणे अन्तर्भाव इति चेत्; अत्राह्—द्रुट्य इत्यादि । अस्यायमर्थः—यस्मात् तदेतद् विज्ञानं परेण उच्य-मानं द्रव्यपर्यायिययं सामान्यविशेषविषयं च तस्मात् यथोक्तं (तथोक्तम्) । सामान्यं हि १० सादृद्यमेव तद्विषयं च ज्ञानं "परेणापि प्रत्यभिज्ञानमिष्यते इति मन्यते । किं सर्वं तन्त छक्षणं (तक्तल्ळणम् १) न इत्याह्— प्राम् अभिलापसंसर्भात् इति । गवयादिशव्दयोजनात् [प्राकः] यज्ञायते उपमानादिज्ञानं तत् न पुनः 'सोऽयं गवयशव्दवाच्यः' इत्यादि ज्ञानम् इति भावः । न केवळं तत् तत्त्छक्षणमेव किन्तु प्रमाणमपि इति दर्शयन्नाह—प्रमाणम् । च शव्दोऽत्र द्रष्टव्यः । कृतः १ अविसंवादात् । अन्यदिष ज्ञानं तत्त्रभेदछक्षणं दर्शयन्नाह—तद् इत्यादि । तस्माद् १५ उक्ताद् उपमानादेः विपरीतं 'गोरिव गवयः' इत्याद्यागमाहितसंस्कारस्यं 'शाखादिमान् वृक्षः क्षीरान्भः प्रविवेचनतुण्डो हंसः' इत्याद्यागमाहितसंस्कारस्य च नैयायिकाद्युपमानादिज्ञानं तदिपि दृष्यादिविषयं सत् "तत्प्रभेदछक्षणं प्रमाणं वादादिति (णमविसंवादादिति) सन्वन्धः ।

साम्प्रतमप्रमाणं दर्शयन्नाह-मिथ्याऽज्ञानम् इति । मिथ्या 'अवधहादिमतिस्मृतिसंज्ञा-चिन्ताभिनिवोधात्मकं ज्ञानम्' इति अज्ञानम् अप्रमाणम् प्रमाणं न भवति 'मत्यज्ञानत्वात' इति २० द्रष्टव्यम् । अत्र निदर्शनमाह-यथा इत्यादि । एकान्तस्य विषयस्य सम्बन्धि दर्शनाऽनुमाना-दिकम् आदि [१७९ख] शब्देन आगमपरियहं तद्यवेति (हः तदिवेति) । अन्यद्वा स्वप्नादि-ज्ञानं वा । अनेन लौकिकशास्त्रीयदृष्टान्तद्वयं दर्शयति ।

यदि वा, अन्यथा पूर्वपक्षियित्वा एतद् ज्ञातच्यम्, तद्यथा पूर्वप्रस्तावद्वये यद्वमहादि-धारणापर्यन्तं ज्ञानं विन्तितम्, यच 'प्रमाणम् अविसंवादिस्मृतिः' इत्यादिना स्मरणम् अस्मिन्' , २५ चतुर्थप्रस्तावे प्रत्यभिज्ञानं निरूपयिष्यमाणम्, तत्रैवे छेशतः क्रमप्राप्तप्रस्ताववशेन ''भूता-भट्याः' ईत्यादिना पूर्वं विन्तितं [तर्के] ज्ञानम्, षष्ठे विन्तयिष्यमाणम् अनुमानं च, पेञ्जस् ज्ञानेषु क अन्तर्भाव्यतामिति १ तत्राह-तदेतद् इत्यादि । तदेतत् निरूपितं निरूपयिष्यमाणं च।

<sup>(</sup>१) असंस्रष्टःवप्रतिपत्तो । (२) घटविविक्तभृतलस्मरणाद् घटस्य भृतलासंस्रष्टताप्रतिपत्तिः, घटस्य भृतलासंस्रष्टताप्रतिपत्तो च घटविविक्तभृतलस्मरणिमिति । (३) मितप्रभेदात्मकम् । (४) अभावज्ञानम् । (५) न तत् प्रत्यक्षात्मकम् । (६) मितिज्ञानप्रभेदलक्षणम् । (७) मीमांसकादिनापि । (८) मितज्ञानम् । (९) पृतत्तु श्रुतभेव । (१०) पुंसः । (११) मितज्ञानप्रभेदलक्षणम् । (१२) तृतीयप्रस्तावे । (१३) तृतीय-प्रस्तावे । (१४) पृ० १८७ । (१५) मितश्रुताविधमनःपर्ययकेवलज्ञानेषु ।

ξo

किम् ? ज्ञानम् । तत् किम् ? इत्याह्-[मिति]ज्ञानप्रभेदलक्षणं मितज्ञानाऽन्तर्भूतिमित्यर्थः । किम्भूतम् ? इत्याह-अवग्रहादि इत्यादि । पुनरिप कथंभूतम् ? इत्याह-द्रव्य इत्यादि । किं सर्वम् ? न, इत्याह-प्राग् इत्यादि । तैत्संसर्गाद् ऊर्ध्वं 'श्रुतम्' इति मन्यते ।

नतु च पूर्वम् अत्र अन्यत्र च स्मरणादि सर्वं 'श्रुतम्' इत्युक्तम् , तत्कथन्न विरोध इति ५ चेत् १ न विरोधः, मुख्यश्रुतसाधर्म्याद् उपचारेण तैथाभिधानात् । तच प्रमाणम् । कुतः १अवि-संवादात् । सर्वं तर्हि तदात्मकं ज्ञानं तल्छक्षणं प्रसक्तम् ; इत्याह—तद्विपरीतम् इत्यादि । तत् तस्मात् द्रव्यादिविषयात् तदात्मकाञ्ज्ञानाद् विपरीतं विछक्षणं 'ज्ञानम्' इत्यनुवर्तते मत्यज्ञानं मतिज्ञानं नंभवति । कुतः १ अप्रमाणं यतः द्रव्यादिविषयं न भवति इत्यभिप्रायः । शेषं पूर्ववत् ।

क्रचित्पुस्तके — \* ''प्रमाणमेक [१८०क] मध्यक्षमगौणमपरे विदुः'' इत्यादि सकलं १० चूर्णि प्रकरण मस्ति, तत् केंद्रिचन्नै व्याख्यातं, वद्गलं (१) पोनरुक्त यस्य अप्रस्तुताभिधानस्य च तत्र भावात् ।

ननु यदुक्तम्—'मितिज्ञानप्रभेदलक्षणं ज्ञानं प्रमाणम् अविसंवादकत्वात्' इति; तदयुक्तम् ; कचिद् अ[वि]संवादाभावात् । तथाहि—[न] हष्टस्य पुनः प्राप्तिः अस्ति, भवनु वा सा स्वप्ने-ऽप्यस्ति । यदि पुनरसौ न तत्प्राप्तिः, कथम् अन्या ? विशेषाऽभावात् । अथ अर्थदर्शनम् १५ अविसंवादो न तत्प्राप्तिःँ; इदमपि तादृगेव, विद्ववेऽपि अस्य भावात् । अथ अर्थतद्व्य-वस्था विपक्षवत् ; तत्प्रतीतिश्च प्रत्यक्षतः अनुमानतो वा गत्यन्तराभावात् ? परपर्यनुयोगोऽपि नातो युक्तः असम्बद्धप्रछापित्वप्रसङ्गात् । भवतु तत्त एव सा इति चेत् ; द्रव्यते (उच्यते)—

> [ज्ञानी येनातिशेते भवभृतमितरं तत्प्रमाणं समन्तात्, हेयोपादेयसिद्धौ न पुनरनुभवोऽभूतकल्पोऽविकल्पः। स्यात्प्रत्यक्षस्मृत्यभिज्ञा स्वपरविषयतकीनुमात्मा मतिः, चिन्ताऽचिन्त्यात्मिकेयं कलयति विषयादन्यमन्यत्र सिद्धौ॥२४॥]

ज्ञानी प्रत्यक्षादिज्ञानवान् , येन प्रत्यक्षादिज्ञानेन अतिशोते विजयते, अन्येन तदतिशायनाऽयोगात् ज्ञानेन इति छभ्यते । कमितिशेते ? इत्याह—मवभृतम् अविद्याविलासिनीदर्शिताऽनेकजन्मादिविश्रमप्रपञ्चम् । कथंमूतम् ? इत्याह—इतरम् अज्ञानिनं विश्रमान्ये (भात्तम्
१५ ए)कान्ततत्त्वे विपर्यासान[ध्य]वसायोपपन्नं नैयायिकादिकम् । तत् किम् ? इत्याह—तद्
इत्यादि । स येन तम् अति [शेते] तत् 'तत्' इत्यनेन परामृश्यते, तत्प्रमाणम् , अन्यथा
छतस्ततः स्वेष्टसिद्धिः बहिर्थवदिति मन्यते । किमर्थम् ? इत्यत्राह—समन्तात् इत्यादि ।
समन्तात् सर्वतो हेगं यत्तत्त्वं सत्येतरप्रविभागलक्षणं यच उपादेगं विश्रमाद्य(ये)कान्तरूपं तयोः सिद्धौ तिसिद्धिनिमित्तम् । एतदुक्तं भवति—यदि न किञ्चित् प्रमाणम् कृतः अभि३० मत[१८०ख]सिद्धिः ? तैदस्ति चेत् ; साकल्येन प्रमाभङ्गविधानविरोधः इति ।

<sup>(</sup>१) शब्दसंसर्गात् । (२) श्रुतःवाभिधानात् । (३) व्याख्यातृभिः । (४) अर्थप्राप्तिः । (५) मिथ्या-ज्ञानेऽपि । (६) प्रमाणमस्ति ।

अपरस्तु आहं—न किञ्चिद् विज्ञानं प्रमाणम् नाष्यप्रमाणं सकळविकल्पातीतत्वात् तत्त्वस्यं, तस्य च स्वसंवेदनाध्यक्षप्रमाणतः सिद्धेः, नापि प्रमाभङ्गविधानविरोधः बहिः तिष्ठधानात् इति । तत्राह्—न पुनः इत्यादि । न पुनः नैव अनुभवः 'प्रमाणम्' इति सम्बन्धः । क १ इत्याह—हेयोपादेयसिद्धौ हेयं सकळविकल्पतत्त्वं उपादेयं तद्रहितं संवेदनमात्रम्, तत्सिद्धौ इति । किंभूतोऽनुभवः १ इत्याह—अविकल्प इति । न विद्यते सत्येतरादिविकल्पो भेदो यस्य स ५ तथोक्तः । बतः १ इत्यत्रह—अभूतकल्प इति । अभूतम् अजातं कृतिश्चित् कारणात् ब्रह्मादि तत्त्वं नित्यं तत्समानः । एतम् विशेषणमपि हेतुत्वेन द्रष्टव्यम्—अभूतकल्पत्वाद् इति । कथम-भूतकल्प इति चेत् १ उच्यते—यथैकस्य अनेकात्मताभयात् नीठादिसुखादिभ्यो व्यतिरिच्यमान-शरीरं सर्वविकल्पातीतं केनिचद् ब्रह्मतत्त्वमिष्यते तथा तर्वं एव संवेदनतत्त्वं तथाविधं निरंशं क्षणिकं सौगतेन अभ्युपगन्तव्यम्, तद्वदेव । तच्च न स्वपरव्यवस्थाहेतुः इति न प्रमाणमिति । १०

नतु न मैया परेर्ण वाऽदृष्टमेवं तद्भ्युपगम्यते येनायं दोषः स्यात्, अपि तु यथाप्रति-भासिमिति चेतः; अत्राह-प्रत्यक्ष इत्यादि । प्रत्यक्षं अवश्रहादिधारणापर्यन्तम्, अस्यैव प्रकृत-त्वात् स्मृतिश्च अभिज्ञा च, स्वं च पर्श्च स्वपरो तौ विषयौ यस्य स तथोक्तः, स चासो तर्कश्च स च अनुमा च ता आत्मानो यस्याः सा तथोक्ता मितिः स्याद् भवेत् 'प्रमा-णम्' इति [१८१क] सम्बन्धः । अनेन एतत् कथयति—यदि यथाप्रतिभासं संवेदनं प्रमाण-भिष्यते; तर्हि यथोक्ता मितः प्रमाणियतन्या तस्यां एकत्र दर्शनादिप्राप्तिपर्यन्तन्यवहारोपयोगि-त्वेन प्रतिभासनात् । अथ अतिस्क्ष्मपरीक्षया न्यवतिष्ठमानं तद् ब्रह्म न किन्धिद् न्यस्यात् (व्यवस्थेत्) परस्य गत्यन्तराभावात् इति ।

नतु स्वपरशब्देन किमर्थं तर्क एव विशेष्यते नान्यत् प्रत्यक्षादिकम्, तदिप 'तैथाविधमेव जैनस्येति चेत्; सत्यम्; यस्तथा नेच्छित तं प्रति तस्य तथाविधप्रसाधनाय तर्को दृष्टान्तीकर्तुं २० तथा विशेष्यते । यथा तर्कः स्वपरिवध्यः 'तैतः साकल्यव्याप्ति साध्यसाधनयोः परेण इच्छता अम्युपगम्यते तथा प्रत्यक्षादिकमभ्युपगन्तव्यमिति निराक्षतमेतत्— \* 'नान्योऽनुभाव्यो बुद्ध्या-ऽस्ति' [प्र० वा० ३।३२७] इत्यादि' । कथं तर्कस्तद्विषयः '' १ इत्यत्राह्—चिन्ता इत्यादि । चिन्ता इति तर्कस्य संझा वैवृंबावार्यप्रसिद्ध्या । चिन्ता तर्कोऽचिन्त्यात्मका अचिन्त्यः कथ-भेवं विवे(विधे)यम् इत्यविचार्यः आत्मा स्वभावो यस्याः सा तथोक्ता इयं प्रत्यनुमात् प्रत्यक्ष- २५ प्रमाणपरिच्छेद्या । कृतः अचिन्त्यात्मिका १ इत्यत्राह्—करुयित इत्यादि । करुयति अध्य-वस्यति यतः । किम् १ अन्यम् अर्थान्तरम् । कृतोऽन्यम् १ इत्याह्—विषयात् प्रत्यक्षादि-

<sup>(</sup>१) "तस्मान परमार्थतः किञ्चिदस्तीत्यस्तु यथा तथा संवृत्या एतावतापि प्रमाणाप्रमाणव्यव-रिव्यतिर्मं काचित् श्रतिः । अभिप्रेत एव भवरपक्षोऽस्माकमिति न वस्तुत्तत्वमितिकस्य वर्तितुं शक्यम् ।"-प्रक् वार्तिकास्त्रक् ए० १८६ । (२) संवेदनाद्वेतस्य । (३) प्रमाणादिनिषेधकरणात् । (४) सकछविकरूपतितम् । (५) अद्वेतवादिना । (६) एकस्य अनेकात्मकताभयात् । (७) अद्वेतवादिना । (४) सौगतेन । (९) अद्वष्टम्— अप्रामाणिकम् । (१०) मतेः । (११) स्वपरविषयकमेव । (१२) तर्कात् । (१३) "तस्या नानुभवोऽपरः । प्राह्मप्राह्मकवैधुर्यात् स्वयं सेव प्रकाशते ॥" इति शेषः । (१४) स्वपरविषयः । (१५) उमास्यास्यादिना तस्वार्थस्त्रादौ निर्दिष्टा ।

www.jainelibrary.org

गोचरात् अन्यं परोक्षमित्यर्थः । क ? इत्यत्राह—अन्यत्र स्वदेशाद् अन्यदेशे, उपलक्षणमेतत् तेन अन्यदा च इति गृह्यते । किमर्थं कल्यति ? इत्याह—सिद्धौ निर्णातौ अन्यस्य अन्यत्र सिद्धिनिमित्तपित्यर्थः । अस्याऽनभ्युपगमे साकस्येन हेतोः साध्येन व्याप्तरेसिद्धेः—\*"यद्व-भासते तत् ज्ञानं यथा सुखादि" [११८ख] इत्याद्यनुमानं प्रतिहतप्रसरं भवेत् । न च स्वांशमात्रावलिन्यना \*"ज्ञाहस्य प्रतिभासायोगात्" इत्यादिना विचारेण तत्सिद्धिः, अन्यथा नील्ज्ञानात् पीतादिसिद्धिः स्यादित्यलं प्रसङ्गेन ।

अथवा, सिवकल्पकप्रत्यक्षपक्षे स्मृतेर्गृहीतम्राहकत्वेऽपि 'न प्रयोजनिक्शेषात्' ईत्यादिना प्रामाण्यं व्यवस्थाप्य संप्रति परपक्षोक्तं तस्यै गृहीतम्राहित्वं निराकुर्वम्राह—ज्ञानी इत्यादि ।

ज्ञानी सचेतनो येम स्वभावेन अतिशोते । किम् ? इत्याह—इतरम् अचेतनं घटादिकम् , येन
१० स्वभावेन ततो भिद्यत इत्यर्थः । नतु स्वमहणिवमुख्येन अर्थम्रहणात्मना धर्मेण तम् अतिशेते स

इति, सोऽपि धर्मः प्रमाणं स्यादिति चेत् ; अत्राह—भव्यभृतम् इति । च शब्दोऽत्र द्रष्टव्यः,
भवभृतं च महेश्वरपोपकं नैयायिकादिकंतत् प्रमाणं स्वपरव्यवसायज्ञानं प्रमाणमित्यर्थः । किमर्थम् ? इत्याह—समन्ताद् इत्यादि । व्याख्यातमेतत । अविकल्पानुभवेन मतं (स तम्) विजयते अतः स प्रमाणम् , इत्यन्नाह—न पुनः इत्यादि । अभूतकल्पः अभूतोऽजातः खरवि१५ पाणादिः ईपदसिद्धः, अभूतकल्पः अविकल्पोऽनुभवः न प्रमाणम् नार्थपरिच्छेदकः । प्रयोगः—
अविकल्पोऽनुभवः न कस्यचिद् प्राहकः, असत्त्वात् ,गगनकुसुमवत् इति । अतः कथं तैद्गृहीतं
किव्यद्वं विज्ञानं गृहीति, (गृह्वाति) नान्यथा सोऽपि अन्यगृहीतं गृह्वाति इति स्यात् तदन्यवत् । अविकल्पानुभवस्यापि नानुभवः; तदनुभवस्य अप्रमाणत्वे [१८२क] न किव्चित्रप्रमाणं
भवेत् । अन्यस्य कस्यचिदनुपलन्भेन असत्त्वाद् इत्यपरः । तं प्रत्याह—प्रत्यक्ष इत्यादि ।
२० विवृतम् , अस्याः प्रतिभासादिति मन्यते । निर्विकल्पानुभृतविषयत्वात् स्मृतिः अप्रमाणमिति ।

अत्रैव दूषणान्तरं दर्शयनगह--चिन्ता इत्यादि । चिन्ता परकीया इयं गृहीतप्राहिझानं सर्वं प्रमाणम् इत्येवं रूपा[ऽ]चिन्त्यातिमका[ऽ]चिन्त्यस्वभावा मानत्राणरहितातायाः
भर्तृत्राणहीनायाः कुलयोषित इव तद्रूपत्वात् । कुत एतत् १ इत्यत्राह-कलस्पति इत्यादि ।
अन्यन्न अन्यस्यः सिद्धौ गृहीतौ, अन्यन्न इति वचनात् "सूरेर्मनसि काचिद् विवक्षिता
२५ सिद्धिर्वर्त्तते इति गम्यते । अन्यन्न इत्यस्य संबन्धिशब्दात् (त्वात्) ततो विवक्षितसिद्धिविषयाद् अन्यं विषयानत्तरम् एकान्तेन कलस्पति अध्यवस्यति यतः, न चैवमस्ति इति मन्यते ।
देशादिभेदेन एकत्रार्थे अनेकसिद्धिसंभवात्, न च सा प्रमाणं ततोऽप्रवृत्तिप्रसङ्गात् । क्षणिकत्वादर्थस्य नैवं चेत्; न; अत्र प्रमाणाभावात् । पूर्वोत्तरयोः मध्ये तस्यै च तर्त्रं अनुपल्यिः प्रमाणमिति चेत्; न; अस्याः क्षणिकनिरंशपरमाणुतत्त्वैकान्ते सर्वथाऽसिद्धेः युगपत् स्वावयवात्मकवृद्धादितत्त्वसमयेऽपिं नितरां तत्र प्रत्यक्षाद्यात्मिकायाः मतेः प्रमाणत्वात् ।

<sup>(</sup>१) संबेदनाद्वैतसिद्धिः। (२) ए० १७५। (३) स्मरणस्य। (४) अचेतनम्। (५) अचेतनम्। (६) निर्विकल्पकगृहीतम्। (७) वस्तु। (८) अकलङ्कदेवस्य। (९) मध्यस्य क्षणस्य। (१०) पूर्वोत्तर्योः। (११) जैनमतेऽपि।

यदि वा, अन्यथा पूर्वपक्षियत्वा इदं वृत्तं व्याख्यातव्यम् । नैतु प्रत्यक्षमेव एकं प्रमाणम् वित्कमर्थं तदनन्तरं स्मरणादि प्रमाणत्रयमत्र चिन्त्यते इति चेत् ; अत्राह—ज्ञानी इत्यादि । ज्ञानी परीक्षावान् स्वयं [१८२ख] चार्वाको येन अनुमानज्ञानेन अतिशेते । कम् १ इत्याह—भवभृतम् भवः संसारः तं विभित्ते पुष्णाति समर्थयत इति भवभृत् जैनादिः तम्, इत्यवत् निपेधकम् स्वशिष्यादिकम् अतिशोते ततो विशेषं छभते । तद्गुमानज्ञानं प्रमाणं किमर्थम् १ ५ इत्याह—समन्ताद् इत्यादि । समन्तात् साकल्येन हेयस्य परछोकदेवताविशेषधर्माऽधर्म-प्रमाणान्तरादेः उपादेयस्य भूतचतुष्ट्यंपरचैतन्य-मुख्यप्रत्यक्षप्रमाणादेः सिद्धौ निर्णातिनिमित्तम् ।

ननु प्रत्यक्षानुभवादेव तिसिद्धिः इति सँ एव प्रमाणिमिति चेत्; अत्राह्-न पुनः इत्यादि ।
न पुनः नेव अनुभवः प्रत्यक्षज्ञानं प्रमाणं 'हेयोपादेयसिद्धी' इत्यनुवर्तते । किंभूतः १ विकल्पः निर्णयातमा परापेक्षया इद्मुक्तम् । पुनरि किंभूतः १ क्याह्-भूतकल्प इति । १० भूतानि पृथिव्यादीनि तत्कल्पः तत्सदृशः । एतदुक्तं भवति—यथा पृथिव्यादीनि भूतानि स्वयम् अचेतनानि न हेयोपादेयसिद्धौ प्रमाणम् , अन्यथा ज्ञानकल्पनमनर्थकं स्यात् , तथा अनुभवोऽपि तंदुपादानतया स्वयमचेतनो न तत्र प्रमाणम् । न खलु अचेतनोपादानं चेतनं युक्तम् , इत्ररथा अचेतनात् मृतिपण्डात् चेतनो घटः स्यात् । तथा च प्रयोगः-यद्चेतनोपादानं न तत् चेतनं यथा घटादि, अचेतनतोपा(नोपा)दानं च परस्यै ज्ञानमिति । नतु तदुपादानत्वेऽपि तस्यै चिद्कः १५ पत्या प्रतीतेः प्रत्यक्षवाधितः पक्षः इति चेत् ; मृत एव विज्ञानात् तस्य तथात्वप्रतीति गस्त्य-त्तावदेतत् (रास्तां तावदेतत्) चतुर्थपरिच्छेदे [१८३क] निक्पिष्ठ्यामाणत्वात् । यदि वा भूतानि कल्प्यन्ते व्यवस्थाप्यन्ते विषयीक्रियन्ते येन स भूतकल्प इति व्याख्येयम् । न च तस्यै तिसिद्धौ सामर्थ्यं परलोकादेः अतद्विषयत्वात् । नापि यद् यद्विषयं न भवति तत्तस्य निषे- धकं व्यवस्था परं वा अतिप्रसङ्कात् ।

ननु भवतु अनुमानं प्रमाणम् , तथापि प्रकृते क उपयोग इति चेत् १ अत्राह्-प्रस्थक्ष इत्यादि । च्या्ख्यातमेतत् । अत्रायमभिप्रायः-अनुमानं प्रमाणमिच्छता पूर्वं छिङ्गछिङ्गिनोः सम्बन्धदर्शनम् , पुनः कचित् प्रायो छिङ्गदर्शनम् , सम्बन्धस्मृतिः, प्रत्यभिज्ञानम् , तर्कः, पुनः अनुमानमित्यभ्युपगन्तव्यम् । अनुमानवच्च स्वविषयस्मृत्यादिकमपि प्रमाणमिति चेति ।

ननु च प्रत्यक्षेण लिङ्गलिङ्गिनोः साकल्येन सम्बन्धप्रतिपत्तो प्रतिपत्तुः सर्वझत्वम् , तेनैव ६५ अनुमानेन प्रतिपत्तौ अन्योऽन्यसंअर्थः, तैदन्तरेण अनवस्था, तत्कथं सम्बन्धप्रतिपत्तिः यतोऽनुमान्निमिति चेत्; अत्राह्—चिन्ता इत्यादि । चिन्ता इत्यन्वर्थसंज्ञाकरणात् तर्कस्य मानसविकल्प-त्वोपवर्णनम् , प्रत्यक्षत्वनिषेधे तेनै साकल्यन्याप्तिं प्रतिषद्यमानस्य जैनस्य सर्वज्ञत्वं नाऽनिष्टाय अभ्युपगमात् इति दर्शयति अनेन । तदुक्तम्—

<sup>(</sup>१) चार्याकः । (२) भूतचतुष्टयास्मकं यत् परचैतन्यम् । (३)अनुभव एव । (४) भूतोपादनतया । (५) चार्याकस्य । (६) ज्ञानस्य । (७) प्राययस्य । (८) सिद्धे सम्बन्धे अनुमानीःथानम् , तस्मिद्धः सम्बन्धिसिद्धः । (९) अनुमानान्तरेण व्यासिप्रतिपत्तौ । (१०) मानसिवदृष्येन ।

\*''अशेषविदिहि स्य(विदिहेस्य)ते सदसदात्मसामान्यवित् । जिन प्रंकृतमानुषोऽपि किस्रुत अखिलज्ञानवान् ॥''
[पात्रकेसरिस्तोत्र क्लो० १९] इति ।

'अचिन्त्यात्मिका' इत्यनेन च विषयोत्पत्तिसारूप्ययोः लिङ्गाश्रितत्वस्य च अभा-५ वेऽपि योग्यतया स्वविषयपरिच्छेदान्न तत्पक्षभावी दोषः । 'इयम्' इत्यनेनापि तस्याः प्रत्यात्म स्वसंवेदनाष्यक्षवेद्यतया निषेधने प्रत्यक्षवाधनम् । [१८३ख] सा किं करोति १ इत्याह—कल-यति साकल्येन अवधारयति । किम् १ अन्यं साधनं साध्यात् तस्य अन्यत्वात् । किम् १ अर्थसिद्धौ सिद्धिनिमित्तम् । क १ अन्यन्त्र । साधनात् अन्यत् साध्यं तत्र अनुमाननि-मित्तमिति यावत् । कुतः १ इत्याह—विषयात् इति । यथा 'मातरि वर्त्तित्व्यम् , पितरि १० शुश्रृषितव्यम्' इत्युक्ते 'स्वस्यां स्वस्मिन्' इति गम्यते तथा 'विषयात्' इत्युक्तेऽपि 'स्वविषयाद् अन्यथानुपपन्नत्वळक्षणात्' इति गम्यते इति ।

> इति र वि भ द्र पादकञ्जभ्रमर अ न न्त वी र्थ विरचितायां सि द्धि वि नि श्र य टी का यां प्रमाणान्तरसिद्धिः कृतीयः प्रस्तावः ॥छ॥

<sup>(</sup>१) हे जिन, यदा सामान्यमनुष्योऽपि सत्त्वसामान्येन सर्वं वस्तुजातं जानन् सर्वज्ञो भवति तदा अखिरुज्ञानवान् यदि सर्वज्ञो भवेत् किमन्न चित्रम् । (२) यदि निषेधः क्रियते तदा ।

# [चतुर्थः प्रस्तावः]

#### [४. जीवसिद्धिः]

एवं तावत् **%''प्रमाणस्य साक्षात् सिद्धिः स्वार्थविनिञ्चयः''** <sup>'</sup>इत्यपेक्ष्य स्मरणं प्रमाणान्तरं सप्रपञ्चं चिन्तितम् । साम्प्रतम्—**%''पूर्वं पूर्वं प्रमाणं स्यात् फलं स्यादुत्तरोत्तरम्''** [छघी०इछो० ७] इंत्यिभिसमीक्ष्य तदेव प्रत्यक्षा (प्रत्यिभज्ञा) फलजननात् चिन्तयितुं प्रत्यभिज्ञानं च आत्मसिद्धिपुरस्सरं तर्कजननात् प्रज्ञावादों (प्रस्तावादों) विज्ञातान् इत्यादि (इत्याह)—

[ विज्ञातान् विषयानशेषकरणैः स्मृत्वा मनोऽभिज्ञयाः, ५ तर्कं तर्कितगोचरेतरविधिं नीत्वाऽभितो बुध्यते । श्रोत्रादिसमुपेतमेव विषयीकुर्वीत चक्षुने वै, ैपङ्घत्येव हि सान्तरं पृथुतरं रङ्मेः कुतो निःसृतिः ॥१॥ ]

मन्यते बुध्यते अर्थान् इति मनः आत्मा । स किं करोति ? इत्याह-बुध्यते जानाति, न निरन्त्रयज्ञानसन्तानः प्रकृतिपरिणामों व्यवसायः पृथिव्यादिवीं इति मन्यते । न चेद्मत्र १० मन्तव्यम् 'सुखादिव्यतिरेकेण नात्मा अस्ति तत्कथमसौ बुध्यते' ? सुखादेः आत्मत्वेऽविप्रति-सार् इति कृतः ? \*'प्रत्यक्षं क्षणिकं विचित्रविषयाकारेकसंवेदनम्'' [सिद्धिवि० २।३] इत्यादिना तद्व्यवस्थापनात् । वक्ष्यति च तत्सिद्धिम् [१८४क] अनन्तरमेव । किं बुध्यते ? इत्याह-विषयान् इति । द्रव्यपर्यायसामान्यविशेषार्थान् न विषयार्पितस्वाकारान् । ततो यदुक्तं केनचित्-\*'येन वेद्यते तत्ततो न भिद्यते यथा तस्यैव वेदकस्य स्वरूपम् , वेद्यते च १५ आत्माना नीलादिकम्'' इति ; तदनेन निरस्तम् ; पक्षस्य प्रत्यक्षवाधनात् , वेदकस्य अहमह-मिकया अन्यत्र अन्यत्र च घटादेदेशेनात् , इत्यथा 'कोकिलकुलं धवलं पिसत्वाद् बलाकावत्' इत्यपि स्यात् । अथ कथम् आत्मा "ततो भिन्नः अतदायक्तस्तात्वेत्ति (त्तस्तत्वतोऽस्ति) ? तथादर्श-नात्, कथमन्यथा अर्थस्तथाविधः "तज्जनकः ? योग्यता अन्यत्रापि न वार्यते । शेषमत्र चिन्तितम्।

एतेन यदुक्तं सांख्येन-\*"इन्द्रियाणि अर्थमालोचयन्ति, अहङ्कारोऽभिमन्यते, मनः २० संकल्पयति, बुद्धिः अध्यवस्यति पुरुषश्चेतयते" इति<sup>?</sup> ; तत्रिरस्तम् ; बुद्धयाकारवद् विषय-

<sup>(</sup>१) पृ० १२ । (२) स्वरचितलघीयस्त्रये उक्तम् । (३) तुल्ता—"सान्तरप्रहणं न स्यात् प्राप्ती ज्ञानाधिकस्य च । अधिष्ठानाद्वहिनांक्षां न शक्तिविषयेक्षणे ॥२०॥ सर्वार्थसम्प्रयोगे तु सान्तराधिकयोग्रेहः । यो दृष्टदशब्दरूपाभ्यां वाध्यते स निरन्तरम् ॥४९॥"—प्र० समु० १।२०, ४१ । (४) सांख्यसम्मतः । (५) चार्वाकाभिमतः । (६) निर्धाधता । "पदचात्तापोऽनुतापदच विप्रतीसार इध्यपि"—अमरकोशः । "तत्र विदृषणसमुदाचारोऽकुशलं कर्माध्याचरति तत्र तत्रैव च विप्रतिसारबहुलो भवति ।"—शिक्षासमु०पृ०१६० । न विप्रतिसारः अविप्रतिसारः, दोषरहित इध्यर्थः । (७) अन्तः । (८) बहिः । (९) प्रत्यक्षवाधितस्यापि साध्यत्वे । (१०) ज्ञानात् । (१९) ज्ञानजनकः । (१२) "एवं बुद्ध्यदङ्कारमनदचक्षुषां क्रमशो वृत्तिदृष्टा— चक्षु रूपं पदयति, मनः संकल्पवर्ति, अदृङ्कारोऽभिमानयति, बुद्धिरध्यवस्यति ।"—सांस्यका० माठर०३० ।

स्येव (स्येव) साक्षाद् वेदनसद्भावात् । कदचायं नियमः-बुद्धिः तदनुर (भव) मन्तरेण ट्रयते न विषय इति । न च तस्यामज्ञातायाम् आदर्शवन्न (वत्) तत्त्रतिविम्बवेदनिर्मात । ननु यदि सत्तामात्रेण स्त तानु (तान्) बुध्यते ; तिहै तदिवशेषात् सर्वः सर्वदर्शी स्यादिति चेत् ; अत्राह-अभिज्ञया इति प्रत्यभिज्ञाने ।

स्यान्मतम् - 'तदेवेदम्' इति [ज्ञान] मभिज्ञाः तत्रः 'तदः' इति स्मरणोल्छेखः , 'इदम्' इति च वर्त्तमानोल्लेखः, न चापरं झानमस्ति यत् प्रत्यभिज्ञाभिधानं स्यादितिः तदसारम् : यतः प्रति-परमाणुनियतस्य वेदनस्य पूर्वमेव निषेधात् । प्रत्यक्षस्य स्मरणस्य वा उल्लेखः, खरविषाणोल्लेखः, युगपत् चित्रैकसंवेदनाभ्युपगमः, पूर्वापर[१८४ख]पर्यायप्रहणोरुछेखद्वयमुल्छिखन्तीं प्रत्यभि-ज्ञामेकां समर्थयते । सापि प्रमाणम् । तथा च प्रयोगः-येन ज्ञानेन आत्मा विषयान् बुध्यते [तत् **१०** प्रमाणम्, यथा घटादिज्ञानम् , बुध्यते] च सँ प्रत्यभिज्ञानेन विषयान् इति । अथ मतं र्यंगसौ गर्ताः <sup>?</sup> तया बुध्यते, तर्हि अदृष्टपूर्वस्यापि भावस्य पूर्वापरपर्यायैकत्वं प्रथमदर्शन एव तया स बुध्येत इति: तद्पि न युक्तम् ; इत्याह-विज्ञातान् इति । कै: १ इत्यत्राह-अञोधकरणै: सन्निहिते बीजपुरकादौ यानि रूपरसगन्धस्परीविषयाणि अशेषानि समस्तानि करणानि चक्षुरादीनि, ज्ञानानि वा "कार्ये कारणोपचारात् , यदि वा पूर्वं यानि वृत्तानि<sup>१२</sup> यानि च पद्मात प्रवर्त्तन्ते तान्यशेषकरणानि १५ तैः इति । नन्वेवं विज्ञातविज्ञानाद् अभिज्ञा प्रमाणं न स्यादिति चेत्; अत्राह्-न किं ते (तर्कित) इत्यादि । न किं तम् (तर्कितम् ) ऊहितम् यद् अवयहादि तस्य गोचरोविषय इतरो विधिः स्वभावः, 'स्वकारणैर्विधीयते इति विधिः' इति व्युत्पत्तेः तं नीत्वा 'विषयान्' इति वर्तते। तथाहि-चक्षुषा बीजपूरादेः एकस्य स्थवीयसो रूपात्मकस्य प्रहणेऽपि न सोद्याकस्य (रसाद्या-त्मकस्य) प्रहणम् , रसवा (वे) दिनोऽपि तस्य रसाचात्मकस्य वेदनेऽपि न रूपात्मकस्य वेदनम् , २० तथा पूर्वेदर्शनेन पूर्वपर्यायविशिष्टस्य अवसायेऽपि नोत्तरपर्यायविशिष्टस्य अवसायः, नापि अपर-पर्यायावप्रहेण पूर्वदशाविशिष्टस्य अवप्रह इति, प्रत्यभिज्ञया तु उभयावस्थाविशिष्टो बुध्यते इति नैकान्तेन गृहीतमाहित्वमिति भावः। नतु यदि पूर्वेण उत्तरेण वा दर्शनेन कस्यचिद् <sup>१३</sup>एकत्वं प्रति-पन्नं [१८५क] स्यात् युक्तं प्रत्यभिक्षया तस्यै प्रहणं दर्शनानुसारित्वादस्याः े । न च पूर्वापरै-कत्वदर्शनं संभवि। <sup>१६</sup>मा भूत , प्रत्यभिज्ञा च तद्विषया स्यादिति चेत् ; उक्तमत्र-पूर्वदर्शनाभावेऽपि २५ स्थात् । तद्दर्शने सति इति चेत् ; विस्मृततद्दर्शनस्यै । आञ्चस्मरणे सतीति चेत् ; पटदर्शनस्मरणात् घटे तदेकत्वप्रत्यभिज्ञानं भवेत् । "तदेकत्यादर्शनान्नेति चेत् ; तत एव अन्यत्रापि मा भूद् अवि-शेषादिति चेत् ; अत्राह-अभिननव (अभिनः) इति । अभि नवं पूर्वपर्यायपरिहारेण अपरं यन्ति इति अभिमतः (अभितः) निपातत्वादयमस्यार्थ उक्तः । पूर्वत्वं कालान्तरस्थान-

<sup>(</sup>१) बुद्धौ । (२) दुर्पणवत् । (३) आत्मा । (४) अर्थान् । (५) "तस्मात् स एवायमिति प्रत्ययद्वयमेतत् ।"-प्र० वार्तिकारू० पृ० २२ । (६) प्रत्यक्षस्मरणव्यतिरिक्तम् । (७) आत्मा । (८) आत्मा । (९) अवस्थाः । (१०) अभिज्ञया । (११) इन्द्रियकार्यभूते ज्ञाने । (१२) जातानि । (१३) वस्तुनः । (१४) एकत्वस्य । (१५) प्रत्यभिज्ञायाः । (१६) पूर्वापरैकत्वदर्शनसंभवो मा भूत् तथापि । (१७) पुरुपस्य स्त्रात् । (१८) धरुगतैकत्व ।

वत्तो (तो) विषयान् 'विज्ञातान् विषयान् अद्योषकरणैः' इति सम्बन्धः । तदुक्तम्— 
\* "पदयन्स्वलक्षणान्येकम्" [सिद्धिवि० १।९] इत्यादि । न चायमेकान्तः अपरापरदशादर्शने तद्वात्रयं (तद्वानवदयं) दृदयते इति, कथमन्यथा मध्यक्षणस्य दर्शनेन पूर्वापरक्षणादर्शने ततो 
विवेकप्रतिपत्तिः ? शेषमत्र पूर्वमत्रापि चिन्तितम् ।

स्यादेतद् यदि विज्ञातान् विषयान् अशोषकरणैः आतमा अभिज्ञया वुध्यते ५ तर्हि सर्वान् आजन्मनः सर्वःता (सर्वास्ताः ) तया वुध्यते (वुध्येत) इति चेत् ; अत्राह—स्मृत्वा इति । स्मरणेन विज्ञातान् पूर्वविषयान् कृत्योत्तर (कृत्वा उत्तर)विषयैः विज्ञानैः एकत्वेन ध्यसा (नाध्यवसाय) बुध्यते न सर्वानिति मन्यते । अनेन स्मृतेः अत्यभिज्ञानफळत्वेन श्रामाण्यं दर्शयति ।

सांप्रतं तर्कफल्लवेन प्रत्यभिज्ञाया प्रमाणत्वमुपवर्णयन्नाह—तर्कम् इत्यादि। अस्यायमर्थः— अभिज्ञया करणभूतया कृत्वा तर्कम् उहं नीत्वा विषयान् तर्कप्राह्मान् तान् कृत्त्वेत्यर्थः। १० तान् विषयान् नीत्वा तं तद्प्राहकमापाद्य [१८५ ख] इत्यर्थः। किम्भूतम् १ इत्याह्—तर्कितम् इत्यादि। तर्कितः प्रत्यक्षप्रमाणेन निद्यतो गोचरः तस्मात् इतरोऽन्यः देशाद्यन्तरभावी भावः तत्र विधिः विधानम् उत्पत्तिर्यस्य स तथोक्तः तमिति। अनेन प्रत्यक्षफल्ल्वम् एकान्तेन निराक्षरोति अस्य। स किं करोति १ इत्याह—वुध्यते अभितः समन्ताद् विषयान् 'तर्केण' इति विभक्तिपरिणामेन संवन्धः।

नतु स्मरणादिविषयस्य तत्कालेऽभावात् कथं तेन [म्रहणम् १] म्राहकसमानसमयो हि विषयः तेन गृह्यत इति युक्तम् , अन्यथा वक्षुरादिज्ञानमपि सर्वातीतादिम्राहकं स्यादिति चेत् ; अत्राह-श्रोन्नादि इत्यादि । इदं वाक्यं यथातथाशब्दावन्तरेणापि प्रतिवस्तूपमालङ्कारवशेन व्याहृतं यथातथाशब्दं व्याख्येयम् । श्रोन्नम् आदिः यस्य व्याणादेः स तथोक्तः यथा समु-पेतमेव स्वसन्निकृष्टमेव नाऽसन्निकृष्टं विषयीकुर्वीत 'विषयम्' इति वचनपरिणामेन २० सम्बन्धः, चक्षुः नदे नैव समुपेतमेव विषयीकुर्वीत तैदसमुपेतमेव विषयं विषयीकुर्वेन प्रती-यत इति मन्यते । एतच सौगतस्य प्रसिद्धमिति न साधनमहिति । यथा चक्षुरादिज्ञानं स्वकाल-विशेषणं वस्तु विषयीकुर्वीत स्मरणादिकं तु भिन्नकालविशेषणमिप इति, सर्वत्र तथाप्रतीतेर-विशेषण् ।

एतेनेदमपि निरस्तं यदुक्तं प्रज्ञा क रे ण-\*"स्मरणादिकम् अतीतादौ प्रवर्त्तमानं २५ निर्विषयं तैरकाले विषयाभावात्" इति ; तित्ररस्तम् ; चक्षुर्ज्ञानमपि तथा निर्विषयं स्थात् , तद्देशे तिद्वषयाभावात् इति । [१८६क]

ननु सौगतस्य चञ्जरिव श्रोत्रमपि न वै समुपेतमेव विषयीकुर्वीत "चक्षुःश्रोत्रमनसाम् अप्राप्यकारित्वम्" इति रौद्धान्तात् किमुच्यते श्रोत्रादि इत्यादि । तस्मादेवं वक्त[ब्यं]

<sup>(</sup>१) अवस्थाः । (२) अभिज्ञया । (३) प्रत्यभिज्ञानं स्मरणस्य फलमिति भावः । (४) तर्कस्य । (५) यथातथाश्रव्यस्तित्तम् । (६) चश्चः असम्बद्धमेवार्थम् । (७) स्मरणकाले । (८) "गृह्यमाणे स्मृति-नांस्ति ग्रहणानन्तरं हि सा । अतीतेग्रहणे तस्य रूपाभावे न सा स्मृतिः ॥ इदानीं स्मरणं जातं कथं जानाति पूर्वताम् । अविद्यमानं नीरूपं कथं तद्गुपता स्मृतेः ॥"-प्र० वार्तिकाल० पृ० ६०२ । (०) "अप्रासान्य-क्षिमनःश्रीशाणि"-अभिघ० को० १।४३ ।

घाणादि इति । दूरे शब्दः निकटे शब्दः इति प्रतीतिश्च(तेश्च) चक्षुरिव श्रोत्रमप्राप्यकारि इति चेत्; आस्तां तावदेतत्, आगमप्रस्तावे अस्य निरूपयिष्यमाणत्वात् ।

अत्राह वैशेषिकै:-श्रोत्रादिवन् वाह्येन्द्रियस्वान् चक्षुरिष संगुपेतमेव विषयीकरोति, तत् किमर्थमुक्तम् चक्षुनं चै इति; तं प्रत्याह-पर्यस्येव हि इत्यादि। हि यस्मादर्थः, यत् पर्यत्येव ५ ईश्चत एव न [न] पर्यति इति एवकारार्थः, चक्षुः इत्यतुवर्कते । ननु मनः पर्यति न चक्षुः अन्यथा तैत्परिकल्पन[मनर्थकम्] इति चेत्; न; आत्मानं विषयं पर्यन्तं चक्षुः [सह] करोति इति 'तत् पर्यति' इत्युच्यत इत्यदोषात् । कि पर्यति १ इत्याह-सान्तरम् । सह अन्तरेण देशेन नद्यादिना द्रव्येण काचात्(भ्र)पटलादिना वर्त्तमानं घटादिकं 'विषयम्' इति वचनपरिणामेन सम्बन्धः । एतदुक्तं भवति-चक्षुरिति यदि गोलकस्य लोकव्यवहारतः अभिधानमाश्रीयते; तर्हि तस्य देशादिव्यवहितेन घटादिना प्रत्यक्षतः ततोऽत्यन्तभिन्नेन प्रतीयमानेन सन्तिकर्षसाधने प्रत्यक्षवाधितकॅर्भनिनंदेशानन्तरप्रयुक्तत्वेन 'वाह्येन्द्रियत्वात्' इति कालात्यथापदिष्टो हेतुः स्यात् , यथा अश्रावणः शब्दः सत्त्वात् इति ।

तत्रैव युक्त्यन्तरमाह—पृथुत्तरम् इति । सर्षपादेः सूक्ष्मात् पृथु चक्षः तस्मात् अतिशयेन
पृथु पर्वतादिकं पृथुतरं तत् 'पश्यति' इति सम्यन्धः । [१८६ख] अत्रायमभित्रायः—पूर्वोक्तेन
१५ विधिना देशादिना देशादिव्यवहितेन पर्वतादिना प्रमाणवाधितत्वान्न चक्षुपस्तेन सन्निकर्षोऽसि,
तथापि पादप्रसारिकतया यदि इष्यते तर्हि यतः (यावतः) पर्वतादिप्रदेशस्य पृथुनो जलवुद्बुदसन्निभेने चक्षुषा सम्बन्धः, तावत एव तेन प्रहणं स्थात् न थोजनादिपरिमाणस्य पृथुतरस्य ।
न खलु हस्तेन अन्धस्य हस्तिहँस्तमात्रसन्निकर्षे संपूर्णहस्तिप्रतिपत्तिरस्ति । विद्यते च चक्षुषा प्रथुन
तरस्य प्रहणम् । ततो मन्यामहे असन्निकृष्टं पश्यति चक्षुः इति ।

नतु न गोलकविशेषः चक्षुः येनायं दोषः स्यात् , अपि तु रइमयः , तेषां च अर्थसिन्नकृष्टानां तत्प्रकाशनसाधनात् । अस्मिद्रच पक्षे पृथुतरं तेन् पद्यति इति न विहन्यते, मूले सूक्ष्माणां
प्रदीपादिरिश्मवत् अत्रे स्थूलानां भावादिति चेत् ; अत्राह्-रुमेः इत्यादि । रिश्मः इति जातिव्यपेक्षयैकवचनम् , व्यक्त्यपेक्षायां तु रदमीनां चक्षुष इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । कुतः ?
न कुतदिचन् प्रमाणात् निःसृतिः प्रतिपत्तिः ''गत्यर्थस्य सरतेर्ज्ञानार्थत्वान् । न तावन् प्रत्यक्षतः ;
२५ तत्र तद्यतिभासनात् । अनवस्थानात् तेपामिष अपन (अपरनयन)तद्रदिमसंबन्धेन प्रहणात् । नािष

<sup>(</sup>१) "प्राप्यकारि चक्षुः इन्द्रियत्वात् प्राणादिवत् ।"-न्यायवा० पृ० ३६ । न्यायवा० ता० टी० पृ० १२२ । "प्राप्तार्थप्रकाशकं चक्षुः स्यवहितार्थाप्रकाशकःवात् प्रदीपवत् बाह्येन्द्रियत्वात् त्विगिन्द्रियवत् ।" -प्रश्ना० कन्द् पृ० २३ । (२) "चक्षुःश्रोत्रे प्राप्यार्थं परिन्धिन्द्राते बाह्येन्द्रियत्वात् त्विगिन्द्रियवत् ।" -न्यायवा० ता० टी० पृ० ७३ । (३) मनःकल्पना स्यर्था । (४) साध्य । (५) अल्पेन । (६) चक्षुषा । (७) शुण्दादण्ड । (८) "रश्म्यर्थस्विकर्षविशेषात्तद्प्रहणम् ।"-न्यायस्० ३।१।३२ । "तयोर्महद्ग्वोर्ग्रहणं चक्षूर्द्रमेर्थस्य च सन्निकर्षविशेषाद् भवति यथा प्रदीपरश्मेर्थस्य चेति ।"-न्यायभा० । "चक्षुर्वहिर्गतं बाह्यालोकसम्बन्धाद् विषयपरिमाणमुपपद्यते""-प्रश्न ० त्यो० पृ० १५९ । "पृथुग्रहणस्थापि पृथ्वग्रतया तद्वदेवोपपत्ते: ।"-प्रश्न ० कर० पृ० ७४ । (९) चक्षु । (१०) स् गतावित्यस्य ।

अनुमानतः ; तदभावात् । नतु इदमस्ति —रिश्मवन्ञञ्चः स्वरिशम् [सम्बद्धं] सर्वत्र स्वार्थं प्रकाश-यति, तैजसत्वात् , प्रदीपवत् इति चेत् ; क्रुतोऽस्य तैजसत्वम् ? उष्णस्पर्शत्वात् ; न ; तिहशेषस्य त्रवाऽभावात् । सोष्णतामात्रस्य घाणादाविष भावात् । [१८७क] भासुरस्वयत्वात् ; किमिदं स्वस्य भासुरत्वम् ? उज्ज्वलत्विमिति चेत् ; न ; अस्य निमित्तं (निशितं)निश्चिशादौ भावात् । किपिशत्वे सति इति चेत् ; न ; तस्य वरनारीलोचनेषु दुग्धधवलेषु अभावात् , कनकव्य कनक- ५ केतकीकुसुमद्लेषु भावात् । एतेन मार्जारादिवक्षुरिष व्याख्यातम् ।

अपरेषां दर्शनम्—'चश्चः तैअसं रूपादीनां मध्ये रूपस्यैव प्रकाशकत्वात् प्रदीपवत्' इति ; तेषां सर्वे घटादयः प्रसिद्धाः पावकवत् सत्त्वात् तैजसाः किन्न स्युः १ अथ उष्णभासुरस्पर्शरूप-विविक्तघटादिप्राहिणा अध्यक्षेण पक्षस्य बाधनात् नैवम् ; प्रकृतेऽपि समानमेतत् ।

किंच, न तैजसं चक्षः अत्यासन्नाऽप्रकाशकत्वार्त्, यत् पुनः तैजसं तद् अत्यासन्नस्यापि १० प्रकाशकं यथा प्रदीपादिः इति [व्यति] रेकी हेतुः अत्र किन्न विजृम्भते १ न चायं परस्य अगमकः ; अन्यथा \*'सात्मकं जीवच्छरीरं प्राणादिमन्त्रात्'' वित न सुभाषितम् ।

यदि वा, तमःप्रकाशकत्वात्"; यत् पुनः तैजसं न तत् तमःप्रकाशकं यथा प्रदीपादि इति प्राह्मम् । तदुक्तम् –

\*"तमो निरोधि वीक्ष्यन्ते तमसा नावृतं परम् । कुड्यादिकं न कुड्यादितिरोहित मेत्कका (तमिवेक्षकाः) ॥"

[स्रची० इस्रो० ५६] इति ।

प्रदीपाद्यालोकाभावेऽपि च <sup>श्</sup>कचिद् रूपज्ञानस्य उदयदर्शनात् कथं तदालोकस्य नियमेन रूपप्रकाशकत्वम्, यतः साधनविकलो दृष्टान्तो न भवेत् १ तदेवं नायनरक्ष्मीनामसिद्धेः तेषां चक्षुःशब्दवाच्यत्वेन धर्मित्वे 'बाह्योन्द्रियत्वात्' इति आश्रयस्वरूपासिद्धो हेतुरिति यत्तिकिद्धिदेतत् । २०

इदमधरं व्याख्यानम् - रुमे: चक्ष्ररम्भीनां कुतः कारणात् निःसृतिः निर्गमनं स्वाधि-ष्टानात् । नहि अकारणम् [१८७ख] अदृष्टं सत्तयां करूपनमहिति, अतिप्रसङ्गात् । अर्थप्रकासनं तत्कारणम् इत्येके । तथा हि - इन्द्रियम् आत्मसंबद्धमर्थं प्रकाशयद् दृष्टम् । तत्र यदि गोलकवत्

१५

<sup>(</sup>१) तुल्रना—'कुण्णसारं रिश्मवत् द्रव्यत्वे सित रूपोणलञ्जो नियतस्य साधनाङ्गस्य निमित्तत्वात् । अथवा, रिश्मवच्छः द्रव्यत्वे सित नियतत्वे च सित रूपिलञ्जो नियतस्य साधनाङ्गस्य निमित्तत्वात् । ''
—न्यायवा० ए० ३८१ । न्यायवा० ता० टी० ए० ५२५ । (२) चक्षुपः । (३) उष्णताविशेषस्य । (४)
शाणीकृततीक्ष्णशस्त्रादो । (५) ''नकञ्चरनयनरिश्मदर्शनाच । (स्०) दश्यन्ते हि नक्तं नयनरश्मयो
नक्तद्वराणां वृषद्शप्रभृतीनाम् , तेन शेषस्यानुमानम् ।''—न्यायभा० ३।११४३ । न्यायम० ए० ४८० ।
(६) द्रष्टयम् ए० ८ टि० ४ । (७) हेतोः । (८) तुल्लना—''अप्राप्यकारि चक्षुः स्पृष्टानवप्रहात् । यदि
प्राप्यकारि स्यात् विगिन्दियवत् स्पृष्टमञ्जनं गृह्णीयात् । न च गृह्णति ।''—न्यायवा० ए० ६७ ।
(६) नैयायिकस्य । (१०) ''नेदं जीवच्छरोरं निरात्मकम् अप्राणादिमस्वप्रसङ्गात् ।''—न्यायवा० ए० ४६ ।
(१९) न तैजसं चक्षुः । तुल्लना—''न तेजसं चक्षुः तमःप्रकाशकस्वात् ।''—न्यायकुमु० ए० ८० । स्या० रखा० ए० ३२४ । (१२) नक्तद्वरादो । (१३) सद्भूपेण । (१४) रिश्मकारणकम् । तुल्लना—''करणं वास्यादि प्राप्यकारि हष्टं तथा चेन्द्रियाणि तस्मात् प्राप्यकारीणि ।''—न्यायवा० ए० ३६ । ''इन्द्रियाणां कारकस्वेन प्राप्यकारित्वात् ।''—न्यायम० ए० ३७ ।

तद्रश्मीनामिष अर्थसम्बन्धो न स्यात् कुतस्तत्प्रकाशनम् ? अस्ति च । ततो मन्यामहे रश्मोः निर्गमनिमिति । मेनोवत् सम्बन्धसम्बन्धात् तत्प्रकाशनापत्तेः अदोषः । तथाहि—यथा मन आत्मना संयुक्तम्, सोऽपि आकाशेन, तदपि सर्वभावैः इति सम्बन्धसम्बन्धात् तदर्थप्रकाशकम् । न खलु तस्य तद्रश्मीना[क्च] स्वार्थेन संयोगः परैः अभ्युपगम्यते । तथा चक्षुः मनसीं, तदपि आत्मना ५ संयुक्तम्, सोऽपि आकाशेन, तदपि सर्वभावैः इति सम्बन्धसम्बन्धात् ई तदर्धप्रकाशकम् । न खलु तस्य तद्रश्मीनां स्वार्थेन संयोगः परैः अभ्युपगम्यते । तथा, चक्षुः मनसा तदिप आत्मना सोऽपि विषयैः संयुक्त इति सम्बन्धात् ई चक्षुरि तत्प्रकाशकिमत्यलं रिज्ञमिनर्गमनकरूपनया । न च इन्द्रियत्वाऽविशेषेऽपि मनः तथा प्रकाश पेपिरक्षुः (यति न चक्षुः) इति न विशेषं पश्यामः । एवं शौखाचन्द्रमसोर्युगपद्प्रहणमुपपन्नं भवति, अन्यथा क्रमेण गच्छतां रश्मीनां पूर्वं शाखया १० संयोग इति तस्याँ एव प्रहणं पुनः चन्द्रमसाँ इति तस्याँ प्रहणमिति क्रमप्रतिपत्तिः स्यात् । न चैवम् ।

उत्पलपत्रशतवेधवत् शाखाचन्द्रमसोर्धहणस्य आशुभावात् यौगपद्यप्रतिपत्तिभ्रम इत्यन्ये"; तन्त ; मूर्त्तस्य असर्वगतस्य सूर्चाद्रव्यस्य तत्पत्रैः भिन्नदेशैः क्रमेण सम्बन्धात् युक्तो युगपत्त्व-विभ्रमः नान्यत्र तिद्वपरीते, इतरथा [१८८क] एवम् एकज्ञानवार्त्ता निर्मूला स्याद् वराकी । यदि मतम्-अन्यत्रापि 'त्रथाविधस्य रक्षमिन्नदेशाभ्यां शाखाचन्द्रमोभ्याम् संयोगः क्रमेण इति;स्यादेतदेवं यदि सूर्चाद्रव्यवत् कुतिश्चद् रिव्मगमनप्रतिपत्तिः स्यात्, न सा अस्ति इत्युक्तम् । तिद्वभ्रमाऽप्रतिपत्तौ अन्योऽन्यसंश्रयः । तथाहि-क्रमेण रिक्मगमनसिद्धौ 'विद्वभ्रमसिद्धिः [तद्वि-भ्रमसिद्धौ च क्रमेण रिक्मगमनसिद्धिः] इति । ततः स्थितम्-रक्षमः कुतो निःसृतिः इति । नतु यस्य सकल्क्ष्वेयमहणस्वभावं ज्ञानं तत्स्वभावश्च आत्मा कथं तस्य सौ कस्यचिद्-

२० व्यर्थस्य स्वयं प्राहको यतः अक्षापेक्षस्य अर्थे क्रमप्रदः स्यात् सर्वज्ञवत् । आवरणसद्भावात् स्वयमप्राहक इति चेत् ; कुतः तिसिद्धिः १ न प्रत्यक्षतः; तत्र तदप्रतिभासनात् । देशादीनाम् आवरणस्त्रे सर्वज्ञाभावः, १ तेषां सर्वदा भावात् । रागादीनां सद्भावेऽपि विषयदर्शनभावान्न आवरणत्वम् १ । अन्यस्य अनुमानतो न प्रतिपत्तिः ; तदर्थापक (१ तदुःश्वापक) छिङ्गाभावात् । अथ

<sup>(</sup>१) तुलना—"तथैव कारणत्वस्य मनसा व्यभिचारिता। मन्त्रेण भुजङ्गाद्युचाटकादिकरेण वा ॥८८॥"

—त० क्लो॰ पु॰ २३४। न्यायकुमु॰ पु॰ ८२। स्या॰ रत्ना॰ पु॰ ३३०। (२) आकाशमणि। (१)

चक्षुपः। (४) संयुक्तम्। (५) आत्माणि। (६) ई एतदन्तर्गतः पाटो द्विलिखितः। (७) तुलना—"पश्येषधुरिचराद् दृरे गितमद् यदि तद्भवेत्। अत्यभ्यासे च तृरे च रूपं व्यक्तं न तत्र किम् ॥१३॥ यदि चक्षुः

प्राप्यकारित्वात् विषयदेशं गच्छेत् तदा उन्मिपितमात्रेण न चन्द्रतारकादीनर्थान् गृक्षीयात्।" —चतुःश॰

पृ॰ १८६ । "चक्षित्वे शाखाचन्द्रमसावभित्रकालमुपलभते…"—त० वा॰ पृ॰ ६८। (८) शाखायाः।

(९) सम्बन्धः। (१०) चन्द्रमसः। (११) "यत्पुनरेतत्-शाखाचन्द्रमसोस्तुल्यकालप्रहणिमिति; तदिषे

तः अनम्युपगमात् को हि स्वस्थारमा शाखाचन्द्रमसोः तुल्यकालप्रहणं प्रतिपद्यते। कालभेदाप्रहणात्

मिथ्याप्रत्यय एवः उत्पलदलशतन्यतिभेदवदिति।"—न्यायवा॰ पृ॰ ३५। न्यायवा॰ ता॰ टी॰ पृ॰

१२०। प्रश्च० कन्द० पृ० २३। प्रश० व्यो॰ पृ० १५९। प्रश० किर० पृ० ७४। मुक्ता॰ पृ० १७८।

(१२) मुर्त्तस्य। (१३) योगपद्यविभ्रमसिद्धिः। (१४) आत्मा। (१५) आवरणसिद्धिः। (१६) देशादीनाम् अपायाऽसंभवात्। (१७) सगादीनाम्। (१८) अनुमानप्रयोजकहेत्वभावातः।

4

सर्वविषयप्रकाशनस्वभावस्यं तदप्रकाशनात् तिसिद्धिः; तत्स्वभावता कृतस्तस्यं सिद्धा १ तदा-वरणापाये सर्वप्रकाशनस्वभावत्वात्; अन्योऽन्यसंश्रयः-सिद्धे हि सर्वप्रकाशनस्वभावे सिति आवरणसिद्धिः, तिसिद्धौ तत्क्षये तत्प्रकाशनस्वभावसिद्धिः इति चेत्; अत्राह-मिथ्याज्ञानम् इत्यादि ।

#### [ मिथ्याज्ञानं विसंवादादप्रमाणं विषादिवत् । ज्ञातुरावरणोद्भृतेः दोषहेतोः स्वतः सतः ॥२॥

मत्यज्ञानभेदा अवग्रहादयः प्रमाणाभासा मिथ्याग्रहणात्मकाः, प्रमाणस्य अविप्रति-सारलक्षणत्वात् । स्वतः प्रमाणभूतस्य आत्मनः परतो विपर्यासोपपत्तेः मत्तमूर्चिछतादिवत् । यदि पुनः स्वत एव ज्ञाता न स्यात् कुतः परतोऽचेतनवत् । न हि तथापरिणामरहितस्य तथा परिणामः । परस्य अन्यातिशयकल्पनायामात्मनः किन्न कल्प्यते ? ज्ञस्वभावस्य १० अप्राप्यकारिणः प्रतिबन्धामाने त्रिकालगोचरमशेषं द्रव्यं कथिश्चिज्जानतो न किन्नि-द्विरोधः, आत्मनः स्वविषये वैश्वयमनुभवतः परोक्षप्रत्यक्षवत् । नास्माकमावरणक्ष-योपशमवशात् स्वकारणशक्तेः। स्वलक्षणदर्श्वनाहितसन्तानविकल्पवासनाप्रकृतिः संवृतिः वस्तुमात्राध्यवसायात् व्यवहारमारचयतीति चेत्; नः क्षणिकैकान्ते अर्थक्रियाविरो-धनिर्णयात् । ततः ]

अस्यायमर्थः -यत् तस्मिन् मिथ्याज्ञानम् अप्रमाणं विसंवादात् वक्ष्यनात् प्रसिद्धं हि लोके प्रकृत्यादिविषयं तत् धर्मि । तत्र साध्यम् आह-आवरणोद्भृतेः इति । जीवस्य स्वविषये प्रवृत्तिनिषेधकं [१८८ ख] ज्ञानावरणीयादिं कर्म आवरणं तस्य उद्भृतिः स्वकार्य-करणाभिमुख्यं तस्याः, 'भवति' इति शेषः । साध्यमेतत् । हेतुमाह-दोषहेतोः इति । दोषः अन्यथाग्रहणं स एव हेतुः लिङ्गं तस्मान् । हप्रान्तमाह-विषादिवत् इति । विषम् आदिर्थस्य २० सुरादेः स तथोक्तः तस्मादिव तद्वदिति । एतदुक्तं भवति -यथा विषादेः उपजायमानं भूभ्रमणादि-विषयं विषाद्यावरणोद्भृतेः भवति तथा प्रकृत्यादिविषयमिष, "तद्हप्रावरणोद्भृतेः इति । प्रयोगः-विवादगोचरायन्नं [मिथ्याज्ञानम् आवरणोद्भृतेर्भवति, मिथ्याज्ञानत्वात् ] मिथ्याज्ञानस्य उपलक्षणार्थत्वात् [तेन] अज्ञानत्वाद् अस्पप्रत्यादिति [च] गृद्यते, विषादिजनिततथाविध(धा)-ज्ञानवत् , एवमर्थं च विषादिग्रहणम् , तदुपयोगे तित्रयानिवृत्तेः (तित्रितयानिवृत्तेः) इति । २५

अत्राह सौत्रान्सिकादिः — मिध्याझानात् प्राक् तदाधारस्य स्वविषयप्रकाशनस्वभावस्य भावे कस्यचिद् आवरणकस्पना श्रेयसी; न च सोऽस्ति प्रमाणाभावात् । मिध्याझानमपि निराधारं जायते अ"आदेशाः चित्रवैतसिका (अदेशाः चित्तचैतसिकाः)" इति वचनात् । ततस्तस्यापि आवरणकस्पना कीटशी ? तत्र भावान्तरादर्शनादिति पक्षस्य प्रत्यक्षवाधो दृष्टान्तस्य साध्यवैकस्य-

<sup>(</sup>१) आत्मनः। (२) आवरणसिद्धिः। (३) आत्मनः। (४) सांख्याभिमतः। (५) "आद्यो ज्ञान-दर्शनावरणवेदनीयमोहनीयायुर्नामगोत्रान्तरायाः।"-त० सू० ८।४। (६) मिथ्याज्ञानम्। (७) ज्ञाना-वरणोदयात्। (८) मिथ्यात्वम् अज्ञानत्वमस्पष्टत्वज्ञ। (९) आत्मनः। (१०) आत्मनोऽपि।

मिति ; तं प्रत्याह—ज्ञातुः इति । 'यः प्राक् शङ्कं शुक्कतया ज्ञातवान् , संप्रति जानाति पीततया, पुनर्ज्ञास्यति शुक्कतया स ज्ञाता' इत्युच्यते । सं च \* ''प्रत्यक्षं क्षणिकं विचित्र [१८९क]विषया-कारैकसंवेदनम्' [सिद्धिवि० २।३] इत्यादिना छेशतः प्रदर्शितः, प्रपञ्चतः पुनरत्रैव प्रदर्शियष्य-ते । तदुक्तं न्या य वि नि श्च ये—

\*''सत्यन्तमाद्गरायायां (सत्यं तमाहुराचार्याः) विद्यया विभ्रमेण यः । सद्र्थमसद्र्थं वा पसुरोस्वावलोकतः (प्रभुरेपोऽवलोकते) ॥''

[न्यायवि० १।३८] इति ।

विभ्रमैकान्तवादी प्राह-भवतु किश्चन् स्वयं ज्ञाता, सं च स्वभावत एव विपरीतार्थयाही नावरणादिति; तत उत्तरं पठन्ति—सतोऽवितथस्य यथावस्थितस्वार्थप्रहणस्वभावस्य इत्यर्थः । १५ स्वतः इत्येतद्त्रापि सम्धन्धनीयम् , कथमन्यथा विभ्रमैकान्तस्यापि प्रतिपत्तिः । न हि विभ्रमादेव तैत्प्रतिपत्तिर्भुक्ता, अतिप्रसङ्गान् । तदुक्तं केनचिन्—

\*"प्रभासु(स्व)रमिदं चित्तं प्रकृत्याऽऽगन्तवो मलाः।"

[प्र० वा० १।२१०] इति ।

परः पुनरेवं मन्यते—स्वतस्तस्य मिथ्यादर्शनात्मकत्वम् अन्यतो यथार्थदर्शनात्मकत्वमितिः

र मं 'विषात्' इत्यनेन निरस्तःः विषाद्युपयोगान्वयव्यितिरेकानुविधायितया दृश्यमानस्य मिथ्यादर्शनस्य अन्यतः करुपने धूमोऽपि अग्निप्रभवो न स्यात् । स्वतश्च मिथ्यात्वेन सर्वसंविदां कुतः
स्वसंवेदनपरमार्थ[१८९ख]सिद्धिः १ निह तत्र पूर्वसंवेदनादन्यस्य व्यापारः \*\* 'चिश्वरादेविषयप्रतिनियमः विषयात् तदाकारता आस्रोकात् स्पष्टता विज्ञानाद् विज्ञानस्य विषद्भवता ।''
इति वचनात् । नापि स्वसंवेदनपरमार्थाऽसिद्धौ सौगताः मुखमासितुं कास्रकस्यस्य विधनिषेधायोगात् । ततः स्थितम् - 'स्वतः सतः' इति ।

नन्वेवं चेदिदमनुमानं तर्हि 'मिथ्याज्ञानसप्रमाणम्' इत्येवास्तु, कि 'विसंवादात्' इत्येन इति चेत् ? उच्यते—'विवादास्पदीभूतं मिथ्याज्ञानम् अहष्टावरणम्' इति साधयन्तं प्रति यदा कश्चिद् ब्रवीति 'कस्यचिन् मिथ्याज्ञानस्य अभावात् साध्यदृष्टान्तधर्मिणोरसिद्धिः' इति तदा तं प्रति तद्धर्मिणः (णोः) साधनार्थम् 'विसंवादात्' इत्युच्यते । यतः अभ्युपगच्छतापि ३० प्र ज्ञा क रे ण प्रतिभासाद्वैतम् 'इदम् अतो जायते, इदमस्माट् दूरं निकटम्' इत्यादि विकल्प- बुद्धीनां निर्विषयत्वाऽपरनामा विसंवादोऽभ्युपगन्तव्यः कथमन्यथा प्रतिभासाद्वैतम् ? तथा च

<sup>(</sup>१) ज्ञाता । (२) ज्ञानाभावास अहणमित्यत्र । (३) सति । (४) टीकायाम् । (५) ज्ञाता । (६) विभ्रमप्रतिपत्तिः । (৬) ज्ञानस्पता । (८) साध्यदण्यान्तवर्मिणोः ।

ैकथं धर्म्यसिद्धिः ? तथापि 'मिध्याज्ञानं विसंवादात्' इत्यस्तु किम् अप्रमाणपदेन इति चेत् ? नः 'अनुमानेन आवरणसत्ता साध्यते भवता, तच मिध्या तत्कुतः तैतो भावतैः तैत्सिद्धिः' इति वदन्तं प्रति एवमभिधानात् ।

अत्रायमभिप्रायः—अनुमानं चेत् मिथ्यात्व (ध्याष्य)पेक्ष्यते; तर्हि विसंवादादप्रमाणं स्यात्, प्रमाणं चेष्यते, तन्न मिथ्या इति । ननु स्यादेदत् (तद्) प्रमाणं यदि विसंवादकं स्यात् , यावता ५ मिथ्यात्वेऽि मिणप्रभामणिज्ञानवत् साध्य[१९०क]प्रतिवन्धादिवसंवादकमिति चेत् ; ननु तन्मणिज्ञानम् अविसंवादेऽिष यदि न प्रमाणम् ; कथमनुमानं त्रस्थ्यभ्यम् अनुमानं वा ? अन्यत्र मण्यध्यवसायः अन्यत्र मणिप्राप्तेः नाध्यक्षम् , इत्रस्था मरीचिकानिचये जलाध्यवसायः कूपादौ जलप्राप्तौ अध्यक्षं स्थात् । भवति जातपरितोषस्य इति चोदवदेत् (चेत् ; स्यादेतत्) यदि मणिभ्रान्तिः इन्द्रियज्ञानम् , न चैवम् , रूपसाधर्म्यदर्शनापेक्षः १०णात् , अक्षविकारमन्तरेण भावात् , वावकैः (वाचकैः) सन्तानान्तरेण समर्पणात् , प्रतिसंख्याने भ वाधनात् , मानसी तु युक्त युक्त (शुक्तौ) रजतभ्रान्तिवत् । अस्या १ इन्द्रियज्ञत्वे सति—

\*"नो चेद् भ्रान्तिनिमित्तेनं संयोज्येत गुणान्तरम्"। शुक्तौ वा रजताकारः रूपसाधर्म्यदर्शनात्॥"

प्रि० वा० ३।४३] इति विरुध्यते । १५

मनोविश्वमं प्रति अक्षविश्वमस्य दृष्टान्तत्वानुपपत्तेः इति । भवतु मानसी नेरतस्य (नेतरस्य) प्रमाणमिति चेत् ; प्रत्यक्षाद् अन्यस्यां तदनुरोधात् प्रत्यक्षत्वे दर्शनपृष्ठभाविनो विकल्पस्य व्यव-द्वारिणं प्रति स्मृतित्ववर्णनमयुक्तम् । न खलु व्यवद्वारी दर्शनाद् विकल्पमन्यमिच्छति \*'मनसोर्यु गपद्युत्तेः'' [प्र० वा० २।१३३] "इत्यादिवर्णनात् । "

अस्तु नाम तमः (अनुमानम्) तदन्यत्र मणिप्राप्तेः घूमादिप्रवत् , पूर्वं च तत्प्रभान्यवसायः २० स्यात् , वृक्षाध्यवसाये शिंशपाध्यवसायवत् , न चैवम्, अविचारैकमजातपरितोषं व्यवहारिणं प्रति तद्प्रामाण्यवर्णनात् । एतेन कार्यछिङ्गत्वं तयोर्निरस्तम् ; तदध्यवसायात् प्राण् अप्रिव्यवसाय- वत् प्रभाध्यवसायेन भवितव्यमिति कुतस्तत्र मण्यध्यवसायः ? नहि धूमं निश्चिन्वतः [१९०ख] पावकस्य अन्यस्य वा अध्यवसायो दृष्टः । तत्र मणिव्यवसायस्य अनुमानत्वे \* 'भणिप्रदीपप्रभयोः'' [प्र० वा० २।५७] इत्यादि सुघटम् । यस्ति अवधारितविशेषः एवमनुमानं करोति— २५ प्रभावानयं गृहप्रदेशविशेषः मणिसहितप्रभाविशेषत्वात् अन्यत्रोपळव्यवेवंविधतत्प्रदेशवत् । कुञ्चि- काविवरप्रभाविशेषो वायं मणिसंस्थानवान् तिद्वशेषत्वात् पूर्वोपळव्यविद्योषवत् देति, [तत्र]

<sup>(</sup>३) मिध्याज्ञानस्य प्रसिद्धेः । (२) अनुमानात् । (३) परमार्थतः । (४) आवरण । (५) मणिप्रभामणिज्ञानस् । (६) प्रमाणस् । (७) कुञ्चिकाविवरस्थायां मणिप्रभायास् । (८) अपवरकाभ्यन्तरे ।
(९) प्रमाणम् । (१०) तुक्रमा—"कदाचिद्दन्यसन्ताने तथैवार्थेत वाचकैः । दृष्टस्मृतिमपेक्षेत न भासेत
परिस्फुटम् ॥''-प्र० वा० २।२९८ । (१९) तस्वज्ञानेन । (१२) भ्रान्तेः । (१३) सादद्यादिमा । (१४)
नित्यत्वादिकक्षणम् । (१५) "सविकल्पाविकल्पयोः । विमृदो लघुवृत्तेर्वा तयोरैक्यं व्यवस्यति ॥'' इति
होषः । (१६) "मणिवुद्ध्या भिधावतोः । भिष्याद्यानाविद्योषेऽपि विद्योषोऽर्थक्रियां प्रति ॥'' इति दोषः ।

१०

का बार्ता ? अनुमानमेव तदिति त्रूमः । अयं तु विशेषः—यद्येतत् मिध्याज्ञानमप्रमाणं कथमन्यस्य तथाविधस्य अनुमानस्य प्रामाण्ये दृष्टान्तः स्यात् ? न खलु साध्यमेव दृष्टान्तीभवति अतिप्रस-ङ्गात् । ततः स्थितम्—'अनुमानं चेत् मिध्याज्ञानम् अप्रमाणं स्यात् , अर्थादुत्पत्तौ तैमिरिकज्ञान-वत्' इत्यस्य प्रदर्शनार्थम् अप्रमाणप्रहणमिति ।

अथवा, अन्यथा पूर्वपक्षयित्वा इदं व्याख्येयम् । तथाहि-यदुक्तम् अनन्तरप्रस्तावे 
\* "तदेतद् द्रव्यपर्यायसामान्यविशेषविषयम्" इत्यादि \* "प्रमाणम् अविसंवादात्" 
इत्यन्तम् ; तत्र तज्ज्ञानस्य वेदम (चेतन)स्वभावे आत्मिन समवायात् सं एव तांस्तथा बुध्यत 
इति नैयायिकादिः । शरीरे समवायात् शरीरं न मनः इति चार्वाकाः । प्रधानम् इति सांख्याः । 
तज्ज्ञानं स्वतः प्रमाणं न परतः इति मीमांसकाः । तदुक्तम्-

\*''स्वतः सर्वप्रमाणानां प्रामाण्यमिति गम्यताम् ।
न हि स्वतोऽसती शक्तिः कर्तुमन्येन पार्यते ॥''

[मी० इलो० सू०२ इलो० ४७] इति;

तत्राह-मिध्याज्ञानम् इत्यादि । ज्ञातुः 'अत्रग्रहादिमतिसमृति [१९१क] संज्ञाचिन्ताभिनियोधात्मकं प्रागिभलापसंसर्गात् मितज्ञानप्रभेदलक्षणं ज्ञानम्' इतिं सम्बन्धः ।
१५ न शरीरस्य प्रधानस्य वा ; तस्य ज्ञातृत्वायोगादिति निरूपिष्ययते अवेतनत्वात् घटादिवत् इति ।
कृतो ज्ञातुः १ इत्याह-स्वतः स्वस्वाभाव्यात् , नार्थान्तरज्ञानसम्बन्धादिति च । तष्ज्ञानं च
प्रमाणमुक्तम् । कृतः १ अविसंवादात् । सांप्रतं वोच्यते, स्वतः सतो ज्ञातुः । ततोऽयमर्थो
जायते—तष्ज्ञानं प्रमाणम् अविसंवादात् , स्विषयीकृतस्वार्थोऽव्यभिचारात् । अनेन स्वकार्थे
प्रवृत्तिलक्षणे स्वम्रहणापेक्षणात् 'परतः तत्' इत्युक्तं भवति । स्वनो ज्ञातुः सकाशात् इति कां
२० विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः, 'उत्यत्तेः' इति शेषः, 'प्रमाणम्' इति घटनात् । किंमूतात् १
इत्याह-स्वतः सतः इति । विवृतमिदम् । अनेनापि कारणगुणतस्ततुद्भवात् परतः "तद् इति;
मन्यते । अत्र दृष्टान्तमाह-प्रमाणं मिथ्याज्ञानं विसंवादात् आवरणोद्भृतेश्च यथा
'परतः' इति शेषः, आवरणाद् उद्मृतिः आवरणोद्भृतिः इणो (तस्याः) । कर्थमृतात् १
दोषहेतोः इति । शेषम् उक्तवत् अ न न्त की त्तिं कृतेः स्व तः प्रा मा ण्य भङ्गाद् अव२५ सेयमेतत् ।

यदि वा, 'दोषहेतोः' इत्यादि अन्यथावतार्थ अधुना व्याख्यायते—कुतो तु खलु आवरणोद्भूतिः ? यदि स्वतः ; मिण्याज्ञानमपि तत (स्वत) एव अस्तु । परतद्येत् ; स वक्तव्यः,न
च सोऽस्ति, अप्रमाणत्वात् । निह् बीजमिव अङ्कुरम् आवरणं जनयन् किर्चदुपलभ्यते अनुमीयते वा लिङ्गाभावात् । रागादिः उपलभ्यते ; सत्यम् ; किन्तु तदनन्तरमेव आवरणं जायमानं
३० नोपलभ्यते अनुमीयते वा । [१९१ख] भवतु वा सकारणमावरणम् , तथापि तेन मूर्तेन अमूर्तस्य
आत्मनः पांग्रुराशिना इव आकाशस्य न सम्बन्ध इति ; अत्राह्—दोषहेत्नोः इत्यादि । दोषो

<sup>(</sup>१) सिद्धिवि॰ २।२४। (२) आत्मा। (३) बुध्यते। (४) बुध्यते। (५) पृ० २१७। (६) 'का' इति पञ्चमीविभक्तिः। (७) प्रासाण्यम्।

रागादिः स एव हेतुः कारणं तस्मात् आवरणोद् भूतेः यद्वा स हेतुर्यस्थाः तस्या इति । दृष्टान्तमाह-विषादिवत् इति । जीवोपयुक्तविषादेरिव तद्वदिति । तथाहि-मिध्याज्ञानादनुमिता
आवरणोद्भूतिः ज्ञादरागादिपूर्विका तदुपघातहेतुत्वाद् विषादिवत् इति । जीवोपयुक्तविषादेरिव
तद्वत् इति । वक्ष्यति च-\* ''मनोध्यक्षायकर्मनिराश्रवैः (मनोवाकायकर्मभिरास्रवैः) शुभैरशुभैश्र यथास्यं पुण्यपापवन्धो जीवानाम्' [सिद्धिवि०प्रस्ता० ४] इत्यादि । यदुक्तम्-अमूर्त्तस्य ५
कथं मूर्तेन सम्बन्ध इति ? तद्व्यनेन निरस्तम् ; तत्सम्बन्धहेतोदीपस्य अमूर्तेऽपि भावात् ।
एतदपि वक्ष्यति-\* ''मलैनिसर्गाद् बध्येत'' [सिद्धिवि० प्रस्ता० ४] इत्यादिना । दोषस्य हेतोः
विषयादेरिव (विषादेरिव) तद्वद् इति वा व्याख्येयम् ।

कारिकां विवृण्यन्नाह्—मत्यादि (मत्यज्ञान इत्यादि ) मत्यज्ञानभेदा मत्यज्ञानविशेषाः, उपस्थलमेतत् तेन श्रुताज्ञानादिभेदा गृह्यन्ते । के ते ? इत्याह—अवग्रहाद्यः । आदि [शब्देन] १० ईहादिपरिग्रहः । एतदिप उपलक्षणम् अनुसमरणादिभेदानाम् । ते किम् ? इत्याह— प्रमाणा- भासाः प्रमाणं न भवन्ति इत्यर्थः । कुतः ? इत्याह—मिथ्या इति । मिथ्या अन्यथाग्रहणा- रमका यतः ।

नतु अनुमानज्ञानम् अन्यथास्थितं स्वलक्षणम् अन्येथा गृह्णद्वि प्रमाणं ततो नेदमप्रमाणलक्षणं व्यभिचारादिति चेत् ; अत्राह—प्रमाणस्य इत्यादि । प्रमाणस्यापि (वि)प्रतिसारो यथा- १५
विध्यार्थनिर्णयो लक्षणं [१९२क] यस्य तस्य भावात् तत्त्वात् । एतदुक्तं भवति—प्रमाणत्वं
यथार्थनिर्णयेन व्याप्तं सर्वप्राणसृतां सिद्धम् , मिथ्येकान्तादिप्रवादेऽपि तद्विषयस्येव परमार्थतो
ज्ञानस्य प्रमाणत्वोपवर्णनात् परेरपि, ततो यथार्थे निवर्तमाने तदिप निवर्तते यथा वृक्षत्वे
निवर्तमाने शिंशणत्वम् , अन्यथा सर्वस्य प्रमाणमिति न कश्चित् स्वपक्षसिद्धिविकलः स्यादिति ।
अनुमानं चेत् मिथ्या अप्रमाणम् । शेषमत्र चिन्तितम् , चिन्तिययते चानकस्य (चानेकधा । २०
कस्य) कथम्भूतस्य कृतो भवन्ति ? इत्याह्—स्वतः इत्यादि । [स्वतः] आत्मनो जीवस्य न
निराधारो नापि शरीरस्यै प्रधानस्यै वा । किभूतस्य ? प्रमाणभूतस्य । यथार्थम्हणस्वभावस्य
स्वतो नार्थान्तरज्ञानसमवायात् । कृतो भवन्ति ? इत्याह—परतो विपर्यासोपपत्तेः । अत्रापि
'आत्मनः' इत्यपेक्ष्यम् , आत्मनः परतः मूर्तकर्भणः सकाशात् या विपर्यासोपपत्तेः अन्यथास्वभावापादनं तस्याः । अत्र दष्टान्तमाह—पत्त इत्यादि । मत्तम्विकतस्य इव तद्वत् इति । यथा २५
मत्तादेः परतो विषादेः विपर्यासोपपत्तेः मिथ्याऽवमहादयः तथा अन्यस्यापि इति निदर्शनार्थः ।

एतेन इदमपि प्रत्युक्तं यदुक्तं परेण-\* "कर्मणा आत्मस्वरूपाञ्चण्डने तद्वस्यं जैनस्य सर्वस्य सर्वद्शित्वम् , खण्डने आत्माञ्जित्यत्वम् । आवरणं च प्रकाश्यप्रकाशकयोः अन्त-राले वर्त्तमानं घटप्रदीपयोरिव प्रावरणम् प्रकाश्यस्यैव प्रकाशनं प्रतिबध्नाति न प्रकाश्यस्य । निह अन्तर्यविनिकया दीपस्य आत्मप्रकाशनं प्रतिहन्यते इति आत्मनः तेस्मिन् ३० सत्यपि [१९२ख] सर्वधा स्वरूपप्रकाशनं स्यात् ।" इति ; कथिन्वत् आत्मस्वरूपखण्डनस्य

<sup>(</sup>१) जीवे । (२) सामान्यरूपेण । (३) चार्वाकाभिमतस्य । (४) सांख्याभिमतस्य । (५) आवरणे ।

Ġ,

अभिमतत्वात्, आत्मनः परतो विपर्यासोपपत्तिवर्णनात्, अन्यथा कोऽस्यार्थः स्यात्, कथिन्द-दिनत्यत्वस्य व (च) सर्वथा अन्यत्रापि तदसंभवात् । दृश्यते हि किट्टिकालिकादिना कलुषितवपु-षाम् अन्य(मण्या)दीनां स्वरूपेऽपि चित्रप्रकाशनम्-

#### \*''मरुविद्धमणेर्व्यक्तिर्यथाऽनेकप्रकारतः । कमीविद्धात्मनो व्यक्तिस्तथाऽनेकप्रकारतः ॥''

[लघी० रलो० ५७] इति ।

www.jainelibrary.org

'स्वतः प्रमाणभृतस्य' इत्यस्याऽनभ्युपगमे दूषणमाह—यदि इत्यादि । यदि चेत्, पुनः इति वितर्के पक्षान्तरसूचने वा, स्वत एव स्वस्वभावत एव स्वकारणादेव यो ज्ञाता यथार्थ- प्राही न स्यात् न भवेद् 'आत्मा' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । तत्र को दोषः ? इत्याह— १० परतः इत्यादि । स्वरूपान् स्वहेतोवी परं ज्ञानं ततः, कृतो नैव स्यात् 'ज्ञाता' इति सम्बन्धः । अत्र दृष्टान्तमाह—अचेतनवत् इति । घटादिः अचेतनः तेन तुरुयं वर्तते इति तद्वत् इति । प्रयोग्यान्त्रभा ज्ञानस्वभावरहितो नासौ ज्ञाता यथा घटादिः, ज्ञानस्वभावरहितक्ष परस्य आत्मा इति । ननु किमिद्मचेतनमिति ? चेतना[ऽ]सैमवायिकारणम् ; तत्समवायिकारणं तिहं चेतनं प्रसक्तिमिति आत्मापि चेतन इति कथम् अज्ञाता, चेतनस्यैव वत्वस्यपदेशादित्यभ्युपगमविरोधः । १५ न च चेतनास्वभावो न तत्समवायिकारणम् ; अरूपादिस्वभावस्यापि घटादे रूपादिसमवायिकारण-

त्वोपपत्तेः । अथ चेतनायाः अन्यद्वेतनम् [१९३क] स्यात् ; न च त्त्रस्ति, प्रमाणाऽभावादिति दृष्टान्तमात्रमशेषमिति न साध्यधर्मिसंभवः, त्रद्भावे वा तत एवासिद्धेः (एव सिद्धेः) किमेतेन
अनुमानेन ? अत एव तिसद्धौ अन्योऽन्यसंश्रयः—तथा हतो (हि—अतः) तस्य आत्मतत्त्वसिद्धौ
अन्ये घटाद्यो दृष्टान्तीभवन्ति, तत्रच तिसिद्धिः इति । यदि पुनः अचेतनत्वाविशेषेऽपि आत्मन
२० आश्रयत्वं घटादेस्तत्" 'अचेतनवत्' इति सामान्यवचनेन छभ्य[ते] इति चेत् ; न ; उभयथाप्यदोषात् । तथाहि—अस्तु तावच्चेतर्नाऽसमवायिकारणम् अचेतनं घटादि, चेतनं च तत्समवायिकारणम् , तथापि न इत्युपगममाहानिः (महानिः), 'चेतनापरिणामकारणस्यैव समवायिकारणत्वात्
नान्यस्य, अन्यथा चक्षुरादेरिप "तत्कारणत्वप्रसङ्गात् । "तत्र "तस्याः "असमवायाननेति चेत् ;
अथ कोऽयं तत्र समवायः ? तिसमन् सति आत्मलाम इति चेत् ; प्रसङ्गः" पूर्ववद्भवेत् । तत्रो२५ त्किलतं (तत्वम् ; ) तदेव न बुध्यमहे । तिस्मन् सति तदात्मन उद्भव इति चेत् ; न किश्चित्
परिहतम् । 'तदाघेयत्वम्' इत्यपि वार्तम् ; भूतले कलशादेः समवायप्रसङ्गात् । अयुतसिद्धस्य

इति चेत् ; किमिदमयुतसिद्धस्य इति ? अपृथक्सिद्धस्येति चेत् ; न ; [अ]पृथक्सिद्धत्वं यदि कारणादेकान्तेनाभिन्नसिद्धत्वम् ; सांख्यदर्शनम्' । अथ कथञ्चित् : जैनशासनम् । स्यान्मतम्

<sup>(</sup>१) दृष्टान्ते मण्यादौ । (२) चैतनस्य समदायिकारणं यत्त भवति तद्वेतनमित्यर्थः । (३) आतुउपपदेशात् । (४) चेतनमस्ति । (५)चेतनसद्भावे वा । (६) धर्मित्वम् । (७) दृष्टान्तत्वम् । (८) चैतनायाः
समवायिकारणं यत्त भवति तद्चेतनमित्यर्थः । (९) यः स्वयं चेतनस्त्येण परिणमति तस्यैव । (१०) चैतनायः
समवायिकारणं वप्तसङ्गात् । (११) चक्षुरादौ । (१२) चेतनायाः । (१३) समवायाभावात् । (१४) चक्षुरादौ
सति चेतनाया आत्मकाभस्य प्रतीतेः । (१५) सांख्येन कार्यकारणयोरभेदःवस्वीकारात् ।

कारणाभिन्नदेशकालप्रभवत्वम् ; आकाशादि <sup>°</sup>समवायिकारणं किन्न स्यात् ? निह् तहेशादि-परिहारेण चेतनासंभवः वदसर्वगतत्वप्रसङ्गात् । बुद्ध्यात्मप्रदेशस्य चक्षुराद्यभिन्नदेशादित्वे बुद्धे-रिष तद्भवति न वेति चिन्त्यताम् । [१९३ ख] ततः चेतनैव चेतनासमवायिकारणम् , तद-कारणमचेतनम् इति स्थितम् ।

यत्पुनरुक्तम्-अरूपादिस्वभावा घटादयो रूपादिसमवाधिकारणिमिति ; तद्य्यनेन निरस्तम् ; ५ नतु घटादिवत् आत्मनोऽपि अतत्स्वभावस्य चेतनासमवाधिकारणत्वे साध्यदृष्टान्तयोरिविशेष इति चेत् ; आस्तां तावदेतत् , अनन्तरं निरूपणात् । भवतु वा चेतनाया अन्यद्चेतनम् , तथापि न सर्वस्य दृष्टान्ताऽविशेषः, अचेतनत्वेऽपि आत्मनः साध्यधर्मित्वेन उपादानात् , 'अन्यद् अचेतनं दृष्टान्तीभवति , यथा पिण्डोऽयं सास्नादिमान् गोवत्' इत्युक्ते अन्यो गौः दृष्टान्तीभवति । न चान्यधर्मसिद्धिचोद्नम् ; न्यायसिद्धे तस्मिन् परारोपितधर्मनिषेधात् ।

इदमपरं व्याख्यानम्-यदि पुनः स्वत एव स्वनैव रूपेण ज्ञाता अर्थग्रहणपरिणामी न स्याद् आत्मा परतोऽसमवायि-निमित्तकारणात् कुतः स्यात ? नवै नहि तथापरिणामस्व-भावरहितस्य कस्यविद् अन्यः तथापरिणामः अचेतनवत् प्रथिव्यादिवत् इति, लोकायता-पेक्षया घटादिवत् इति।

नतु यदुक्तम्—'आत्मनः चेतनस्याभेदे तद्वत् चक्षुरादिरिष तत्समनायिकारणं स्यात्, भेदस्य १५ समवायस्य वाऽविशेषादिति ; तन्न युक्तम् ; भेदाऽविशेषेऽिष कस्यचिदेव कस्याश्चित् प्रत्यासत्तेः कार्यं प्रति 'तत्कारणत्वोपपत्तेः, चित्रत्वाद् भाषशक्तीनामिति चेत् ; अत्राह—परस्य इत्यादि । परस्य ज्ञातुः अन्यस्य कारणस्य अतिश्वायस्य सामध्येस्य [१९४ क] कल्पनायां 'स्वत एव' इत्यनुवर्त्तते, अन्यथा अनवस्था स्यादिति मन्यते । आत्मनः किन्न कल्पयेत् स्वत एव ग्रहणातिशयं नैयायिकः, कल्पयेदेव न्यायस्य समानत्वादिति मन्यते ।

अथवा, अन्यथा पूर्वपक्षियत्वा इदं व्याख्येयम्—'नात्मा स्वतः परतो वा ज्ञाता तस्य ज्ञानसम्बन्धाऽभावात् , अपि तु अधानं ज्ञातः विपर्ययात् , ततस्तस्यैव मिध्याज्ञानमद्दादयः परतो विपर्यासोपपत्तेः परिणामित्वात् , नात्मनो विपर्ययात् इति सांख्यः ; तं प्रत्याह—परस्य इत्यादि । परस्य आत्मनोऽन्यस्य प्रधानस्य अतिश्चयकत्पनायां यथार्थेतरज्ञानसामध्येकत्पनायाम् आत्मनः पुरुषस्य तमतिशयं किन्न कल्प्यते, यतः सांख्यप्रधानवद् आत्मनोऽपि परिणामाऽविरोधादिति २५ मन्यते ।

ननु भवतु स्वतो ज्ञाता आत्मा सावरणश्च तथापि आवरणाभावे अक्षव्यापारसमकारुमेव भावतोऽर्थं विषयीकरोतु तन्मात्र एव तत्सामध्यात् । तद्यथा—\*''प्रदीपः अनावरणेऽपि स्वयो- ग्यमेव प्रकाशयति न सर्वम्' इति प्र ज्ञा करः ; तत्राह—'ज्ञस्वभावस्य' इत्यादि । जानाति इति ज्ञः स्वभावो यस्य ज्ञस्वभावस्य आत्मनः जानतो न कार्रिचद् विरोधः । किम् १ इत्याह— ३०

<sup>(</sup>१) चेतनासमवायिकारणम् । (२) श्राकाशस्य असर्वगतत्वप्रसङ्गात् । (३) श्रात्मवत् । (४) समवायिकारणत्वोपपत्तेः । (५) प्रकृतिः सांख्याभिमता ।

द्रव्यम्, न गुणपर्यायौ । अनेन रूपाद्यवयवात्मन एकस्य स्थवीयसः तेन प्रहणादिति मन्यते । वर्तमानकालिविशेषणं 'तत्तस्य जानतो न विरोध इति चेत् ; अत्राह-विकालगोचरम् । त्रयः कालो गोचरो यस्य तत् तथोक्तं त्रिकालावयिकरूपमित्यर्थः । एवमपि खण्डशो जानत इत्याह-अशोषं सर्वम् । केन प्रकारेण ? [१९४छ] इत्याह-कथिश्चित् । येन केनचित् प्रकारेण । तथाहि- ५ पूर्वं चश्चरादिना नवत्वविशेषणविशिष्टस्य घटस्य प्रहणम् , पुनः तस्यैवं तेन पुराणविशिष्टस्य, तदनन्तरं पूर्वपर्यायविशिष्टस्य स्मरणात् , प्रत्यभिज्ञानात् पूर्वापरपर्यायथोः तां यावः (तदेकत्वस्य), तर्केण जन्मादिमरणपर्यन्तं पर्यायाणाम् एकत्वाविनाभाविनां दर्शनस्मरणामिज्ञानजन्मना साकल्येन सामान्यतः स्वसाध्याऽविनाभावे तेषां "गृहीते सति, द्रव्यस्य अनन्तता अनुमानतः प्रतीयते इति ।

एके अनुमानजन्मना मानसप्रत्यक्षेत्व (णेति ; तत्) कथम् इति चिन्त्यम् । अक्ष-१० जात्यत्वात् (अक्षातीतत्वात् ) न किञ्चिदप्रत्यक्षं स्यादिति चिन्तितम् ।

कदा ? इत्याह—प्रतिबन्धाभावे । यस्य झानस्य स्वविषये प्रवर्तमानस्य यत् प्रतिबन्धकं कर्म तस्य अभावे सित । नतु झानस्वभावस्य प्रतिबन्धरिहतस्यापि अभिन्नदेशकालाऽर्थप्रहणमात्मनः; अन्यथा अतिप्रसङ्ग इति चेत्; अत्राह—अप्राप्यकारिणः । प्राप्तुं प्राहकसमानदेशकालं कर्तुं शक्यं प्राप्तं (प्राप्यं) यन्न तथा भवति तदप्राप्यं कर्तुं गृहीतुं शीलस्य अप्राप्यकारिणः, देशवत् कालमिन्न-१५ स्यापि ग्रहणे विरोधाऽभावादिति मन्यते । "यस्तु मन्यते स्वरूपादन्यत्र न झानस्य प्रवृत्तिः तत्कथमुच्यते अप्राप्यकारिण इति ? स ह (प्र)ष्टव्यो भवति—कथं स्वरूपे वृत्तिः ? तत्र वर्त्तमानस्य दर्शनादिति चेत्; तदितरत्र समानम् । निरूपपितु (रूपितं) चैतत् ।

अत्राह् मीमांसकः—तद्शेषं जानतः षड्भिः प्रमाणैनं कश्चिद् विरोधः' इति । तं प्रत्याह्—स्व इत्यादि । यथोपवर्णितस्य आत्मनः स्वविषयं सत् सर्वम् [१९५क] अन्यथा व्याप्त्यप्रतिपत्तिः , २० तत्र वैश्वद्यमनुभवतो न कश्चिद् विरोधः 'प्रतिबन्धामावे' इत्यनुवर्त्तते । दृष्टान्तमाह्—परोक्ष इत्यादि । ननु प्रत्यक्षपरोक्षवत् इति वक्तव्यम् न्याय्यत्वादिति चेतः, नः, परमतापेक्षया एवमभिधानात् । तथा हि— यदुक्तं प्र ज्ञा क रे ण—\* "कथमेकत्र" कर्मवित्तयोऽवगम्यन्ते यतोऽशेषं द्रव्यं कथंविज्ञा(शश्चिज्जा)नतो न कश्चिद् विरोध इति स्यात्" इति तदुदिश्य परोक्षं साधारण-(णा)स्पष्टाकारविषयमानादिविकल्पज्ञानं तच्च तत्प्रत्यक्षं च स्वरूपापेक्षया तेन तुल्यं वर्तते इति २५ तद्वद् इति व्याख्येयम् । यथा एकं युगपद् आकारद्वयसाधारणमवगम्यते तथा क्रमेण अनेक-वित्तिसाधारणमिति मन्यते । मीमांसकमुद्दिश्य समत्वका (समन्यका)राद्यन्तराऽविशदवृश्चादिज्ञानं परोत्तं तदिव । चकाराभावे वि(ऽपि) सत् प्रत्यक्षमुच्यते तस्य इव तद्वत् इति व्याख्येयम् । पक्षे प्रमाणावाधं दृष्टान्ते साध्यं दृश्चयन्नाह सौगतः—नास्माकम् इत्यादि । नास्माकं सौगतानाम् आवर्णं च ज्ञानावर्णीयादिकमं, क्षयश्च उपश्मश्च अन्यस्य अपकृतत्वात् अश्वतेः,

(१) द्रव्यम् । (२) घटस्येव । (३) पर्यायाणाम् । (४) प्रज्ञाकरः । (५) "यदि पद्मिः प्रमाणैः स्यात् सर्वज्ञः केन वार्यते । एकेन तु प्रमाणेन सर्वज्ञो येन करूपते । नूनं स चश्चषा सर्वान् रसादीन् प्रति-पद्मते ॥"-मी० इस्त्रो वोदनास्० इस्त्रो० १११-१२ । (६) व्यासेः त्रिकालगोचरखात् । (७) आत्मिति ।

(८) ऋमज्ञानानि । (९) परोक्षं ज्ञानस् ।

स्वावरणस्यैव क्षय उपशमश्च गृह्यते तेषां च सा (वशात्) बुद्धिः नावरणवशात् मिथ्याबुद्धिः येन 'मत्यज्ञानभेदात्' (दा) इत्यादि शोभेत । नापि तत्क्षयोपशमवशाद् यथार्थबुद्धिः यतो 'ज्ञस्व-भावस्य' इत्यादि च । कुतः तर्हि सा ? इत्यत्राह—अपि तु, किन्तु स्वकारणशक्तोः मिथ्या-बुद्धेः कारणं कदाचित् कलुषितं लोचनादि \*''(तिमिराशु अमण'' [न्यायवि० १।६] इत्यादि ' वचनात्, यथार्थबुद्धेः तदेव विपरीतम्, तस्य शक्तिः [१९५२] यथोक्तज्ञानजननसामर्थ्यम् ५ तस्या बुद्धिः इति सम्बन्धः ।

ननु यथा कामलाग्रुपलिप्ताच्यक्षुरादेः इन्द्रियजा भ्रान्तिः तथा कर्माऽऽवरणोपलिप्तात्मनः सा मानसी विकल्पभ्रान्तिरितिः अत्राह्म-स्वलक्षण इत्यादि । स्वलक्षणदर्शनेन आहिते स्थापिते सन्ताने या विकल्पन्नासना विकल्पकारणभूता वासना । यदि वा, तद्दर्शनाहिता स्व-कार्यजननं प्रत्यिममुखीकृता पूर्वपूर्वविकल्पजनिता वासना तस्याः प्रकृतेः स्वभावात् नावरणो- १० द्भूतेः संवृतिः स्वतः उद्भूता तत्त्वसंवरणात् सामान्यादिति (वि) कल्पबुद्धिः । सा किं करोति १ इत्याह्म-व्यवहारं मिथ्येतररूपम् आरचयित । कुतः १ इत्याह्म-वस्तुमात्रव्यवसायात् अस्व-लक्ष्यणेऽपि स्वाकारे स्वलक्षणलेशाध्यवसायात् । अनेन मिथ्यात्वमस्य दर्शयति । चेत् शब्दः परा-कृतोद्द्योतकः ।

ननु मत्तमूर्च्छितादेः इन्द्रियजा मानसी भ्रान्तिः विषादिम् र्यसवसंय (मूर्च्छोशयसंपर्क) १५ कछिषतप्राक्तनात्मनसो दृष्टापि यदृष्टतथाविधभावसंपर्कभनः पूर्विका करुप्यते; तर्हि क्षित्यादेः बीजसह [कृता]या दृष्टोऽपि अङ्कुरः खलविलादिन्यविहते बीजे अङ्कुरो दृश्यमानः क्षित्यादे-रेव किन्न करुप्यते ? तथा, यद्यथा (?) यथा मदिरादिप्रतिबन्धनिवृत्तिः तथा झानेषु मिथ्यात्व-निवृत्तिर्दृष्टापि यद्यन्यथा स्यात् ; न तर्हि कारणनिवृत्तिप्रयुक्ता कार्यनिवृत्तिरिति न कचिद् न्यव-तिष्ठेत इत्यिभप्रयवता 'मिथ्याञ्चानम्' इत्यादि वदता एतत् परिहृतं यद्यपि तथापि भङ्ग्यन्तरेण २० [१९६क] परिहृरन्नाह—न इत्यादि । परोक्तनिषेधे न इति शब्दः । कृतः ? इत्याह—क्षिणकै-कान्ते अर्थस्य कार्यस्य क्रिया कृरणं तद्विरोधस्य निर्णयाद् अनन्तरातीतप्रस्तावे इति शेषः ।

ततः किं जातम् ? इत्याह-कार्य इत्यादि ।

## [ कार्यकारणता नैव चित्तानां सन्तितः कुतः । सन्तानान्तरवद्भेदात् वास्यवासकता कुतः ॥३॥

**ર**ષ

सत्यां च कार्यकारणतायां कुतः क्वचित् सन्ताननियमः ? सर्वत्र सर्वेषामानन्तर्या-

<sup>(</sup>१) "तिमिराशुभ्रमणनीयानसंक्षोभाख" —ितिमरमक्ष्णोविष्ठवः, इन्द्रियगतिमदं विभ्रमकारणम्। आशुभ्रमणम् अलातादेः । मन्दं हि भ्राम्यमाणे अलातादेः न चक्रभ्रान्तिरूपयते तदर्थमाशुप्रहणेन विशेष्यते भ्रमणम् । एतच्य विषयगतं विभ्रमकारणम् । नाता गमनं नौयानम् । गच्छन्त्यां नावि स्थितस्य गच्छ-द्वृक्षादिश्रान्तिरूपयत इति यानग्रहणम् । एतच्य बाद्याश्रयस्थितं विभ्रमकारणम् । संक्षोभो वातिषत्त-क्ष्यमणाम् । वातादिषु हि क्षोभं गतेषु ज्वलितस्तम्भादिभ्रान्तिरूपयते । एतच्य अध्यात्मगतं विभ्रमकारणम् । सर्वेरैव च विभ्रमकारणैरिन्द्रियविषयबाद्याध्यात्मिकाश्रयगतैः इन्द्रियमेव विकर्तेष्यम् ।"-न्याय-वि० टी० १।६ । (२) निरर्थकमिदम् ।

विश्लेषात् । सत्यपि वास्यवासकता न भग्नत्येव प्रत्यासत्तरभावात् । ततो विकल्प एव [न] भवेत् । ]

तद्विरोधनिर्णयात् कार्यकारणता कार्यता कारणता वा नैय । केषाम् ? इत्याह— चित्तानां 'क्षणिकैकान्ते' इत्यनुवर्तते । अर्थक्रियारूपत्वात्तस्यां इति भावः । मा भूत् सा, तथापि ' किम् ? इत्याह—सन्तितः सन्तानः कुतः 'चित्तानाम्' इति सम्बन्धः । कार्यकारणताविशेष- लक्षणत्वात् सन्ततेरिति मन्यते । भवतु वा तत्र तेषां कारणता तथापि दोषः, इत्याह—वास्यवा- सकता पूर्वचित्तं तस्य (त्तस्य) वासकता, उत्तरित्तत्तस्य वास्यता कुतः नैय । कुतः ? भेदात् नानात्वात् 'एकसन्तानत्वेन अभिमतिचित्तानाम्' इति घटना । दृष्टान्तमाह—सन्तानान्तराणामिव सन्तानान्तरचद इति ।

• कारिकां विष्टुण्वन्नाह-सत्यां च इत्यादि। च शब्दः अपिशब्दार्थः संभावनायाम् । सत्या-मिप कार्यकारणतायां कचित् छक्षणैकान्ते (क्षणैकान्ते) कुतो न कुतिश्चित सन्तानियमः— 'अयम् एकः सन्तानः, एते च नानासन्तानाः' इति विभागः; 'तदेकान्ते' इत्यनुसम्बन्धः ।

नतु येषां क्षणानाम् आनन्तर्येण पूर्वापरभावः तेषामेकसन्तानत्वम् अन्येषां विपर्यय इति चेत्; अत्राह—सर्वत्र सर्वेषाम् इत्यादि । सर्वेषां भिन्नैकसन्तानपातिनां क्षणानाम् आनन्तर्याऽ-१५ विशेषात् सर्वत्र बहिरन्तर्वा । यद्वा, सर्वत्र कार्यकारणाभिमतानाम सर्वेषां तद्विशेषात् इति प्रत्येयम् ।

अत्रापरैः [१९६ख] प्राह-नानन्तर्यात् सन्तानित्यमः, अन्यथापि तद्भावात्, जागत्यबोधचेतसोरिवेतिः तस्य समानं कालंश्चये (कालं येषां तानिं) जाप्रच्येतांसि कस्यचित् प्रबोधस्य
एकसन्तानानि कृतो न भवन्ति १ देशादि देशस्य भेदस्य सर्वत्राविशेषात् । एकस्य अनेको२० पादानाभाषात् [न] इति चेत् ; कथमेकस्माद् देवदत्तजाप्रद्विज्ञानात् प्रवोधश्चानपञ्चकं कदाचित्
भवति । एकस्येव र्ततो भावे अन्येषामनुपादानत्वम् । तेषां तद्विज्ञानात् पृर्वज्ञानोपादानत्वे
'नैकसामग्यधीनः भावानां सहभावः' इति निःसारमेतत्—\*''एकसामग्र्यधीनस्य'' [प्र०वा०
३।१८] इत्यादि । रसादीनां सहभावे हि एकसामग्र्यधीनतानियमाभावात् । न कालाभावा
(नैककालभाविनाम्) एकसामग्रीव्यपदेशता इत्युक्तम् । तद्भावेऽपि न ज्ञायते किं कस्य तत्रोपा२५ दानमिति । रूपज्ञानं रूपज्ञानस्य, एवमन्यत्रापि योज्यमिति चेत् ; आद्यं सौगतं ज्ञानमनुपादानं
प्रसक्तम् , पूर्वं तथाविधस्यै तदुपादानस्याभावात् , अन्यथा विकल्पस्य तद् इति
''अभेदात् सहशास्मृत्याम्'' [सिद्धिवि० १।७] इत्यादि दृष्णमिवचलितम् । अतो यथा
एकमनेकस्य उपादानम् तथा अनेकमेकस्य, इतरथा जाग्रदिज्ञानपञ्चकात् नैकं कदाचिद् [इति]

<sup>(</sup>१) कार्यकारणतायाः । (२) चित्तानाम् । (३) व्यवहितकारणवादी प्रज्ञाकरः । (४) व्यवहितेऽपि । (५) समानकालानि । (६) व्यर्थमेतत् । (७) प्रबोधचेतसः । (८) जाप्रच्चेतसः । (९) जाप्रहिज्ञानात् । (१०) सर्वज्ञातुः ज्ञानस्य । (११) यदि पूर्वमपि सौगतं सर्वज्ञ्ञानमस्ति तदा कृतः 'उपायात् सर्वज्ञत्वं ज्ञायते' इति स्थात् ?

अन्येषामानर्थक्यम् । सहकारित्वान्नेति चेत् ; ति विषादिमूर्चिष्ठतादिप्रतिवोधं प्रति वैनैतेयादि-ध्यानाादकमपाथकम् । भित्रकालानामेकत्र सहकारित्वे अनुमीयमानरूपसमानकौल्यरसः पूर्व-रूपादेक्पजनने सहकारीति सामध्येकदेशः सामध्या लिङ्गमिति प्रसक्तम् ।

किञ्च, एकत्र भिन्नकालानेकोपादानसहकारिज्ञानव्यापारसंभवे न ज्ञायते भेदेकान्ते सम्तितिनियम इति तद्वस्थो दोषः । न च तेषां सजातीये उपयोगे अन्यत्र उपयोग इति चिन्ति- पत्तम् । तत्र प्रवोधभिन्नकाले उपयोगो वा तथैकस्य क्रमभाविनि कार्ये व्यापार इति अ''नाऽक्रमात् क्रमिणो भाताः'' प्रि० था० १।४५] इति न बुद्धामहे ।

अन्ये त्वाहुः—न अनन्तरं नापि भिन्नकालमुपादानम्, अपि तु सदृशम् , अतोऽयं नियमं इति ; तेषां शान्तचेतसः कुतिहचद् <sup>®</sup>आविष्टप्रवोधभावे कथं सं इति निरूप्यताम् १ पुत्रस्य पितृचित्तधर्मानुवृत्तौं संभवेत्, नियमाभावः अन्यत्रापि । तन्न सन्ताननियम इति स्थितम् ।

भवतु वा तन्नियमः, तथापि दोषः इत्याह-सत्यिषे इत्यादि । पूर्वेचित्तस्य वासकता अपरस्य वास्यता न भवत्येव । कुतः ? इत्याह-प्रत्यासत्तेरभावात् ।

अथ क्षेयं प्रत्यासितः यस्याः त्वया अत्रामावोऽभिधीयते १ हेतुफल्लभाव इति चेत् ; सा अस्त्येव इति हेतोरसिद्धिः, 'सत्यिपि' इत्यादि वचनात् । "अन्यथाऽभ्युपगमे वा होषः । देशादि-नैकन्त्रम् ; तिर्ह तद्भावेऽपि" उपादानोपादेयभाववद् वास्यवासकभावोऽपि न विरुद्धत इति १५ सिन्द्रिधियप्रद्वव्याद्धत्तिको हेतुः । यदि पुनः तद्भावे अनुपादानेतरभावोऽपि नेष्यते ; 'सत्यिपि' इत्यभ्युपगमिवरोधः इत्युक्तो दोषः । यदि पुनः योग्यता ; कुतस्तदभावो भेदैकान्ते १ वास्य-वासकत्त्रेन अभिमतयोः देशादिभेदात् ; [१९७खं] उक्तमत्रापि जन्यजनकभावयोग्यताभावात्, इयमपि योग्यता न विरुध्यत इति । इष्टत्वाच, दृष्टं खलु जायचित्तं शास्त्रादिपरिज्ञानंपरि (नपरि)करं देशादिग्यविहिते प्रशेधवेतसि या नि(वि)क्ष्पां वासनामाद्धानम् । न हि इष्टेऽनुपपन्नं नाम । २० न च स्वापादिदशाऽजु[भूयते]। यापितत्परिकरचेतस्त्वचित्तकैः अनुभूयते 'तदशाभावभयात् यतस्तत्र वासना कल्प्यते इति तथा कल्पंसादि (कार्पासादि<sup>33</sup>) कुसुमं कुस्थमादिरक्तं काल्पदिग्यविहते पल्लायि । वीजपूरादिकाण्डादि काण्डादिकरक्तं यतः स्यात् भवेत् (१) ।

यत्पुनरेतत् निदर्शनम्-'सन्तानान्तरवत्' इति ; तदपि न सूक्तम् ; वैषम्यात् , हेतुफल-भावस्य नियतत्वात् । अन्यत्रापि अस्य चोद्यस्य समत्वादिति ; तन्न ; अन्यथाऽभिप्रायात् ; २५ तथाहि-राज्ञा (राज्ञो) राजपुत्राणामिव भेदेऽपि यथाकथञ्चिदस्तु छौकिकः सन्ताननियमः, वास्यवासकभावः पुनः कथख्रित् कारणानुरूपकार्यभावः । सं<sup>१४</sup> पूर्वमेव कारणविनाशे न युक्तः ।

<sup>(</sup>१) गरुडध्यानादिकम् । (२) काले भवः काल्यः । (३) क्षणिकैकान्ते । (४) वा शब्दः 'यथा' अर्थे । (५) सन्ताननियमः । (६) क्रोधादिसद्वावे । (७) एकसन्ताननियमः । (८) एकसन्तानत्वम् । (९) तिवमान्त पुतः पितृचित्तमनुवर्तते इत्युक्ते प्राह् । (१०) हेतुफलभावाभावस्वीकारे । (११) देशादिनै-कक्ष्याभावेऽपि । (१२) स्वापादिदशा । (१३) तुलना—''व्यवहितस्यापि लाक्षारसादेरपथानस्य दर्शनादिति'' –प्र० वार्तिकाल० ए० ४३३ । ''लाक्षादिरसावसिक्तानामिव बीजानां …''-तस्वसं । प० ए० १८२ । (१४) वास्यवासकभावः कारणानुरूपकार्यभावो वा ।

न हि यथा पितरि मृतेऽपि कालान्तरे तत्सन्तानं च गृह्णन्ति पुत्रादयः, दृश्यते अद्यापि राज्य-स्थितेन राज्ञ (ज्ञाऽ)जनितोऽपि स्वराज्ये पुनः निवेशितः तत्सन्तानव्यपदेशभाक् , तथा वदा-कारम् ; अन्यथा चिरमृतेऽपि भर्त्तरि विधवायाः चिरभाविनि वा कन्यायात्र (यास्त)दाकारम-पत्यं भवेत् ।

परपुनरेतदुक्तम्—मृतेऽपि जाप्रच्चेतिस तदनुरूपं प्रवोधझानमिति ; तदिप न सारम् ; 

\*''सिद्धं यन्न परापेक्ष्यम्'' [सिद्धिवि ११२४] [१९८ क] इत्यादि कारिकाविचारे विचारितत्वात् । अपि च, अदर्शनमात्रेण स्वापादौ आत्माभावसिद्धौ घटादाविष स्यादिति न निराकुलमेतत् 

\*''अददयानुपलम्भादात्मनो घटादिपु अभावाऽप्रतिसिद्धौ घटादीनां नैरातम्याऽसिद्धः निरात्मकेभ्यो घटादिभ्यः प्राणादेः अनिवृत्तिः'' इ[ति]ना[दरयानुपलम्भ]

श्व नादभावासिद्धः, अपि तु प्रतिपत्रभिप्रायविषयाद् अवस्थाचतुष्टयादिवे [ति चेत्,] ति सि सात्मकाऽनात्मकावस्थाभेदात् तद्धिषयात् घटादीनां नैरात्म्यं केन वार्यते ? यथा च'सुप्तो देवदत्तः सुपुप्तो
मृतो जीविति इति व्यवहारभेदः, तथा कारणात् कार्यात् स्वभावाद् अन्यतद्य साध्यसिद्धिव्यवहारभेदोऽस्ति, स किन्नाऽभ्युपगम्यते ? कारणान्ययोज्यंभिवारदर्शनात् सर्वधानास्वासे (कारणादीनामन्योन्यं व्यभिचारदर्शनात् सर्वधानाश्वासे) दृदयादर्शनस्य व्यभिचारदर्शने स्वापादौ किन्नाम

श्व (किन्न आत्म)सत्त्वाशङ्का स्यात्, यतः जायच्चेतस एव प्रयोधो निरचीयेत ? न च व्यवहारः
चैतन्यविर[हि]णीं स्वापादिदशां मन्यते, तद्धत्यिपं जीवद्व्यवहारप्रवर्त्तनात् । 

तदभावमननादभावे न कवित् क्षणभङ्गदर्शनं सिध्येत् । 'तैः अनुपलक्षितं ''तदस्ति न स्वापादिचैतन्यम' इति किं कृतो विभागः ?

यत्पुनरुक्तम्—कार्पासादिकुसुमे लाक्षादिरागान् फले तद्रागवासना इति ; तद्प्यतिसाहसम्; २० रञ्जितपुष्पस्य व्यवहितफलकारणस्ये अवान्तरवीजाङ्कुरादिवैफल्यम् । कथञ्चैवम् 'अनन्तरोऽर्थः ज्ञानं स्वाकारं जनयति' इति नियमः, [१९८ख] यतस्तदर्थिनां नियतदेशादौ वृत्तिः १ ततः स्थितम्—'क्षणिकैकान्ते वास्यवासकता न भवति' इति ।

तदभावें को दोष: ? इत्याह-तत इत्यादि । यत एवं ततो विकल्प एव [न] भवेत् कारणाभावादिति<sup>97</sup> मन्यते ।

२५ नन्वस्य सर्वस्य अभावो न बौद्धान् प्रति<sup>33</sup> प्रतिभासाद्वैतवादिनो बाधते अभीष्टत्वात् । न च पक्ष एव विपक्षः अतिप्रसङ्गादिति चेत् ; अत्राह-अन्यतोऽपि (तो विनियृत्ता) इत्यादि ।

<sup>(</sup>१) पितुः आकारं न हि तत्सन्तानत्वेन गृह्णन्ति । (२) भर्तरि । (३) तुलना-"नेदं निरात्मकं जीवच्छरीरमप्राणादिमस्वप्रसङ्गात् । निरात्मकेषु घटादिषु दृष्टादृष्टेषु प्राणाद्यदर्शनात् तन्निनृस्या आत्मगतेः । अदृद्दयानुपलम्भाद्यभादासिद्धौ घटादेनैरात्म्यासिद्धौः प्राणादेरनिनृत्तिः ।"-प्र० वा० स्व० पृ० ६२ । (४) जाप्रत्सुससुषुप्रसृतेतिअवस्थाचतुष्ट्यमत्र प्राह्मम् । (५) स्वापादिमत्यपि पुरुषे । (६) व्यवहारिणाम् । (७) स्वापादिदशायाम् । (४) चैतन्याभाव । (९) व्यवहारिभिः क्षणभङ्गस्याऽमननात् । (१०) व्यवहारिभिः । (६३) क्षणभङ्गदर्शनम् । (१२) विकृत्पस्य वासनाजन्यत्वस्वीकारात् । (१३) निर्थकमेतत् ।

#### [अन्यतो विनिवृत्ता धीः स्वभावमनुवर्तते। प्रत्यक्षादीस्तँथात्मैकः प्रतिक्षण[विलक्षणान् ] ॥४॥

सर्वतोऽन्यस्याद् व्यावृत्तं चित्तं बहिरन्तर्प्रेखश्चान्ताश्चान्तस्वभावान्वयि तस्क्ष-णस्थितिधर्मकं परिकल्प्य आत्मानमेव स्वगुण[पर्यायात्मकं] स्वतः संवेदननिष्टितं प्रतिक्षिपतीत्ययुक्तम् ।]

अत्रायमभिप्राय:-चित्रमेकं ज्ञानं तद्द्वैतम् , निरंशानेकज्ञानमात्रम् , सर्वविकल्पातीतं विश्रममात्रं वा यत्रेदमुक्तम् अ"मायामरीचित्रभृतिप्रतिभासवद् असत्त्वेऽपि अदोषः" [प्र० वार्तिकाल० पृ०२८६] इति १ तत्र प्रथमपक्षे-अन्यतः सजातीयात् विजातीयाच [वि] निवृत्ता अपस्ता धीः बुद्धिः स्वभावान् आत्मभूतान् आकारान् अनुवर्तते व्याप्नोति । कान् तान् ? इत्याह्-प्रत्यक्षादीन् प्रत्यक्षोिऽोभ्रान्त आदिर्येषां भ्रान्तनीलादीनां ते १० तथोक्तानिति (क्ताः तानिति) । अनेन \*''एक[त्र] विरुद्धधर्मध्या[स]संभवे अनेकमेव न किञ्चित सर्वस्य सर्वत्रोपयोगादित्रसङ्गः" 'इत्यादि निरस्तमिति दर्शयति । चित्रैकचि-त्तस्य विरुद्धवर्माध्यासेऽपि पततोऽ(परमार्थतोऽ)भ्युपगमान् सौगतैरिति । तथा शब्दश्रवणात् यथाशब्दः अत्र लुप्तनिर्दिष्टोऽनुमीयते । तथा तेन एकस्य अनेकस्वभावभूताकारतादात्म्यप्रति-भासप्रकारेण, सहोत्पत्तिविनाशसंवेदनप्रकारेण सहभुवां सर्वेषां क्षणानामेकत्वप्रसङ्गोन [१९९क] १५ एकसन्तानापत्तेः आहमा पुरुषः एकः 'स्वभावोऽतुवर्त्तते' इति सम्बन्धः । कथंभूतान् १ इत्याह-प्रतिक्षण इत्यादि । एतेन अशक्यविवेचनमपि शक्यपरिहारमिति दर्शितम् । निह तदपि स्वाकारतादात्म्याभासाद् अन्यथा उक्तदोषाद् अपरम् । आत्मस्वभावानामध्य (मप) हरणं प्रचण्डसृपतिधना(न)मिव अशक्यसाधनम् । एतेन परमात्रेन(मार्थेन) तेषां दर्शनं निरूपितम् । 20

नतु प्रतिभासाद्वेते विवक्षिसधीव्यतिरिक्तस्याऽभावात् कथमुच्यते-'अन्यतो विनिवृ-त्ता धीः' इति । निह असतः किश्चिद् न्यावर्तते । सतोऽपि अदर्शने कुतः कस्य केन विनिवृत्तिः प्रतीयते १ न च अ[न]न्यवेर्येषु वेदनेषु केनचिद् अन्यवेदनमिति चेत् ; उक्तमत्र अन्यभाव-ब्राहकप्रमाणाभावः । यथा च सुखेनाऽसंवेदनाद् दुःखाभावः तथा तेन सुखभावस्याऽवेदनादभाव इति न किञ्चित् स्यात् । सुखेन अविषयीक्रियमाणं दुःखमस्ति न ज्ञानान्तराणि इति पद्यत परस्य २५ सुधिषो (यो) दुश्चेष्टितम् ।

यत्पुनरुक्तम्-'सतोऽप्यविषयीकृता न कस्यचिद् विनिवृत्तिप्रतिपत्तिः' इति ; तद्पि परस्य स्वववा (वधा) य शुलतक्षा (तक्षणम् ) स्वप्रतिभासमात्रस्याप्यसिद्धेः, ज्ञानेन तद्विपरीतधर्माऽ-निषेधात् तैंददर्शनोपगमात् । यदि पुनः, निरपेक्षसुस्नादिवेदनमेव तद्विपरीतधर्मनिषेधनम् ;

<sup>(</sup>१) तुळना-"न चैकस्य विरुद्धो स्वभावी संभवतः, विरुद्धधर्माध्यासेन तस्यैकत्वहानिप्रसङ्गात् ।" –हेतु बि॰ टी॰ पृ॰ २२०। (२) अक्षक्यविवेचनमपि। (३) भिक्षप्रकारम्। (४) स्ववेद्येषु इत्यर्थः। (५) तीक्ष्णकरणम् । (६) विषरीतधर्माणामदर्शनात ।

अविषयीकृताद्पि तर्हि विनिवृत्तिः प्रतीयते' इत्यायातम् । अपि च, अयं स्वयमेव सर्वविकल्पान् प्रतिपद्यमानोऽपि तैद्तीतं तत्त्वं प्रतिपद्यते वदित च \* ''नाऽविषयीकृताद् विनिवृत्तिसिद्धिः'' इति तत्कारी तद्देषी चेति उपेक्षामहित ।

यच्चान्यदुक्तम्—[१९९ख] 'अनन्यवेदोषु वेदनेषु न चान्यवेदनम्'; तदिष न सुन्दरम् ; ५ प्रतिभासाद्वैताऽसिद्धिप्रसङ्गात् सर्वसंविदां निरालम्बनत्वाऽसिद्धेः । ततः स्कम्—'अन्यतो विनिञ्चता धीः' इति ।

कारिकां व्याख्यातुमाह-सर्वतोऽन्यस्माद् इत्यादि । सर्वतो विजातीयात् उपादानोपादे-याभि (यानभि) मनात् अणाद् अन्यस्मात् स्वतो भिन्नाद् व्यावृत्तम् अपसृतं चित्तं ज्ञानं परिकल्प्य । कथम्भूतम् ? इत्याह-बहिरन्तर्भुखभ्रान्तात् तत्स्वभावाचिपि (भ्रान्ताऽभ्रान्तस्वभावान्विय) १० वहिश्र अन्तुश्र मुखमवभासनं ययोः तौ तथोक्तौ तौ चतौ भ्रान्ताऽभ्रान्तस्वभावो तौ अन्त्रेतुं शीलम् , तदन्वयो वा अस्यास्तीति तदन्विय वैहिर्मुखाभ्रान्तस्वभावान्विय । यदि वा, बहि-रन्तर्भुखों यो स्वभावों भ्रान्तों च (भ्रान्ताभ्रान्तों च) यो स्वभावो तान अन्वेतुं शीलमिति याह्यम् । तथाहि-परस्यं सर्वं विकल्पज्ञानं स्वरूपे अश्रान्तम् , अ"सर्वचित्तचैत्तानाम्" न्याय-बि० १।१०] इत्यादि वचनात् , बिहः अर्थरूपे भ्रान्तम् अः 'भ्रान्तिरपि सम्बन्धतः प्रमा'' १५ इत्यादि वचनान् । उपलक्षणभेतत् , तेन अविकल्पेतरनीलेतरस्वभावान्वयि गृद्धते । पुनरपि किन्भूतम् ? इत्याह-अक्षण (तरक्षण) स्थितिधर्मकम् । न चैतत् 'सर्वतोऽन्यस्याद् च्यावृत्तम्' इत्यनेनैव कथितमिति किं पुनरुच्यते, यद् विसर्वतो (यद्धि सर्वतो) व्यावृत्तं तत्क्षणस्थिति-धर्मकमेव, अन्यथा न कं (न तत्) सर्वतो व्याष्ट्रत्तमिति चेत्, सत्यम् ; तथापि यः पूर्वापरक्षण-व्यावत्तं नेच्छति तं प्रति तत्साधनार्थमिदं तृतक्षणः इत्यादि । तथाहि-यस्मात् क्षणस्थितिधर्मकं २० नइवरस्वभावं [२००क] तस्मात् नाशं प्रति अनपेक्षणात् प्रतिक्षणं नाशनियतमिति । यदि वा, पूर्वेण सहमाविनः सर्वस्माद् व्यावृत्तमुक्तम्, एतेन 'पूर्वापराभ्याम्' इति विशेषः । किं करोति ? इत्याह-प्रतिक्षिपति-निराकरोति । किम् १ इत्याह-आत्मानमेव जीवमेव न तिबत्तमेव इति एवकारार्थः । किम्भूतम् ? इत्याह-स्वगुण इत्यादि । पुनरिप कथम्भूतम् ? इत्याह-स्वतः इत्यादि । स्वतः आत्मनैव संवेदननिष्ठितम् इति हेतोः अयुक्तम् अनुपपन्नम् परस्य सर्वमिति। सांप्रतम् उत्तरं विकल्पत्रयं दूषियतुकाम आह्-'अभ्रान्तम्' इत्यादि । ર્ધ

#### [अभ्रान्तञ्चामुञ्चन्ती न मुञ्चत्यातमचेतनाम् । बुद्धिः सीत्वा सदित्वा च आत्मानं प्रतिक्षणम् ॥५॥

चेतनोऽयमितीक्षमाणः परस्मात् सर्वतः परावृत्तः प्रतिक्षणमात्मानं नात्यन्ताय वै

<sup>(</sup>१) सर्वविकल्पातीतम् । "परमार्थतस्तु विज्ञानं सर्वमेवाविकल्पकम् ।"-प्र० वार्तिकाल पृ० ३०८, ३९८ । (२) इति महदाइचर्यम् । (३) वाक्यमिदं पुनरुक्तमिव भाति । (४) बौद्धस्य । (५) "भ्रान्तिरिप च वस्तुसम्बन्धेन प्रमाणसेव ।"-प्र० वार्तिकाल० ३।१७५ । (६) क्षणाभ्यां व्याकृत्तमिति कथितम् ।

जहाति स्वगुणपर्यायान्त्रयलक्षणत्वात् तद्वस्तुनः । तद्व्यतिरेकभावस्यानुपपत्तेः कुतः सहेतुरहेतुर्वापि ।]

अभ्रान्तं जाप्रदशायां स्वरूपेऽपि वा, भ्रान्तं स्वप्नावस्थायां प्राह्मकारे च आतमानं स्वभावं प्रतिक्षणं क्षणं प्रति अमुश्चती स्वीक्षवीणा दृद्धिः [बुद्धिः] सर्वस्य प्रतीतिविश्लेषः । सा किं करोति ? इत्याह—'सीत्वा' इत्यादि । च शब्दः अपिशब्दार्थः भिन्नप्रक्रमः ' 'मुञ्चत्पात्मचेतनाम्' इत्यस्यानन्तरं द्रष्ट्रच्यः । 'न' इत्यपि निपातानामनेकार्थत्वात् निन (नजु इ)स्यस्य अर्थे', आक्षेपे । ततोऽयमर्थः—बुद्धिः नजु आत्मचेतनामपि न केवलं गुणिनमव्यति तं परिणामिनं मुञ्चित जहाति, सकल्क्ष्यन्यता स्यादिति मन्यते । किं कृत्वा ? इत्याह—स्पदित्वा इति सूक्ष्मपरीक्षया स्थूलाद्येकस्वभावापि कथित (कथित)फल्चत् ने निरंशाऽनेकपरमाणुदशायां गंधा (गत्वा) । पुनरपि किं कृत्वा ? सीत्वा तादक्षसाऽनन्दने (तादक् स्वसंवेदने) १० बिहः परमाणुवत् मृता इत्यर्थः । तथा च सर्वदात्वे जगित जाते प्रतिभासमात्रस्यापि प्रत्यस्तमयात् [२००ख] किमाश्रयोऽयं कारणादीनां प्रतिषेधं बृयादिति मन्यते । अनेन मध्यविकल्पद्धयं निरस्तम् ।

अन्त्यविकल्पमाश्रित्य इदमपरं व्याख्यानम् - भ्रान्तमात्मानम् अमुञ्चती, इत्तरथा 

\* "मायामरीचिप्रभृतिप्रतिभासवदसत्त्वेऽप्यदोषः" [प्र० वार्तिकाळ० ३।२११] इत्यस्य १५ 
व्यवस्थापकप्रमाणाभावेन प्रतिज्ञामात्रत्वप्रसङ्गात् । न खळु विभ्रमाद् विभ्रमसिद्धिः; अतिप्रसङ्गात् । 

श्रान्तमात्मानममुञ्चन्ती बहिरन्तरच विरुद्धधर्माध्यासिनो विचाराक्षमस्य स्वभावस्यापि 
तत्र प्रतिभासनात् प्रतिक्षणां 'बुद्धिः' इति उभयत्र संबध्यते । किं करोति १ इत्याह — न मुञ्च
त्यात्मचेतनाम् आत्मापरनामिकां पूर्वापरपर्यायां नयती (न्तीं) चेतनां न जहाति इत्यर्थः । 
किं कृत्वा १ इत्याह — सीत्वा सिदस्वाच (त्वा च) इति छौकिकी वचनप्रवृत्तिरियम् । २० 
यदि वा, तमात्मानं प्रतिक्षणममुञ्चती बुद्धिः 'स्वभावात्(न्) प्रतिक्षणविस्रक्ष
णाद् (न्) अनुवर्त्तते' इति गत्या कारिकया सम्बन्धः ।

नतु न भ्रान्तं नापि अभ्रान्तमात्मानं बुद्धिः विभित्तं तस्मान्तम् (तस्यात्यन्तम)भावात् सर्वविकस्पातीतत्वात्तत्त्वस्थेति चेत् ; अत्राह्**—सीर्त्तं (त्वा**) इत्यादि । आत्मचेतनां स्वप्रकाशं न मुञ्चन्ती अन्यथा स्थूळादिप्राह्यरूपवत् तत्परित्यागे बहिरर्थसत्त्ववद् भ्रान्तेतरिववेकोऽपि न २५ सिध्येदिति \* ''अज्ञानार्थकोऽसौ (अज्ञातार्थप्रकाशो वा) इति पारमार्थिकं प्रमाणलक्षणम्'' इति अत्रते ।

स्थाभिमतप्रदर्शनपरं कारिकार्थं दर्शयन्नाह—चेतनोऽयम् इत्यादि । चेतनः स्वपरप्रहणस्य-भावः आत्मा 'एकः' इति गतेन सम्बन्धतः (न्धः, न) [२०१क] नैयायिकादिपरिकल्पितः अयम् इति स्वसंवेदनाध्यक्षेण ईक्षमानः (णः).अहमि (अहमहमि)कया न पुरुषाद्वैतवादिसांख्यकल्पितः, ३०

<sup>(</sup>१) द्रष्टव्य इति सम्बन्धः । (२) 'कथितफलवत्' शर्णिफलवत् इत्यर्थः । (३) "तत्र पारमार्थिक-प्रमाणकक्षणमेतत् । पूर्वं तु सांव्यवहारिकस्य''-प्रमाणवा तिकालः २।६ ।

तत्र नित्यम् आगमगम्यत्वेन 'अयम्' इत्युल्लेखाभावात् । नतु (नतु) आगमवत् तत्र स्वसंवेदना-ध्यक्षमपि व्याप्रियते ततोऽयमदोष इति चेत् ; अत्राह—'परा' इत्यादि । परावृत्तः अपसृतः परस्माद् आत्मान्तराद् घटादेश्च तथाप्रतीतेः । नैवं वह्यात्मा ; तत्वह्वैतोपरमात् । मदीय आत्मा तथा इति सांख्यः ; तत्राह—सर्वतः सर्वेण स्वरूपेण इव देशादिनापि परावृत्तः । सर्वेतः ' आद्यादिपाठान्तम् । यदि वा, सर्वस्मात् सर्वतः नैवं सांख्यात्मा सर्वथा \*''सर्वं सर्वत्र विद्यते'' इत्यस्य विरोधात् । अनेन आत्मनः सर्वगतत्वसाधनं सर्वमध्यक्ष[बाधित]मिति दर्शयति ।

प्रतिक्षणनाशिक्षणसन्तानातमा इत्थम्भूत इति सौगतः; तत्राह-प्रतिक्षणम् इत्यादि । क्षणं क्षणं प्रति आत्मानं स्वरूपं जहद्षि नात्यन्ताय 'नात्यन्तम्' इत्यस्यार्थेऽवंत (-र्थेचतुर्थ्यन्त) प्रतिरूपकोऽयं निपातो वर्त्तते, जहाति किन्तु कथिक्रतः । कुत एतत् १ इत्यत्राह-१० स्वगुण इत्यादि । स्वे आत्मीया ये गुणा ये च पर्याया न द्रव्यान्तरसम्बन्धिनः तेषु अन्वयः अनुगमनम् तस्य सक्षणं महणं स एव [वा] स्रकृणं स्वरूपं यस्य तत्तथोक्तम् तस्य भावात् तद्वस्तुनः चेतनस्य इत्तरस्य वा भावस्य । आत्मिन प्रकृते । अपि च, वस्तुन इति सामान्यवचनं दृष्टान्ते न पराभ्युपेतोपलिद्धः इत्यस्य प्रदर्शनार्थम् । एतदिष वृतः १ इत्याह-तद्व्यतिरकेण इत्यादि । तद्व्यतिरकेण अनन्तरवर्णित [२०१क] वस्तुव्यतिरेकेण भावस्य ब्रह्मण इव निरंशविज्ञानः १५ सन्तानस्यापि अनुपपत्तेः प्रमाणाभावादिति मन्यते । ततः कि जातम १ इत्याह-कृतो न किच्चत् (कृतिच्वत्) सहेतुः सकारणो अहेतुर्वा अकारणो वा अपिना अधिना विद्यापं प्रत्यन्यानपेक्षः स तत्स्वभावनियतः यथा अन्त्या कारण]सामग्री स्वस्वकार्योत्पादनं प्रति अनपेक्षया (क्षा) सती लक्ष (तद्) भावनियता, विनाशं प्रति अनपेक्षयच भावः" दृति दुर्भावितं साध्यादन्त्यधर्यसिद्धिः (१) ।

पुनरिप परस्य सहेतुके विनाशे दोषमुपदर्शयन्नाह—हेतुमस्वे इत्यादि । [हेतुमस्वे विनादास्य नाद्याद्भावः पुनर्भवेत् । नान्यथैकान्तिकाः सर्वेऽहेतुमझाशहेतवः ॥६॥

विनाशो यदि भावस्वभावो न भवेत् तस्य किं कुर्वाणो हेतुः स्यात् १ न तावदुत्पा-दयति ; पूर्वाविधपरिच्छिन्नवस्तुसत्तासम्बन्धलक्षणत्वादुत्पत्तेः । तस्य कथिन्नत् केनापि २५ कार्यत्वे भावस्वभावानतिक्रान्तेः भावः स्यात् , तल्लक्षणत्वाद् वस्तुनः । कादाचित्कं सदकार्यमिति प्रक्रियाच्यावर्णनमात्रं विरोधात् । तथा अनुत्पत्तिधर्मकम् अनाधेयाप्रहेयाति-शयात्मकं तथा स्वविनाशहेतुभावान्न विनश्यतीति । विनाशे वा विनष्टस्य सत्ता । यदि वा सतोऽनुःपत्तिः उत्पत्तिहेत्वभावात् । घटादेरप्येवं प्रसङ्गात् । स्वसामग्रीजन्पनः तद्विना-शकारणस्यावश्यंभावनियमाभावान्न किंवद्वेतुरच्यभिचारी स्यात् । विनाशहेतुः प्राग-

२०

<sup>(</sup>१) परव्यावृत्तः । (२) परस्वीकारे अद्वैतवादिवरोधः । (३) चतुर्थीप्रतिरूपको निपातः । (४) तुरुना—''ये यद्वावं प्रत्यनपेक्षास्ते तद्वावनियताः, यथा सर्मनन्तरफछा सामग्री स्वकार्योस्पादने नियता, विनाशं प्रत्यनपेक्षास्त्व सर्वे जिन्मनः कृतका भावा इति स्वभावहेतुः ।''--तत्त्वसं० प० ६० १३२ । द्रष्टव्यम्-ए० । टि० । ।

सतो विनाशस्य स्वभावं करोति न सत्तासम्बन्धिमित चेत् ; कः पुनर्भावानापन्योन्या-भावप्रागभावकर्ता ? यतस्तत्स्वभावस्थितिः । अस्ति कश्चिद्विशेषः । परस्परस्वभावदेश-कालपरिद्वारपरिणतिमभावं विद्याः । तथा हेतुमन्त्वं क्षणिकस्य विरुद्धप्रमाणवाधितम् । न हि अतीतेन वर्तपानस्य तद्वत्ता अतिष्रसङ्गात् ।]

अत्रायमभिप्रायः-एकान्तवादिकल्पितस्य वस्तुनः प्रमाणाभावेन असत्त्वान्न तस्य हेतुर्वा ५ (तुना) विनाश इत्युक्ति (क्तेः) छौकिकस्य अर्थस्य परेण स विनाशः करूपनीयः, तत्रापि पूर्वीत्तरा-कारपरिहारावाप्रिलक्षणविकारस्य विनाशोत्पत्तिव्यपदेशे उभयत्रापि जैनमत्सिद्धिः इत्यक्तमनन्तर-प्रस्तावे अहेतुविनाशपक्षे \* ''उत्पादस्थितिभङ्गानाम'' [सिद्धिवि० ३।१७] इत्यादिना, सहेतुविनाशपक्षेऽपि \*''अनादिनिधनं द्रव्यम्रतिपत्स खासुञ्ज (स्थास्न)नश्वरम् ।'' [सिद्धि-वि० ३।२१] इत्यादिना । ततः तद्भयात् तेन नाशोत्पादवत उत्पाद एकान्तेन भिन्नः अभ्यु-१० पगन्तव्यः । एवं च विनाशस्य भावादेकान्तेन भिन्नस्य प्रध्यंसस्य हेतुमन्वे सकारणत्वे अभ्युपगम्यमाने नाञ्चात् प्रथ्वंसात् 'विनाञास्य' इत्यनुवर्त्तते भावो घटादिः पुनर्भवेत् स्त्रोपलम्भार्थक्रियाकारी पूर्ववत् पश्चादपि स्यादित्यर्थः । एतदुक्तं भवति-पर्व्यापाराज्ञायमानो नाशः अन्यो<sup>र</sup> वा कृतको भवति, **\*\*'अपेक्षितपरव्यापारो हि भावः** [२०२क] कृतकः'' [न्यायवि० ३।१४] इति वचनात् । कुतिश्चद् भवतोऽस्यापि भावव्यपदेशाविरोधात्, १५ कतकइच घटादिवदवदयं नदयति इति । ननु यस्य कृतकः स्वकारणान्नदयरो जायते भवतु तस्याऽ-यं दोषो नास्माकम् , अनश्वरकृतकोऽपि हि भाषः विनाशकारणसन्निपाताद् विनदयति न स्वभा-वतः । न च नाशस्य नाशकं कारणमस्ति इत्येके : तत्राह-नान्यथैकान्तिका इत्यादि । विना-शस्य नाशाभावप्रकारेण अन्यथा नैकान्तिकाः अन्यभि (ऐकान्तिकाः न्यभि) चारिणो न सर्वे निरवशेषाः अनैकान्तिकाः स्यः इत्यर्थः । के ? इत्याह-हेतुमन्नाकाहेतवः सकारण २० प्रध्वंसस्य हेतवः छिङ्गानि कृतकत्वादीनि । यदि वा, तद्धेतवः तत्कारणानि सद्गरादीनि । यथैव हि विनाशकृतकत्वेऽपि न तन्नाशहेतवः अवद्यंभाविनः तथा घटादिविनाशहेतवोऽपि ।

अत्र अन्येषां दर्शनम्—[विनाशस्य] विनाशेऽपि भावस्य न प्रादुर्भावः, निह देवदत्तस्य हन्तरि हते देवदत्तस्य प्रादुर्भाव इति; तत्र सारम्; वैषम्याद् दृष्टान्तदार्ष्ट्रान्तिकयोः । निह यथा भावस्य प्रध्वंसभावः तथा देवदत्तस्य हन्ताऽपि, तेने आत्मनोऽन्यस्य देवदत्तेऽभावस्य विधानात् । ६५ अस्य नाशे भवत्येव तस्य प्रादुर्भावः, इत्रथा तद्भाववेषक्यम्, तस्मिन् सित जीवतोऽपि देवद-त्तस्य अदर्शनप्रसङ्गः ।

अन्ये तु ब्रुवते-घटस्य प्रध्वंसवम् त्र्रत्वध्वंसोऽपि उपल्टिंध प्रतिवध्नाति इति तददर्शनमितिः, तदपि न सूक्तम् ; अतिप्रसङ्गात्। तथाहि-यदि अन्यामावोऽन्यस्य उप-

<sup>(</sup>१) जैनमतिसिद्धिभयात् । (२) उत्पादो वा । (३) नाशस्यापि । (४) प्रध्वंसरूपेण परिणतिः तथा हृन्तुः देवतत्तविनाशरूपेण परिणतिः । (५) हृन्त्रा । (६) तिरोधानस्य । (७) तिरोधानात्मकस्य अभावस्य । (८) प्रध्वंसरूपेण परिणतिः । (५) प्रध्वंसरूपस्य कपालस्य नाशेऽपि घटस्य दर्शनं न भवति ।

लिधप्रतिघातकृत्; तर्हि पटाभावः सकलस्य उपलिध्धप्रतिबन्धकारीस्यात् प्रत्यासत्ति [२०२ख] विप्रकर्षाभावात् । अद्या (अन्या)भावेनापि भावस्य विशेषणीभावस्य अस्य (अन्यस्य) वा सम्बन्धस्य परं प्रत्यसिद्धत्वात् , अनवस्थाना[त्] सम्बन्धान्तराभावात् । यदि पुनः, विशेषणीभावः अपरसम्बन्धरिहतोऽपि कस्यचिदुच्यते; तर्हि समवायाद्यभावेऽपि गुणादिः कैस्यचिदुच्यताम- ५ विशेषात् । इन्द्रियेणाऽसम्बद्धस्य च तस्यै प्रहणे किमत्र [किमन्यत्र] इन्द्रियस्य विषयेण सैन्बन्ध- कल्पनेन ?

किञ्च, प्रथ्वंसनाशवत् प्रागभावनाशोऽपि घटोपछिँ प्रतिवध्नाति हित न पुनः [घटोत्पत्तिः स्यात् । अथ] घटभावेने तत्त्वाशयस्यु (तत्प्रागभावस्य) तिरस्कारात् नासो तर्दुपछिध्यप्रतिवन्धकः; किमसौ तद्भावः प्रथ्वंसकाछे नास्ति येन तस्कारेको (तित्रस्कारको) न भवेत् । न
१० चैकस्य एकत्र क्रियाऽक्रिये विरोधात् । अनादित्वात् प्रागभावस्य गगनादिवन्न नाश इत्येके; तेषां
प्रागिव घटोत्पत्तिकाछे दृश्यः सन् उपछभ्यते इति तदापि घटो नाद्यापि उत्पद्यते इति प्रतीतिः
स्यात् पूर्ववत् । अथ घटभावेन तिरस्कारात् सत्तोऽपि तारानिकरस्येव भास्वता तस्याऽनुपछम्भनम्; नित्यस्य स्वविषयविज्ञानोत्पाद्नयोग्यस्य(स्याऽ)समग्रेतरकारणस्य ति[रस्कारा]योगात् । न
च नित्यव्यापिनो व्यवधानं शब्दवत् । तदेवम् अनुपछिधकारणेषु दूर्त्वादिषु असत्स्विप अनुप१५ छभ्यमानोऽपि [२०३क] यदि प्रागभावो घटकाछेऽस्ति शब्दः ताल्वादिव्यापारात् पूर्वमूर्धं च
तथा अस्ति इति तस्य अकाशकार्यमुणत्वकल्पनमयुक्तम् ।

नतु यथा नित्यव्यापिनः सतो दृश्यस्यापि गोत्वादेः केनचित् तिरस्कारस्तथा अत्रापि स्यादिति चेत् ; नः तत्रापि समत्वाद् दोषस्य । यदि पुनरेतन्मतम्—"तदभावेन <sup>१९</sup>तस्य दृश्यताख- ण्डनात्तिरस्कार इतिः तर्हि प्रागभावस्यापि नाशोऽभ्युपगतः स्यात् । अपि च, प्रध्वंसस्यापि । प्रध्वंसस्यापि । अपि च, प्रध्वंसस्या

अत्र केचित् चोदयन्ति—यदि भावाद् भिन्नं विनाशमुद्दिश्य इदं दूषणमुच्यते सूरिणा, तर्हि भावस्य 'तत्कालेऽपि तदवस्थस्यैव भावात् किमर्थमुच्यते—'विनाद्दास्य नाशाद्भावः पुनर्भ-वेत्' इति । निह गगनादेः सतः पुनर्भावो युक्तः । अथ 'पुनर्भवेत्' इति 'पूर्ववद् दर्शनादि-२', विषयो भवेत्' इति व्याख्यायते; तदपि न सुन्दरम्; 'हतदापि ततः तद्विषयतानिषेधात् । 'हतिना अस्यापि दोषस्य अत्रैव निर्देशात् । तथाहि—हेतु[म] च्वे विनाशस्य अभ्युपगमम्यमाने नाशात् ततो विनाशात् सकाशाद् भावो घटादिः पुनः इति अवधारणार्थः, अन्य[थेत्य]स्य अनन्तरं द्रष्टव्यः, अन्यथैव अन्येन एवकारेण एकान्तेन भिन्न इत्यर्थः भवेत् साधिद (स्यात् यदि) इति शेषः । अत्र पक्षे दृषणम् ऐकान्तिका इत्यादि । न इत्यर्थं भिन्नप्रक्रमः ऐका-

<sup>(</sup>१) द्रव्यस्य । (२) अभावस्य । (३) सक्षिक्यं । (४) अभावस्य । (५) घटोत्पादेन । (६) घटोपल्डिय । (७) प्रागभावः । (८) घटोत्पत्तिकालेऽपि प्रागभावः स्यादिति । (९) प्रागभावस्य । (१०) शब्दस्य । (११) प्रागभावामावेन । (१२) प्रागभावस्य । (१३) प्रध्वंसाभावाभावः । (१४) एतद्- सुमावानभ्यूपगमे । (१५) विनाशकालेऽपि । (१६) प्र्वंमि । (१७) इतिशब्देन ।

नितक(का) इत्पूर्वमनं (इत्यूर्ध्वमनन्तरं) द्रष्टव्यः । ततोऽयमर्थः —हेतुमतो नादास्य परेण ये हेतवः यानि कारणानि प्रतिपादितानि ते न ऐकान्तिका नावश्यकाभ्युपगमनार्हाः [२०३ख] तत्कृतनाशे सत्यि तथैव घटादेः उपलम्भादिति मन्यते ।

अथवा अनैकान्तिकाः अवद्यं तज्जनका नां (नाम) । यसेवम् अनेन पर्याप्तमिति पूर्वदूषणमनर्थकमिति चेत् ; न ; हेतोः विनाशं तेन च भावस्य तिरोधानमभ्युपगच्छन्ति [ये] ५ तेषां 'विनाशो यदि' इत्यादिकस्य 'कादाचित्कमकार्यम्' इत्यस्य च वृत्तिग्रन्थस्य भेदो न स्यात् ।

अन्येन अर्थेन कारिकां विदृण्वन्नाह-विनाशो यदि इत्यादि । विनाशः प्रध्वंसो यदि भावः स्व(भावस्व)भावो न भवेतु उत्तरपरिणानात्मको न स्वाद् अपि तु भावादु भिन्तः स्यादित्यर्थः । तस्य विनाशस्य किं क्रवीणो हेतः न किञ्चित्कुर्वाणः कारणं स्यात मुद्ररादिः । १० अथवा, तस्य भावस्य किं कुर्वाणो विनाशः स्यात् , विनाशस्य च किं कुर्वाणो हेत्ः स्यादिति योज्यम् । तथाहि--यदा भावादु भिन्न एव विनाशः तदा नासौ ''तस्य किञ्चित्करोति' इति व्यपदिस्यते उपकारापेक्षत्वात् अर्थान्तरयोः वास्तवसम्बन्धस्य, अन्यथा अतिप्रसङ्गात् । योग्यता-सम्बन्धेऽपि अविनामाव एव रूपरसादिवत् न पुनर्भावनिवृत्तिः । सैव तस्य तेन क्रियते इति चेतु : मदि स्वभावभूता : प्रथमोऽपि विनाशः 'तथैवाग्तु इत्यलं भेदैकान्तकरुपनया । अर्थान्तरं १५ चेत् : तदवस्थो दोषोऽनवस्था च । विनाशेन च विनाशकरणात् तस्यैव सोऽस्तु पावकस्येव धूमः। तथा विधना त एव (च विनाश एव) <sup>१०</sup>तत्सम्बन्धान्नष्ट इति स्यान्न भावः । भावसम्बन्धिनः करणाददोषरचेत् : उक्तमत्र, तेन तस्य उपकाराऽकरणात् 'तत्सम्बन्धिनः' इति घटनायोगात् । [२०४ क] भावेनाप्यसौ<sup>भ</sup> क्रियते ततस्तत्सम्बन्धीति चेत् : उभयोः स्यात् , तव (न च) भावः स्वविनाशहेतुः, सर्वदा प्रसङ्गात् , नित्यस्य अपेक्षायोगात् । विशेषणीभावसम्बन्धस्य तत्रैव भावात् २० तत्सम्बन्धी इत्यपि वार्त्तम् : भेदैकान्ते <sup>१३</sup>तत्सम्बन्धस्याविनमयि (स्यापि नियमयि)तुमशक्तेः । तन्तिवृत्तिकरणादु भावस्य विनाशः उपलम्भप्रतिबन्धकरणात् स्यादिति चेत् : उक्तमत्र तदवस्यस्य <sup>38</sup>तदयोगादिति । किञ्च,

तिरोहिता ह्यभावास्ते योगिभिः स्वयं नेष्यन्ते । (नेष्यन्ते योगिभिः स्वयं ।)
योगिनो [न च] युक्ताः [स्युः] कथं सर्वार्थवेदनैः ॥
सर्वेद्वत्वं तथा [चैवं] वर्ण्यते यैः स्वभक्तितः ।
तेषामसर्वेविद्वान्तर्गता (द्वार्ता गता) केत्यिप चिन्त्यताम् ॥
ते यदा तैः समीक्ष्यन्ते तदा श्लीणा प्रतिश्लीणां (क्षणं) ।
योगिनः प्रति वार्तेयं नष्टानुत्पन्नगोचरा ॥
सांख्यस्य योगिनः सर्वे चिरं जीवं (जीवन्तु) साम्प्रतम् ।

(१) भावस्य । (२) भिन्नयोः । (३) सर्वस्य सर्वन्यपदेशप्रसङ्गात् । (४) स्यात् । (५) भाव-निवृत्तिरेव । (६) भावस्य । (७) नाशेत । (८) अभिन्ना । (९) अभिन्नोऽस्तु । (१०) विनाशसम्बन्धात् । (११) विनाशस्य । (१२) विनाशः । (१३) विशेषणीभावस्यापि । (१४) उपलम्भप्रतिबन्धायोगात् ।

રેપ

30

Ų

सर्वदा [सर्वथा] भावा येभ्यःसोस्थोन (यैः कौटस्थ्येन) संस्थिताः ॥
योगिनः एवं चकारः (योगिनः वंचकाः) काकवद्भृवि वा तुः (?) ॥
कैरिक तैस्ता संतीनाः कं यान्तु संश्रयम् (?) ॥
सदोपलभ्यमाना हि काटाः (भावाः) किन्नाम नाशिनः ॥
अन्यथा नाशिनः सर्वे भवेयुः गगनादयः ॥
इति कपिलमुनीशैः संस्तुते संस्त (सांख्य)मार्गे,
अचलनिखिलभावानाश्रिते किन्तु नश्येत् ॥
वत वदत विनाशे नैव चान्येन योगः ॥
सत इह सततं तत् तिन्नरोधो न वार्ता ॥ इति ।

१० तत् स्थितम्-'विनाशो यदि भावस्वभावो न भवेत् तस्य किं कुर्वाणस्य स्याद् विनाशः' इति ।

ननु यदुक्तम्—'तस्य विनाशस्य हेतुः किं कुर्वाणः स्यात्' इति ; तत्र उत्पत्तेः कुर्वाणः स्यादिति चेत् ; अत्राह—पूर्व इत्यादि । न तावद् उत्पादयति । तावच्छव्दो वितर्के[२०४ख] न क्रमाथौं(थें) अन्यस्य प्रयोजनस्यावचनात् नोत्पादयति न जनयति हेतुः मुद्गरादिः . १५ 'विनाशम्' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । कुतः १ इत्याह—पूर्वावधिः प्रागभावः तेन परिच्छिन्नं विशिष्टं यद्वस्तु घटादिः तस्य सत्तया सम्बन्धः समवायः स एव सक्षणं यस्य तस्य भावात् तत्त्वात् । कस्य (कस्याः १) इत्याह—उत्पत्तेः इति । न च प्रागस्ततो विनाशस्य सत्तया सम्बन्धः ; अनभ्युपगमात् 'परस्य अ''न्निपदार्थसत्करी सत्ता'' इति वचनात् । नापि प्रध्वंसस्य परेणै दृव्यादिष्वन्त त त वि (ध्वन्तर्भाव) इष्यत इति मन्यते ।

२० नन्वेवम् अत्यस्पिमदमुच्यते—'स हेतुः विनाशं न तावद् उत्पादयति' इति, यावता घटादेहेंतुः तैमवि (पि) नोत्पादयति । तथाहि—न तावद् घटादेः प्रागसतः तछेतुः आत्मलाम-लक्षणामुत्पत्तिमुपजनयिः, तदन्योत्पत्तिकस्पनानर्थवयप्रसङ्गात् । नापि प्रागसतः सत्तासम्बन्ध-लक्षणा (णाम्); सत्तासमवायस्य नित्यत्वात् । न च कुतश्चिद्ज्ञा (दजा)तस्य वन्ध्यामुतस्येव सत्तया अन्येन वा सम्बन्धः, यतः किञ्चित् केनचिदुत्पादितं भवेत । जातस्येति चेत् ; यद (यदि) २५ लब्धात्मलाभस्य; त[िह् ] उक्तो दोषः—िकमन्यया उत्पत्त्या १ कथमन्यथा शशस्त्रङ्गादेर्भेद इति चेत् ; अयमपरः परस्य दोषोऽस्तु । न खलु अत्स (अंश) दोषाः सन्तोऽपि अंकलङ्कमुपलीयन्ते ।

ननु न विनाशस्याद्य (न्य)स्यं वा प्रागसतः सत्तासम्बन्धलक्षणा उत्पत्तिः हेतुना क्रियते यत्रायं स्यान्, अपि तु स्वरूपमेव क्रियताभिति चेत् ; अत्राह्-तस्य इत्यादि । तस्य विनाशस्य कथिन्चत् केनापि सत्तासम्बन्धकरणलक्षणेन [२०५क] स्वरूपलक्षणेन वा प्रकारेण कार्यत्वे ३० हेतुभाजनृत्वे (हेतुना जन्यत्वे) भावस्वभावानतिक्रान्तेर्भावरूपानतिक्रमात् 'न तावदुत्पाद-

<sup>(</sup>१) वैशेषिकस्य । "सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु सा सत्तः"-वैशे० सू० १।२।७। (२) वैशेषि-केण । (३) घटमपि । (४) घटहेतुः । (५) उत्पत्तिसुपजनयतीति सम्बन्धः । (६) समवायेन वा । (७) वैशेषिकस्य । (८) कळङ्करहितम् अकळङ्कन्यायम् । (९) घटादेः ।

यति' इति सम्बन्धो भावः स्यादिति मन्यते । तथापि स कुतो भावः स्यादिति चेत् १ अत्राह—
तल्लक्षणत्वाद् वस्तुनः इति । परमतापेक्षया स सत्तासम्बन्धो लक्षणं यस्य तस्य भावात्
तत्त्वाद् वस्तुनः सहर्गस्थेति व्याख्येयम् । स्वमतापेक्षया तु सः प्रागसतो हेतोरात्मलाभो लक्षणं
यस्य तस्य भावात तत्त्वात् वस्तुनो भावस्य इति, स्वप्रागभावाद् अन्यथा प्रध्वंसो न विधिध्येत अवान्तरज्ञातिसम्बन्धविरहात्, इतर्थो द्रव्यादिवत् सत्तासम्बन्धः । यदि पुनः किचित्तदः ५
(द्)विरहेऽपि तत्सम्बन्धो नेष्यते ; तर्हि [कथं] तत्सम्बन्धविरहेऽपि द्रव्यादीनामेव अवान्तरज्ञातियोगो न जात्यादीनामिति विभागः स्यात् । एतेन अन्यस्यापि विशेषकस्य धर्मस्य संभवो
निरस्त इति मन्यते । व्याख्याता एकेन अर्थेन कारिका ।

साम्प्रतं प्रथमेन व्यतिरेकतां व्याकुर्वन्नाह्—कादाचित्कम् इत्यादि । अत्रायमभिप्रायः— अनन्तरन्यायेन प्रागसन् पुनः कुतश्चित् जायमानो विनाशः कार्यम् , अत एव वस्तुव्यवस्था मितं १० तत् (स्था, अभिमतं च तत्)। इदानीं विनाशलक्षणं वस्तु कादाचित्कं देशकालद्रव्यादिनियतं सद-कार्यम् इति प्रक्रियाव्यावर्णनमात्रश्चाष्टषष्टि (मात्रम् स्वेष्टि) घटितकृतार्न्तपदार्धप्रपश्चकथनमात्रम् । मात्रशब्देन अव्यवस्थितं तत्त्वं दर्शयति । कुतः १ इत्याह्—विरोधात् । पूर्वापराभ्युपगमयोः अन्योऽन्यवाधनात् । तथाहि—यदि विनाश(शो) वस्तु प्रागसत्(सन् ) कुतिरेचत् जायते कथम-कार्यम् घटादिवत् १ अथाऽकार्यम् ; गगनादिवत् कथं कादाचित्कं [२०५ख] [कादाचित्कव्च १५ अका]र्थं चेति परस्परविरुद्धमेतत् । ततः 'कादाचित्कत्वात् कार्यम्' इति मन्यते ।

तथा कादाचित्कम् 'अनुत्पत्तिधर्मकम्' इति प्रक्रियाच्यावर्णनमात्रम् । छतः ? इत्याह-विरोधात् इति । तद्यथा तत्कादाचित्कं प्रागसत् पुनर्लब्धात्मल्यमकं कुड्यादिवत् कथमनुत्पत्तिधर्मकम् अविद्यमानोत्पत्तिधर्मकम् ? तथात्मलामस्यैव उत्पत्तिरूपत्वस्यचिद् (त्वात् । कस्यचिद्) अर्थान्तरसत्तासम्बन्धनिषेधात् । अथाऽनुत्पत्तिधर्मकम् आकाशवद् बन्ध्यास्तन्थय- २० वत् : कथं कादाचित्कम् इति विरोधः ? तस्मात् कादाचित्कस्वाद् उत्पत्तिधर्मकमिति भावः ।

तथा, कादाचित्कम् अनाधेयाऽप्रहेयाऽतिशयात्मकम् अजन्याविनाशसामध्यस्वभावम् इति प्रक्रियाच्यावर्णनमात्रम् । कृतः ? विरोधात् । तथा च कृतिश्चिद् आत्मानं तरूस्थने चेत्यदिवत् (चेत् पटादिवत्) दुरुपपादमनाधेयाऽप्रहेयातिशयात्मकत्वम् , अन्यत आत्मस्यभयेव आधेयप्रहेयातिशयात्मकत्वात् । यदि पुनः गगनादिवत् अनाधेयाऽप्रहेयात्मकम् ; कथं कादा- २५ चित्कम् ? अथ जातस्य पुनः अतिशय आवानुपानेतुं वामशक्यत (आधानुमपनेतुं वा न शक्यते) इति तत्तदात्मकमुच्यते ; तदसत्य (तदसत् ;) कादाचित्कत्वे अर्थक्रियाकारित्वे वा तत्र आधेय-प्रहेयातिशयात्मकत्वं घटादिवत् पुनरनुमितेः प्रतिपद्यमानः केन वार्यते ?

तथैव कादाचित्कमविनदवरम् इति प्रक्रियाच्यावर्णनमात्रं विरोधात् , सर्वस्य कादा-

<sup>(</sup>१) प्रामभावत्वप्रध्वंसरवादि । (२) जातिसम्बन्धस्वीकारे । (३) स्यात् इति शेषः । (४) सामा-न्यादौ अवान्तरज्ञातिविरहेऽपि । (५) सत्तासम्बन्ध । (६) सिद्धान्त । (७) असतः भारमेलाभ एवोत्पत्ति-रिति भावः ।

वित्कस्य विनश्वरत्वेन प्रतीतिः (तेः) घटादिवत् इति । तथा कादाचित्कं स्विवनाशहेतु(हेत्व)भावात् स्वशब्देन विनाश(शि) वस्तु पराभृश्यते तस्य विनाशः स्वो विनाशस्य आत्मीयो
वा विनाशः तस्य हेतोः कारणस्य अभावात् न विनश्यति इति प्रक्रियाच्यावर्णनमात्रं
विरोधात् इति स्वमतव्याघातात् । 'यो हि कादाचित्कत्वे जगतोऽपि विनाशकारणमभ्युपगच्छिति ५ तस्य प्रकृते काऽक्षमा ? तथा 'विनाशे वा प्रध्वंसे वा 'विनाशवस्तुनः' इति सम्बन्धः । वा शब्दः अभ्युपगमसूचकः पक्षान्तरसूचको वा, विनष्टस्य प्रध्वंसविशेषणवतः सत्तासम्बन्धिनो घटादेः ।

यदि वा, सतो विनाशाद् भिन्नस्य स्वतो विद्यमानस्य अनुत्यत्तिः पुनरप्रादुर्भावः । कृतः ? इत्याह-उत्पत्तिहेत्वभाषात् इति । भावस्य उत्पत्तौ त्रिविधो हेतुः-समवायि-असम- १० वायि-निमित्तभेदेन । न च विनाशः तेषामन्यतमः । आदित्यालोकाभावलक्षणे तमसि पुनः प्रदीपादिभावेन प्रहतेऽपि पुनः तदालोकोन्मज्जनम् । नाप्यन्यस्य तत्कारणस्य भावित्यम इति प्रक्रियावर्णनमात्रम् । कृतः ? विरोधात् । यदि विनाशविनाशेऽपि प्रादुर्भावः ; न तिहं विनाश-विनाशः तद्भावः, तल्लक्षणत्वादस्य, कथमन्यथा नैरात्स्यनिपेधे सात्मकत्वसिद्धः । ततो यदि विनाशाविनाशः ; कथन्न भावप्रादुर्भावः ? न चेत् ; कथं तन्नाशः ?

१५ यत्पुनरुक्तम्—उत्पत्तिहेनुभावादिति ; तदसारम् ; यतो घटोत्पत्तौ अवयवसंयोगः कारणम् , तस्यापि क्रिया [ , अ ]तः क्रियाविनाशिविनाशे तत्प्रादुर्भावः , ततः संयोगः ततोऽपि घटः । यदि वा, विभागेन संयोगविनाशः छत इति सहेनुकः "तस्यापि क्रुतिविचनाशे संयोगोन्मज्जनम् । अथवा, घटाद् भिन्नस्य नाशस्य [२०६खं] भावे न तस्य किश्चिदिति नाशनाशे निष्प्रतिद्वनिद्वनः केवलमुपलम्भो भवति तमोनाश इव इति किं हेनुना ?

२० यत्पुनरुक्तम्-आलोकाभावे समिस नाशितेऽपि न दिनकरालोकप्रादुर्भाव इतिः तद्दपि न सुपरीक्षिताभिधानम् ; तत्रापि चोद्यस्य समत्वात् । न आलोकाभावमात्रं तमः, सालोकापवरके बहलालोकप्रदेशात् प्रविष्टस्य तमःप्रतिभासात् । विज्ञानाभावे चात्र समिस सर्वत्र तद्भावं एत-दस्तु नादित्यालोकाभावैः ।

ह्यान (ना) भावः तमः; अभावे न ज्ञानप्रादुर्भावः। न खलु चि (कचित) तदभार्व एव २५ मतः (तमः); इतरथा आलोकोऽपि तमोऽभावो भवेत् । भावैप्रत्ययवेद्यत्वाच नाऽभावमात्रं तमो घटादिवत् । ततः सुक्तम्-कादाचित्कम् इत्यादि ।

तत्रैव दूषणान्तरमाह-पटादेरिष इत्यादि । न केवलं विनाशस्य किन्तु घटादेरिष हेतुमर्थे (हेतुमर्चे) कादाचित्कत्वे च सित एवं विनाशवत् प्रसङ्गात् कारणात् 'प्रक्रियावर्णनमात्रम्' इति सम्बन्धः । पुनरिष दोषान्तरमाह-स्वसामग्रीजन्मन इत्यादि । स्वसामग्या जन्म यस्य भावस्य ३० [२०७क] अभावस्य [वा] तस्य । तदिनाशकारणस्य यत् तदिनाशकारणं परेण अभ्युपगतं

<sup>(</sup>१) बौद्धः । (२) विनासहेतुस्वीकारे । (६) क्रियाप्राहुर्भावः । (४) संयोगविनाशस्यापि । (५) घटस्य । (६) विज्ञानाभाव एव तमोऽस्तु । (७) तमः । (८) ज्ञानाभाव । (९) तमोऽस्ति इत्यादि ।

तत् तच्छन्देन परामृश्यते, तच तद्विनाशकारणं च इति तस्य, अवश्यंभावनियमाऽभावात् कार-णात् न कश्चित् कृतकत्वादिः अनित्यत्वसाधनो हेतुः अन्यभिचारी स्यादित्यर्थः ।

यदुक्तम्-न प्रागसतो विनाशस्य सत्तासम्बन्धलक्षणा उत्पत्तिः केनचित् क्रियते अपि तु स्वस्पमेवः तत्राह सौगतः— विनाशहेतुः इत्यादि । विनाशस्य हेतुः कारणं पराभ्युपगतः प्रागसतः स्वोत्पत्तेः पूर्वमसतोऽविद्यमानस्य विनाशस्य स्वभावं स्वस्पं करोति न सत्तासम्बन्धम् प्रत्येवं चेद् यदि । तत्र दृषणमाह्-कः पुनः इत्यादि । कः न कश्चित् पुनः इति अक्षमायाम् , भावानां घटादीनां यः अन्योऽन्याभावः, अत्यन्ताभावस्य एतिह्रशेषत्वात् पृथगनिभधानम् , यश्च प्रागभावः तस्य कर्ता, यतः कर्तुः तत्स्वभावस्थितिः ? यत इति वा आक्षेपे , नैव तिस्थितिः । तथा च प्रयोगः-[यः]अभावः स स निर्हेतुकः यथा प्रागभावादिः, अभावश्च विनाश इति । नतु यदि नाम प्रागभावादेरहेतुत्वं नैतावता विनाशस्य तत् , अन्यथा गगनादेरहेतुत्वात् घटादीनामिष तैद्भवेत् । प्रत्यक्षवाधनमुभयत्र समानमिति चेत् ; अत्राह—अस्ति वा इत्यादि । अस्ति विद्यते वा कश्चिद् देशादिकृतो विशेषः भेदः प्रागभावादेविनाशस्य ? नास्ति इत्यर्थः । एतदुक्तं भवति— यथा प्रागभावादयः कारणान्वयव्यतिरेकाननुविधायिनः अकृतकाः तथा विनाशोऽपि । निष्ट् महित दण्डादिसन्त्रिपाते महान् अन्यथाविधे अन्यथा विनाशः; विनिग्रत्तिमात्रस्य [२०७ख] सर्वत्र अथिशोषादिति । न च भावतेः प्रागभावादयः सन्ति; इत्याह—परस्पर् इत्यादि । १५ परस्परम् अन्योन्यं स्वभावश्च देशश्च कालश्च तेषां परिहारः तेन परिणतिम् आत्मलामम् अभावं विद्यः 'भावानाम्' इति सम्बन्धः ।

एवं सौगतेनापि नैयायिकं विमुखतां नीत्वा अधुना सौगतं स्वयं तां नयन्नाह—तथा च इत्यादि । तथा च तेन च तत्परणत्यभाववेदनप्रकारेण हेतुमत्त्वं सकारणत्वं विरुद्धप्रमाण- बाधितम् । कस्य ? इत्याह—क्षणिकस्य 'भावस्य' इति वचनपरिणामेन सम्बन्धः । इद्मन्न २० तात्पर्यम्—नैयायिकस्य हेतुमतोऽपि विनाशस्य विनाशमनभ्युपगच्छतः अनित्यत्वहेतवो व्यभि- चारिणः, प्रागभावादिकमहेतुमभ्युपगच्छतो विनाशो विनिहेतुः (शोऽपि निहेतुः) तदभावो वा । बौद्धस्य पुनः क्षणिकत्वमभ्युपच्छतः कृतकत्वादयः असिद्धा एव इति "नासौ परमितिशेते इति । कृतस्तस्य न हेतुत्वम् ? इत्याह—न ह्यतीत इत्यादि । [हि] यस्माद् अतीतेन कार्योत्पत्तेः प्रागेव नष्टेन भावेन वर्त्तपानस्य तद्धत्ता हेतुमत्ता [न] अतिप्रसङ्गात् सर्वेण अतीतेन सर्वस्य तद्वैत्ताप्रस- २५ ङ्गात् । निकपितं चैतत्" \* "कार्यकारणता नैय" [सिद्धवि० ४।३] इत्यादि ।

नन्त्रेवं नैयायिकस्येव सौगतस्यापि मताभावे सकछशून्यतैव स्यादिति चेत् ; अत्राह-समक्षम् इत्यादि ।

# [ समक्षं गुणपर्यायस्वभावद्रव्यसाधनम् । विपक्षेऽर्थकियायोगाद् व्यावृत्तं विभ्रमात्मनः ॥७॥

(१) कारणेन । (२) तुलना-''न हि विनाशहेतुर्भावस्य स्वभावसेव करोति; तस्य स्वहेतुस्यो निर्मृत्तेः।''-हेतुनि० ए० ५६ । (३) अहेतुकार्वं स्थात् । (४) अल्पे । (५) परमार्थतः । (६)विमुखताम्-युक्तिञ्चन्यताम् । (७) बौद्धः । (८) नैयायिकम् । (९) हेतुमत्ता । (१०) ए० २३९ ।

of

#### इति स्थितमेतत् सर्वम् ...गुण...]

समक्षं प्रत्यक्षं गुणश्च पर्यायाश्च स्वभावा आत्मानो यस्य द्रुच्यस्य तस्य साधनम् विहरन्तश्च गुणपर्यायात्मकद्रव्यप्रत्यक्षत्वात् इत्यर्थः । [२०८क] अनेन सकलक्ष्यतां कल्पयतः प्रत्यक्षवाधां दर्शयति । स्यान्मतम्—अस्ति प्रत्यक्षवुद्धौ यस्य प्रतिभासः, स तु भ्रान्तः वाध्यमान- ५ त्वाद् द्विचन्द्रादिप्रतिभासवदिति चेत् ; अत्राह—विपक्ष इत्यादि । विपक्षे भावायेकान्ते अर्थ- कियायाः दर्शनादिलक्षणाया अयोगात् च्यावृत्तम् अपस्ततम् । कृतः ? विभ्रमात्मनः भ्रान्तस्वभावात् 'समक्षम्' इति सम्बन्धः । एतदुक्तं भवति—यथा एकचन्द्रदर्शनभावाद् द्विचन्द्रदर्शनं भ्रान्तं तथा एकान्तदर्शनादिभावे अनन्तरसमश्चं भ्रान्तं स्थात् । न चैविमिति । कारिकार्थस्य नैकधा राजपर्थाकृतत्वात् प्रकृतमुपसंह [रन्नाह—इति] स्थितमेतत् इत्यादि । स्थितं १० निश्चितमेतत् । किं तत् ? इत्याह—सर्वम् इत्यादि । तथा परं स्थितम् इत्याह—गुण इत्यादि । तु सङ्गावोऽत्र द्रष्टवः द्रव्यलक्षणान्तरनिवेधार्थत्वात् ।

नतु चेतनाऽचेतनयोः अमूर्त्तमूर्त्तयोः जीवकर्मणोः सम्बन्धाभावेन एकस्य गमने स्थाने वा नान्यस्य नियमेन गमनं स्थानं वा गवाइववत् । सम्बन्धेऽपि तदुत्पत्तिरुक्षणे स एव दोषः घटकुरुरारुवत् । तादात्म्यरुक्षणे तु नायं दोषः कृतकत्य-शब्दवत् , अत्रापि अन्यतरदेव स्थात् १५ कल्पितो वा भेद इति चेत् ; अत्राह—चेतना इत्यादि ।

#### [ चेतनाचेतनावेतौ बन्धं प्रत्यपेक्षताम् ।

भिन्नौ रुक्षणतोऽस्यन्तं हेमादिइयामिकादिवत् ॥८॥

परस्परविरुक्षणाविष चेतनाचेतनौ बन्धं प्रत्येकत्वं प्रतिपद्येते हेमश्यामिकादिवत् । न च मूर्तामूर्तयोः संयोगो विरुद्धः पश्चस्कन्धकदम्बकाभावप्रसङ्गात् आत्ममनःसन्नि-२० कर्पादेश्च ।

चेतन आत्मा अचेतनः कर्मपदार्थः तौ चेतनाचेतनौ, उपरुक्षणमेतत् तेन अमूर्तमूर्ती एतौ प्रत्यक्षानुमानप्रतीयमानौ चन्धं संयोगिवशेषम् प्रति अपेक्षक (क्ष्य)ताम् सहचरादिकार्यसमानतादात्म्यं भिन्नद्रव्ययोः तद्विरोधात् । कुतस्तादात्म्यं न गतौ १ इत्याह—भिन्नौ
परद्रव्यान्तरभूतौ यतः । [२०८ख] केन १ इत्याह—स्रक्षणतः स्वरुक्षणेन आचादिपाठान्तः,
२५ तत्रव्यक्षणमेव आश्रित्य । तथाहि—ज्ञानदर्शनोपयोगो जीवस्यैव रुक्षणम्, अचेतने रूपाधात्मकत्वं
"पुद्रस्यैव इति । कथं भिन्नौ १ इत्याह—अत्यन्तं कारुत्रयेऽपि परस्परं रुक्षणसंक्रान्त्यभावमनेन
दर्शयति । दृष्टान्तमुभयत्र दर्शयति हेमादिञ्चामिकादिवत् । एकेन आदिशब्देन माणिक्यादेः अपरेण किट्टादेः परिश्रहः ताविव तद्वदिति ।

कारिकां विवृण्वन्नाह—परस्पर इत्यादि । परस्परम् अन्योन्यं विस्रक्षणायपि विसदश-३० लक्षणाविष चेतनाऽचेतनौ जीवकर्मपुद्रलौ बन्धं प्रति एकत्यं प्रतिपद्येते हेमश्यामिकादिवद् आदिशब्दः प्रत्येकमभिसम्बध्यते ।

<sup>(</sup>१) द्रव्यस्य । (२) तादारम्यसम्बन्धे । (३) जीव एव स्यात् कर्भ एव वा ! (४) "उपयोगो लक्षणम्"-त० सू० २।८ । (५) "स्पर्शरसगन्धस्वर्णवन्तः पुद्रलाः ।"-त० सू० ५।२३ ।

ननु[मूर्त्ताऽ] मूर्त्तयोस्तयोः संयोगविशेषलक्षणः कथं बन्धो येनैवं स्यादिति चेत् १ अत्राह-न च इत्यादि । न च नैव मूर्ताऽमूर्तयोः कर्मात्मनोः विरुद्धः संयोगः । छतः १ इत्यशह-पञ्चस्कन्ध इत्यादि ।

नतु 'विषादिवत्' इंत्यनेन परिहृतं यत इत्यदोषः । पञ्चस्कन्धा रूपादयैः तेषां कदम्ब-कस्य समूहस्य अभावप्रसङ्गात् कारणात् न च मूर्चाऽमूर्चयोर्विरुद्धः संयोगः इति पद्घटना । प तथाहि—कचित शरीरे रूपस्कन्धो मूर्चः, अमूर्चा वेदनादयः, तत्समृहरूपपरापररूपतया उपजाय-मानस्य संसारव्यपदेशात् । मूर्तेत्तरयोश्च संयोगविरोधः (धे) अन्यत्र रूपम् अन्यत्र वेदनादयः सद्यविन्ध्यवदिति न शरीरे [सु]खाद्यनुभवनमिति प्राप्तम् ।

नतु र्तेत्कदम्बकं यदि संयोगः; तर्हि तंदभावो न सौगतस्य दोषाय अभ्युपगमादिति [२९९क] चेत्; नैरन्तर्यस्य तेनाप्युपगमात् । न च नैरन्तर्यादन्यः संयोगो जैनस्यापि । तसो १० यथा पञ्चस्कन्धानां मूर्त्तेतररूपाणामि नैरन्तर्यछक्षणः संयोगः तथा जीवकर्मणोरिति । आत्मनः (आत्ममनः) सन्निकृषे आत्ममनसोः संयोगः, \* ''आत्मा मनसा युज्यते'' [न्याम० पृ०७४] इति वचनात् आदिः यस्य स तथोक्तः तस्य च अभावप्रसङ्गात् न च त्योः संयोगो विरुद्धः । आदिशब्देन मनोगगनसन्निकृषः प्रकृति पुरुषसन्निकृषेश्च गृह्यते ।

[अस्तु] यथार्थग्रहणस्वभावस्य आत्मनो मिथ्याज्ञानादनुमितो वन्धः, स तु केन हेतुना १ १५ इत्यत्राह**्याभाऽद्याभैः** इत्यादि ।

#### [ शुभाशुभैर्चेतनो जीवो बध्यतेऽचेतनैः स्वयम् । यथास्वमास्रवैश्च स्वैः मनोवाङ्गायकर्मभिः ॥९॥

मनोवाकायकर्मभिः शुभैरशुभैश्रास्रवैः यथास्त्रं पुण्यपापत्रन्धो जीवानामित्यत्र न कश्चिद् विप्रतिपत्तमहेति किन्तु सर्वेपामविगीतोऽयमिति ।] २०

जीवः आरमा। किंभूतः ? चेतनः स्वपरप्रहणस्वभावः न वैशेषिककित्पतः 'तस्य वन्धफलाभावात् । तस्य हि फलं सुखदुःखादिकं मिध्याज्ञानमन्यद्वा । न च सर्वदा (था) अचेतनस्य 'तद् युक्तं विरोधात् । भिन्नस्य उत्पत्तार्वाप न तस्य किञ्चिद् अतिप्रसङ्गात् , समवायनिपेधात् । स किम् १ इत्याह—बध्यते संयुज्यते । कैः १ इत्याह—अचेतनैः कर्मपुद्रलैः न सौगतकित्पतैः चेतनरूपैः कर्मभिः \*'चेतना कर्म'' [अभिध० को०४।१] २५ इति तथागतवचनात् । कुतः स्याः (कुतोऽस्याः '3) कर्मत्व (त्वम् १) विरोधात् , आत्मस्यभा-

<sup>(</sup>१) जीवकर्मणोः । (२) ए० २३१ । (३)रूपवेदनाविज्ञानसंज्ञासंस्काराः । (४)पञ्चस्कन्यसमूहः ।
(५) संयोगाभावः । (६) अन्तरालाभावरूपस्य सम्बन्धस्य । "प्राप्तावस्याविशेषे हि नैरन्तर्येण जातितः ।
ये पश्यस्याहरस्येष यस्तुनी ते तथाविधे ॥६६६॥ ये निरन्तरोत्पन्ने यस्तुनी ते एव संयुक्तज्ञब्दवाच्ये…"

—तत्त्वसं । प० ए० २२९ । (७) "संयोगोऽपि नैरन्तर्यावस्थितार्थव्यतिरेकेण अपरो न प्रतीयते ।"

—न्यायक्तमु० ए० २७७ । सम्मति० टी० ए० ६७७ । (८) मूर्तामूर्तयोः । (९) सांख्याभिमतः । (१०)
सर्वधा नित्यस्य निष्किस्य स्वयमचेतनस्य च । (११) सुखदुःखादिकम् । (१२) "चेतना मानसं कर्म"—
अभिध० को० । (१३) चेतनाथाः ।

वत्वाच्चेतनायाः। विपरीता चेतना कर्मेति चेत्; तस्याः कुतो भावः ? वासनातश्चेत्; न; तन्नि-षेधात् अनन्तरमेव, तस्याश्च तत्त्व-तद्वेदनकाल एव नरकादिप्रापणसामध्येवेदनात् , सर्वस्यापि हिंसादिचेतनादिभ्यः अपरोपदेशात् निवृत्तिः स्यात् तत्त्ववेदिता(नां) योगिनामिव । न खलु कश्चित् सचेतनो दुस्तटीपातमतितया न कं (नरकं) जानन्तेव आचरते दुःखभीरुः । न च ५ निष्कैलदर्शने [२०९ख] चेतनानिश्चयेऽपि तत्सामध्यानिश्चयकस्पनमिति सुविचारितमेतत् । तत्सामध्याप्रहणे च तद्वतोऽप्यमहणमिति न अचेतनकर्मपक्षाद् विशेषः ।

नतु वध्यन्ते (ध्यतेऽ) सौ तैः , स तु नश्चरम् (न स्वयम्) अपि तु महेश्वरप्रेरितेः ।
तयाहि—यः चेतनेन वध्यते स धीमता प्रेरितेन बध्यते, यथा चौरो निगडादिना, बध्यते च
आत्मा तथाविधस्तेनेति, योऽसौ तत्प्रेरकः स महेश्वर इति चेत् ; अत्राह—स्वयम् इति ।
र॰ स्वयम् आत्मना न ईश्वरादिना । यो हि चेतनः तैः बध्यते स एव आत्मवन्धनाय तेषां प्रेरकः
किं तत्र ईश्वरेण अन्येन मन्यत वा (बेति मन्यते) । न चेदमत्र चोद्यम्—अर्वाग्दर्शी तीनि अपश्यम् कथं तेषां प्रेरक इति; स्वप्नादौ अष्टष्टात्ताना (ष्टाना) मिप स्वकरचरणादीनां प्रेरकत्वदर्शनाम् ।
यस्य च 'ईश्वरज्ञानमेकं नित्यमनात्मवेदकम् , तस्य ईश्वरः 'तानि पश्यति' इत्यतिश्रद्धेयम् ।
अनित्यं चेत् ; ''तत्तर्हि तस्यं अटष्टपूर्वकम् , अन्यथा अपन्योऽभ्युद्यनिःश्रेयससिद्धिः स
र७ धर्मः' [वैशे॰ स्० १।१।२] इति ज्याहन्यते, अनेन व्यभिचारात् । तस्य च अटष्टसम्बन्धो यदि अन्येन धीमता कृतः; अनवस्था । स्वयं चेत् ; अन्यस्यापि 'वैतथा अस्तु । इति साधूक्तम्—
स्वयम् इति ।

अथ मतम्—यदि चेतनः तैः स्वयं मन्यते (बध्यते) मुक्तात्मानोऽपि वध्येरन् विशेषा-भावादिति चेत् ; अत्राह—आस्रवैः इति । आस्रवन्ति समागच्छन्ति संसारिणां जीवानां २० कर्माणि यैः येभ्यो वा ते आस्रवा रागादयः तैः करणभूतैः कृत्वा । न केवछम् एतैरेव अपि तु मनोवाक्षायकर्मभिद्यः मनोवचनशरीरव्यापारैश्च । यद्येव (यद्यास्रव)शब्दः रागादिवद् एतेष्वपि प्रवर्तते निमित्तसाम्यात् [२१०क] तत्किमर्थं "तच्छव्देन रागादय उच्यन्ते इति चेत् ? सत्यम्, मनःप्रभृतीनां स्वशब्देनावि (भि) धानात् , "तच्छव्देन तेषामेर्यं अभिधानम् यथा अ"दोषावरणयोहानः"[आप्तमी० रुळो० ४] इत्यत्र नोषशब्देन आवरणयोरप्यभिधानेऽपि २५ आवरणयोः पृथगमिधानात् दोषा रागादय उच्यन्ते" ।

यदि वा, आस्त्रवै: मनोवाकायकर्मभिः इति समानाधिकरण्येन सम्बन्धः करणीयः।

<sup>(</sup>१) विषरीतायाः । (२) वासनायाद्य । (३) निर्विकल्पदर्शने । (४) निरुचयानिर्वयलक्षणविरुद्ध-धर्माध्यासप्रसङ्गात् । (५) कर्मभिः । (६) "अज्ञो जन्तुरनीशोऽयमात्मनः सुखदुःखयोः । ईश्वरप्रेरितो सन्छेत् इवश्रं वा स्वर्गमेव वा ॥"-महाभा० वनप० ३०।२८ । (७) कर्मणाम् । (८) कर्माणि । (९) वैशेषिकस्य । (१०) कर्माणि । (१९) ईश्वरज्ञानम् । (१२) ईश्वरस्य । (१३) स्वयं सम्बन्धोऽस्तु । (१४) "कामवाङ्मनःकर्म योगः । स आस्रवः ।"-त० सू० ६।१, २ । (१५) आस्रवश्वदेन । (१६) आस्रवश्वदेन । (१०) रागादीनामेव । (१८) "वचनप्रामर्थ्योद्ज्ञातादिद्रीषः स्वपरपरिणामहेतुः । "आवरणात् पौद्रत्निकज्ञानावरणादिकर्मणो भिन्नस्वभाव एवाज्ञानादिद्रीयोऽभ्युद्धते ।"-अष्ट्रस० ५० ५१ ।

तत्र च लौकिकन्यायापेक्षया मनःकर्मभिः इत्यनेन मानसा व्यापारा रागादयोऽपि गृह्यन्ते, ततः सिद्धां न तैर्बद्ध्यन्ते विरास्त्रय (व)त्वात्तेषामिति मन्यते । अनेन सर्वेण एतत् कथयति—'विवादगोचरापन्नं कार्यं बुद्धिमत्कारणं तत्त्वात् वटादिवत्' ईत्यत्र यदि चेतनेन आत्मना सास्रवेण आत्मनोऽचैतनैर्वन्धः स्त्रयं क्रियते, इति सं एव क्रियते इति स एव धीमान् तत्कारणं साध्यते; तिर्हि सिद्धसाधनम् । परवचेत्; दृष्टान्तेऽपि म(न)तित्सिद्धिरिति ।

नन् बध्यमानोऽसो <sup>६</sup> आस्रवै: कृत्त्वा अचेतनेः स्वयम्, तथापि आत्मीयैरिव परकीयैरिप बध्यते इति मीमांसकः । स हि पुत्रादिसम्बन्धिभिः तैः चिरमृतानामपि पित्रादीनाम् बद्धित्व-मभ्यपगच्छति, सौगतो वा अन्यकर्मभिः अन्यस्यः तं प्रति आह-स्वैः इति । स्वैः आत्मीयैः आसर्वैः न परकीयैः, अन्यवस्थापत्तेः । न खल पुत्रस्य सुरादर्शनाभिलाषाद्यः पितरम् अत्यन्त-श्रोत्रियं सुर्या योजयन्ति जीवन्तिप किमङ्ग पुनः मृतान् ? 'अन्यथा कृतानेकयोगोऽपि पिता १० पुत्रदोषात् नरकं ब्रजेदिति न कश्चित् प्रेक्षाकारी नियमेन सुकृतकारी स्यात् । कदाचित् पुत्रं दोषकारिणमाशङ्कमानः पुत्रो[२१०ख] वा न जननीर्यः । नहि वैरिणः" स्ववधमाशङ्कमान एव तम् आत्मनः सन्निहितमुपनयति । यदि पुनः कस्यचित् कश्चित् पुत्रः "श्रुतकारी दृष्ट इति स्वयं पुत्रजनने प्रवृत्तिः-अन्योऽपि तारशो भविष्यति, कदाचिदर्थसन्देहो हि कृषीवलादिवत् प्रवृत्तेः अङ्गमितिः, तदसाम्प्रतम् ; यतः.कस्यचिदपकार्यपि तादृक्षो भविष्यति इत्यनर्थसंज्ञा- <sup>१५</sup> (शङ्काऽ)निवृत्तेः । ततः सूक्तम्-स्वैः इति । यद्वा, स्वैः अचेतनैर्वध्यते; अन्यथा ठकपापैः सर्वोऽपि बध्येत । यदि असौ<sup>ध</sup> अन्यस्मै ददाति, तदा सोऽपि<sup>3</sup> बध्यते । तथाहि-सौगतः 'जन्म-(यन्म)योपार्जितं पुण्यं तेन त्याः <sup>अ</sup> सर्वे सर्वे स<del>रवाः सुखिनो भवन्तु' इति <sup>अ</sup> सर्वोऽ</del>पि वदतीति चेत् ; वितनैता (नैतावता) तस्य पुण्पेन अन्ये सुखिनो नाम, <sup>रेह</sup> इतरथामितर्यदेव पापो भणित 'मर्दायेन अतिपापेन सर्वे योगिनो दुःखिता भवन्तु' तदाऽसौ<sup>%</sup> सकलसंसारदुःखरहितो योगिनस्त २० तत्सहिताः स्युः इति । यस्मै तद्दीयते स यदि (दी) च्छति, ततर्हि सर्वमेव तत्त (नहि सर्व एव तत्र) योगिनः तदिच्छन्ति इति चेत् ; न युक्तमेतत् ; यतो यदैव स्रियमाणाय चिरंजीविनम् <sup>96</sup>इच्छति, वर्षशतायुः स्वायुः ददाति, तद्दातुः तदैव मरणम् अन्यस्य चिरजीविनस्तम्(वित्वं) भवेतान चैवमा किन्न.

इष्टाय भाग्यहीनाय वक्रवन्ती (चक्रवर्ती) सपुण्यकम् । ददानः पुण्यहीनः स्यात् इष्टश्चक्रिपदं ब्रजेत् ॥

(१) मुक्तपुरुषाः। (२) रागादिरहित्तत्वात्। (३) कार्यस्वात्। (४) "महाभूतचतुष्टयमुपलिधमस्पूर्वकं कार्यस्वात् ""–प्रशः कन्दः पृ० ५५ । न्यायकुसु० ५।१। (५) स्वयं स्वः क्रियते। (६) आस्मा।
(७) आस्रवैः। (८) क्षणिकस्वात् , अन्येन क्रियते अन्यस्च बध्यते इति भावः। (९) इति मन्येत।
(१०) सकाशात्। (११) वेदानुसारी। (१२) ठकः चौरवृत्त्वा गृहीतं द्रव्यम्। (१३) ठकद्रव्यप्राही पुरुषोऽपि। (१४) 'त्वाः सर्वे' इति व्यर्थमत्र द्विलिखितं भाति। (१५) ""यद्मासमर्थकुशलं भयाऽमलं।
तेन सर्वजगदर्थसाधिनी सिद्धिरस्तु जगतोऽस्य सर्वद्य॥"–प्र० वार्त्तिकाल० पृ० ६४८। तत्त्वसं० प०
पृ० ९३६। बोधिच० पं० पृ० ६०५। (१६) किश्चत् पापनुद्धिः। (१७) पापी। (१८) किश्चिदिष्टजनः,
अथ च।

33

સ્ષ

ततो यत्किञ्चिदेतत् ।

कथंभूतैः तैः १इत्याह-राभाऽशुभैः इति । पुण्यहेतुभिः शुभैः अपुण्यहेतुभिः अशुभैः मनोवाकायकर्मभिः आस्रवैः इति । तद्धेतुत्वम् एतेषां [२११क] वृत्तीं निवेदयिष्यति ।

नतु च य एव पुण्यहेतवः त एव पापहेतवः शुभाचरणवतोऽपि अपायदर्शनात् , तथा य ५ एव पापहेतवः त एव पुण्यहेतवोऽपि हिंसाद्यनुप्रानरतस्यापि अभ्युद्यदर्शनात् । एवं च हेतुसङ्करे कथं प्रेक्षाकारिणा धर्माद्युपायाचरणिमिति चेत् ; अत्राह—यथास्वम् इति । यानि स्वानि यं वा यथास्वम् इति । एतदुक्तं भवति—यस्य शुभस्य अशुभस्य वा चेतनस्य द्यानि मनाद्याङ्काय-कर्माणि स्वानि कारणत्वेन प्रत्यासन्नानि ये वा आस्त्रवाः तेपामनितक्रमेण चेतनाऽचेतनेर्यथ्यते हति । न खलु शुभस्य अचेतनस्य कारणानि अशुभस्य सुता (सुता) भवितुमहेन्ति, अन्यथा रात्युक्करकारणानि यवाङ्करस्य स्युः । यस्तु शुभाचारवतोऽपि अपायो हृदयते नासो तदाचारात् तज्जन्यानाद्वा(जन्याद्वा)कर्मणः, अपि तु पूर्वकृतदुष्कर्मणः, इतस्या तदाचारफलस्य तदेव निष्पन्न-[त्वान्न] कश्चिद् भाविना मन्त्रदेवताविशेषाराधनादिफलेन तद्वान् स्यात् । यदि च कदाचित् शुभाद्वाऽनन्तरमपायदर्शनात् से एव तस्य तत्कारणस्य वा कारणम् ; हन्त सविषे विवयमहारं भुवजानस्य मृत्युः तदाहारकृतः ! यदि पुनः प्रायशः तदाहारात् से न हृष्टः, किन्तु विपाद् हृष्टः रेभ इति तदेव तत्कारणं कर्ण्यते नाहारः एवं प्रकृतेति (तेऽपि) कर्णनायम् कि विक्थयेत यतः सान कियेत ? अपायस्य चज्जलं (वन्यनं) विकद्वावरणादेव दर्शनात् । ननु स्यादेतदेवं यदि शुभावणेत् (भावरणात्) पुण्यं कुतश्चित् सिद्धं स्थादिति चेत् ; अस्तां तावदेतत् वृत्तौ वक्ष्यति । एनेन 'विमादानप्रानात् कदाचितः [२४ श्वा ] 'विद्यप्राविल्याभावत्व वृत्ती वक्ष्यति ।

एतेन 'हिंसाचनुष्ठानात् कदाचिद् [२११स्त] हिरण्यादिछाभोपलम्भात् तदनुष्ठानं धर्मसाधनम्' इति निरस्तम् ; तल्लाभस्य पूर्वकृतसुकृतादेव भाषात् । तदनुष्ठानेऽपि तत्त्वाभा २० (तल्लाभा)दर्शनात् । इदं तु स्यात्—इत्यं तेन कर्म कृतं यत्तदनुष्ठानसहितं फलं ददाति । तत्ति एव च तद्भावे गुरुभार्याभिगमनादेः [<sup>58</sup>तत् स्यात्] ।

एतेन <sup>33</sup>इदमपि प्रयुक्तम्-\*''परस्य अनुकूलेषु अनुकूलाभिमानजनिताऽभिलापः अभिलिपतः अर्थाभिमुखिकयाकारणं जनयति तत्तदात्मनोऽनुकूलेषु तज्जनिताभिलापवत् ।''
इति; कथम् १ गुरुभार्यानुकूलेषु परपुरुषादिगमनादिषु पुत्रादेः तद्नुकूलाभिलापस्यापि धर्महेतुत्व२५ प्रसङ्गात् । गुरोः प्रतिकूल्दवान्नेति चेत् ; मृते वा गुरौ स्यात् । यदि 'प प्रतिकूले च तपिस भतुर (कर्तुर)नुकूलाभिलाषोऽपि पुण्यहेतु ५ स्यात् ।

मीमांसकस्त्वाह्- केव (नैव) हिंसाचनुष्टानं मन्त्रसहितम् , यथा विषं केवलं मृत्यवे न

<sup>(</sup>१) दीकायाम् । (२) आस्त्रवकारकाः । (३) श्रुभाचारात् । (४) श्रुभ एव । (५) अपायस्य । (६) दिव्याहारात् । (७) मृत्युः । (८) विषमेव । (९) यज्ञादिदक्षिणायाम् । (१०) हिंसाद्यनुष्ठानादेव । (११) हिरण्यादिसुखसाधनलामस्वीकारे (१२) सुखसाधनलामः । (१३) तुलना-"परस्यानुकूलेव्वनुकूलाभिमानजनितोऽभिलापः अभिलिपत्रधांभिमुखकियाकारणमारमविद्योषगुणमाराधनोति अनुकूलेव्वनुकूलाभिमानजनिताभिलापव्यात् आस्मनोऽनुकूलेव्वनुकूलाभिमानजनिताभिलापवत्' इत्यस्य ""-प्रमेयक० १० ५५५ । (१४) 'यदि' इति निरर्थकम् । (१५) पापहेतुः ।

मन्त्रादिसहित म्, ततोऽभ्युदयस्य व्याधिशमनस्य भावादितिः तद्युक्तम् ; स्वेच्छामात्राद् अर्थाऽ-सिद्धः, अतिप्रसङ्गाच । वेदस्य प्रमाणत्वस्य निषेत्स्यमानत्वात् न तंतोऽस्य विभागस्य प्रतिपत्तिः, स्वापिटकागमाद्यि तत्प्रतितिप्रसङ्गाच्च । ततो यत्किञ्चिदेतत् ।

यि वा, 'शुभाउशुभैः पुण्यापुण्यैरचेतनैः बध्यते' इति सम्बन्धनीयम् । तर्हि अविशेषेण [२१२क] चेतनं (नः) तैः बध्यत इति चेत् ; अत्राह्-यथास्वम् इति । यस्य ५ चेतनस्य यः स्वः मन्दतीत्रादिखपः कोधादिस्वमावस्तस्य अन्तिक्रमेण इति ।

कारिकां व्याख्यातुमाह-मनोवाकाय इत्यादि । मनोवाकायकर्मभिः आस्रवैः । अथवा आस्रवैः इत्यत्र च शब्दो द्रष्टव्यः । किंभूतैः ? इत्याह-शुभैरश्मेश्व ।

नतु कारिकायां द्वाभाऽद्युभैः इति समस्तो निर्देशः इतः, अत्र किमर्थं व्यस्तः क्रियते इति चेत् ? सङ्करादिपरिहारार्थः । ये शुभाः ते शुभा एव, ये च स्वस्य ते स्वस्यैव नान्यस्य' इति १० प्रतिपादनार्थः तैथानिर्देशः । कथम् ? इत्याह—यथास्यम् इति । किम् ? इत्याह—पुण्यपायबन्धः । केपाम् ? इत्याह—जीवानाम् । न प्रकृतेनीपि जीनश्च[णस्य] । ता [कारिकायां सामान्यतो] जीव इत्युक्तम् , पुंअत्र व्यक्त्यपेशं 'जीवानाम्' इति वचनं जीववद्युत्वप्रतिपादनार्थम् , इत्रस्या अत्रापि 'जीवस्य' इत्येकवचनप्रयोगे मन्दमतेः आशङ्का स्यान्—'आचार्यमते [एक] एव जीवः' इति । व च तद्वन्यः तस्य तत्कारणाभावात् सत्तामात्रा (त्रे) प्रमाणभाच्च (णाभावाच्च) । इत्यर- १५ परिभाणस्य चेतनापरिणामस्य अनाद्यनिधनस्य कर्तुर्भोक्तुः आत्मनः प्रतिपादनार्थं जीवप्रहणम् । अस्यैव प्रहणम् अस्यैव तद्वाच्यत्वेन प्रसिद्धः, आत्मादिशच्दानां तु परापेक्षया अन्यत्रापि प्रवृत्तेः ।

नन्यत्र परविप्रतिपत्तिनिरासार्थै प्रमाण वक्तव्यमिति चेत् 🕫 अत्राह-अत्र इत्यादि । अत्र अर्थे न कश्चिद् विप्रतिपत्त्पर्हिति । 🌼

स्यान्मतम्—प्रमाणेन विषयीकृते प्रमेथे न कश्चिद् विश्वतिपत्तुमर्हति । न चायं तेन विषयी- २० कृतः । तथाद्दि न तावत् प्रत्यक्षेणः तत्रः [२१२ख] तदप्रतिभासनात् । न चै खलु "आतसा- दितेलादिसंपर्के घटादेः पांछुराशिसम्बन्ध इत्र मनोवाकायकर्मिभरास्रवैः धुभैरछुभैश्च पुण्यपाप- बन्धो जीवानां प्रत्यक्षतः प्रतीयतेः विश्वतिपत्तेरभावप्रसङ्गात् । नापि अनुमानेनः लिङ्गाभावात् । न च तत्कर्भास्रवाः लिङ्गाः (कारणात् कार्यानुमानम्' इति प्राप्तेः । न चैवम्, व्यभिचारात् , अन्यवा तत्कर्भस्त्रवाः लिङ्गाः । न चते अन्यत्र २५ अन्यदा तत्कर्भणत्वेन आतसतेलादिवत् प्रतीतं यतस्तेभ्यो बन्धोऽनुमीयेत "मालवकातसतैलसंप- कादिव उद्यमलवन्धः । लिङ्गान्तरमत्र साध्यसमम् । आगमेन विषयीकृत इति चेत् ; कथन्न तत्र कश्चिद् विव्यतिपत्तुमर्हति ? तद्विषयीकरणादेव विप्रतिपत्तीनामतीन्द्रियार्थे "अकृतिः कारणं पुरुषः" कारणम् इत्यादौ दर्शनात् , अन्यथा आगमेनापि तद्विषयीकरणे निरालक्वा विप्रतिपत्तयो

<sup>(</sup>१) वेदात्। (२) इयं हिंसा पुण्यहेतुरियं क पापहेति। (३) पृथक्तिरेंशः। (४) सांख्याभि-मतायाः। (४) बोद्धाभिमतस्य। (६) तिस्यैकजीवस्य। (७) 'अस्यैव प्रहणस्' इति पुनरुक्तम्। (८) वेदोविकायपेक्षया। (९) तिस्ये व्यापिति निष्किये च। (१०) असीसीतैलादि। (११) द्रष्टव्यम्-हेतुबि० टी० ए० २१०। न्यायबि० टी० २।४९। (१२) मालवकतैलात् अतीसीतैलाद्वा। (१३) सांख्यस्य। (१४) वेदान्तिनः।

न प्रवर्तेरन् । यदेव च विप्रतिपत्तिकारणं तत एव तिन्नवृत्तिरिति न हेतुफळव्यवस्था । आगम-विशेषोऽपि अतीन्द्रिये दुरवगमः, विशिष्टपुरुषप्रणीतत्वादेनिंश्चेतुमशक्यत्वात् । अथ 'तत्कर्मा-स्रवेभ्यः पुण्यवन्धो जीवानाम्'इत्यादि वाक्यं प्रमाणम्, अर्हद्वाक्यत्वात्, परिणामिघटादिप्रतिपाद-कतद्वाक्यवत्' इति; तदिष न सुन्दरम् ; अत्र तद्वाक्यत्वाऽसिद्धेः । यदि पुनः 'तदिष तद्वाक्यम् ५ अनेकान्तात्मकतत्त्वविषयत्वात् प्रसिद्धान्यतद्विषयवाक्यवत्' इति; तदिष ताहगेवः तदिषयत्वे परापप्रतीतत्वाविरोधात् । निहं एतन्नामकमतीन्द्रियं सप्तमद्रव्यं प्रतिक्षणं [२१३क] परिणामीति विकल्यविदो वदतो वक्तं वक्रीभवति । तन्न आगमेनापि विषयीकृतः ।

अपरे मन्यन्ते—न प्रयाससाध्योऽयमर्थः किन्तु सर्वेषामविगीतोऽयम्, सर्वेषां वादिनां विगानरिह्तोऽयमिति न किन्तु सर्वेतनो विप्रतिपत्तिमपि (मर्हति) प्रमाणाङ्कुशरिहताः स्वमत-१० समर्थनमद्बह्लाबलेपापन्ना गजा इव प्रवर्त्तमाना विप्रतिपत्तारः केन वार्यन्ते । दृश्यन्ते हि चार्वा-कादयः अत्रैव विवदमानाः, न च ते तत्त्वप्रतिपत्तिं प्रति उपेक्षणीयाः समदर्शिभिः परिद्वतावधान-दीक्षाविद्धः अ क ल हैः । नापि तेषां विप्रतिपत्तय एवमेव निवर्त्तन्ते अपि तु प्रमाणात् , अत-स्तदेवै तान् प्रति वक्तव्यं किमनेन 'अत्र न किम्बित्' इत्यादिना ।

मीमांसकोऽपि **%''इवेतं छग्मारुभेत स्त्रभैकामः''** इति वचनात् द्रव्यौदीनामेव पुण्यत्व-१' भिच्छति, **%''ब्राह्मणो न हन्तव्यः''** ईत्यादि वचनाच्च ब्रह्मवधादीनामेव पापत्वम् , न ताभ्यां परं पुण्यपापवन्घ इति । प्र भा क र स्त्वाह—

# \*"न पांसभक्षणे दोषः न मद्ये न च मैथुने । प्रैष्टृत्तिरेव हि भूतानां निष्टृत्तिस्तु फलमिति (महाफला)॥"

[मनु० ५।५६] इति ।

२० सौगताः पुनः दानिह्सादिचित्तादिकमेव पुण्यादिकं पटिन्त । \* "दानिहसाविरित-चेतसां स्वर्गप्रापणसामध्यीत् , तेषां प्रत्यक्षत्वेऽपि न प्रत्यक्षत्वम्" इति सूरेर्वचनाद् इदमेवम् इस्यवसीयते । परमार्थतः कार्यकारणविरहान्न कस्यचित् "तैस्तद्वन्धं इत्यन्यः ।

सांख्यस्य तु मतम्-तैः " प्रकृतिपरिणामविशेषो जायते, ततः तस्या" एव तद्वन्धो न पुरुषाणां शुद्धात्मनामिति । तत्रैव--

## \*"गुणानां परमं रूपं न दृष्टिपथमृच्छति । यत्तु दृष्टिपथप्राप्तं तन्मायेव सुतुच्छकम्" ॥"

રુંપ

<sup>(</sup>१) अहंद्वाक्यत्वासिद्धेः । (२) परस्य प्रतिवादिनो या अपप्रसीतिः तस्याप्यविशेषात् । (३) प्रमाणमेव । (४) "श्रेयो हि पुरुषप्रीतिः सा द्रव्यगुणकर्मभिः । चोदनालक्षणैः साध्या तस्मात्तेष्वेव धर्मता ॥"-मी० इलो० स्०२ । (५) "न जातु झाक्षणं हन्यात् ।"- मनु० ८।३८० । उद्धतिमदस्- सन्मति० टी० ए० ७३१ । (६) "प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ।"- मनु० । (७) प्रतिभाता- द्वैतवादी । (८) अचेतनैः कर्मभिः । (९) "न बध्यन्ते न सुच्यन्ते उद्यव्ययधर्मिणः । संस्काराः पूर्ववत्साची बध्यते न न सुच्यते ॥"- माध्य० का० १६।५ । (१०) मनोवाक्कायकर्मभिः । (११) प्रकृतेरेव । (१२) द्रष्टस्यम्- ए० ८९ टि० ५ ।

इत्यभिधानात् न बन्धफलमावः [२१३खं] पारमार्थिक इत्येकः । एवमन्येऽपि कुनया वक्तव्याः । तदेव (वं) विप्रतिपत्तिदर्शनात् कथमुच्यते—'किन्तु सर्वेषामविगीतोऽयम्' इति?

अत्र प्रतिविधीयते—'पुण्यपापबन्धो जीवानाम् इत्यत्र न कश्चिद् विप्रतिपत्तुमर्हति' इति वदतोऽयमिप्रायः—सर्वाद्वैतनिपेधात् जीववहुत्वसिद्धेः 'जीवानाम्' इत्यत्र न कश्चिद् विप्रतिपत्तु-मर्हति । कथं तत्प्रतिपेध इति चेत् ? उक्तमत्र, तथापि उच्यते किञ्चित्—विज्ञानछक्षणस्य अन्यस्य ५ वा अद्वैतस्य अदृष्टस्य कल्पने तथाविधानां परिणामिनामन्यथाभृतानां वा सन्तानान्तराणां वैधा-कल्पनायां तैस्याः पुरुषाधीनतया अनिवायस्वात् कथमद्वैतम् ? दृष्टस्य कल्पने, अन्यतो दर्शने अस्यै सिद्धः परमार्थतो प्राह्मामाव इति कथमद्वैतम् ? इत्रतथा प्राह्मभेदवत् न ततस्तिसिद्धिः ।

एतेन आगमात् तॅस्सिद्धिः प्रत्युक्ता । स्वतो दर्शनं वे (चेत्;) ज्ञाने एतत् प्रतीयताम् । निह् अप्रमाणकं स्वदर्शनमन्यद्वा क्यध्यव (स्वव्यव )स्थाम् अर्हति, अतिप्रसङ्गात् ।

अथ मतम्-नीळाद्यात्मकमेव तद्द्वैतम् , अन्यस्याप्रतिभासेनासत्त्वात् , नीलादेइच स्वप्रति-भासात्मकत्वं सुखादिवत् प्रतिभासमानस्य सतोऽन्यश्राहकादर्शनादितिः; तन्न युक्तम् ; यतः प्रति-भासवञ्जेन तत्त्वव्यवस्थायां 'नीलमहं वेद्या, पीतमहं वेद्या' इति अहमहमिकया ज्ञानस्वरूपवन ततो भिन्नं नीलादिकं प्रतियत् प्रती[यते] इति तथैव स्यात्, अन्यथा न कस्यचिद्वेदकमिति स्त्रप्रहणमिति दूरोत्सारितम् । प्रत्यक्षवाधनमुभयत्र । न चेदमत्र चोद्यम्–'एकस्वभावेन स्वपरयोः १५ र्षेक्यम् । अनेकस्वभावेनः अनवस्थाः, तस्यापि पुनः अन्यस्वभावान्तरेण घहणात् । [२१४क] न च प्रहणस्वभावस्य ज्ञानस्य अगृहीतः स्वभावः; विरोधात्' इति । कथम् ? यसमाद् एकमेव (मेक)स्वभावमपि स्वपरो (रौ) प्रतियत् प्रतीयते तस्मात् तौ "प्रत्येति । नापि तयोरैक्यं तदप्रतीतेः, इसरथा नीलज्ञानं येन स्वभावेन पीतादु<sup>११</sup> व्यावर्तते तेनैव रक्तादु व्यावृत्ती <sup>१९</sup>तयोरैक्यमिति महती चित्रद्वितता ! स्वभावान्तरकल्पने तदबस्था अनवस्था । शेषमत्र चिन्तितम । भवेन (भवत) २० वा तदनेकस्वभावं तद्प्राहकम् तथापि नानवस्था, तद्वतो प्रहणेऽपि स्वभावभूताया अपि योग्यतायाः भ्रहणनियमाऽयोगात् । केवलं कार्यदर्शनात् तदात्मिका अनुमीय ति व्यवहारो नेदानीं (वेदानीं) प्रवर्त्यते । तद्वतो प्रहणे तद्प्रहणेऽपि नानवस्था ; तत्स्वभावात्मकस्य तथैव प्रतिभासनात् । मध्या-दिता (भा)गात्मकनीलमन्या (नीलाद्या)कारज्ञानवत् । अस्यानभ्युपगमे कुतस्तद्द्वैतमिति कथं जीवनानात्विनराकरणमप्रमाणकं युक्तम् ? भावे वा तस्य प्रागभावप्रध्वंसाभावाऽनभ्युपगमे न २५ <sup>38</sup>पुरुषाहृताद् भेद् इति सुस्थिता चित्राहृतता ! <sup>39</sup>तदभ्युपगमे वा कथं प्रकृतविकरुपद्वयनिवृत्तिः १ तथाहि-येन स्वभावेन प्राक् पश्चाच तदसत् तेनैव स्वंकाले सत् , स्वभावान्तरेण वा ? प्रथमपक्षे पूर्वं पदचाच्य भावः<sup>१६</sup> स्वकालेऽपि भावात् , कार्यकारणभावप्रतिषेघो वा पूर्वोत्तरक्षणविशेषयोरेव <sup>ुरु</sup>तद्भावच्यपदेशात् । तद्भावस्य विज्ञप्तिमात्रेऽपि उपगमाददोष इति चेत् ; कथमदोषः, यावता

<sup>(</sup>१) आस्मान्तराणाम् । (२) अदृष्ट । (३) कल्पनायाः । (४) अद्वैतस्य । (५) अद्वैतसिद्धिः । (६) स्वदर्शनम् । (७) नीलादेः प्रतिभासास्वीकारे । (८) वेदने । (९) स्वपरयोः । (१०) स्वपरौ । (११) पीतज्ञानात् । (१२) पीतज्ञान-रक्तज्ञानयोः । (१३) योग्यता । (१४) नित्यस्वापत्तिरिति भाषः । (१५) प्रागभावप्रध्वंसामावस्वीकारे । (१६) सञ्जावः । (१७) कार्यकारणभाव ।

येनैव स्वभावेन कुतिह्वत् जायते मध्यक्षणः तेनैव चेदपरस्य कारणम् ; पूर्वापरयोरैक्यम् । तदन्तरकस्पनायाम् आकल्पमनवस्थालता सीगतभूरुहमावेष्ट्य वर्त्तते । [२१४ ख] पूर्वोत्तर- क्षणानभ्युपगमे च यथा अक्षणिकस्य अक्रमेण स्वकार्यकारिणो युगपत् सकलं स्वविषयं विज्ञान- मुत्पाद्य उपरतस्य द्वितीयादिक्षणा(ण)दर्शनाभावात् स्ट्रूयता तथा क्षणमात्रावलिक्षनो विज्ञानस्य ५ भवेत् न वेति सुधियः चिन्तयन्तु ? तदा च स्ट्रूयतायामिप यदि न परस्य अनिष्टं किव्चिदापद्यते सर्वेदा रैसैवास्त् । प्रत्यक्षावितिरोधः अन्यत्रापि समानः ।

किञ्च, \*\*'स्वयं सेव प्रकाशते'' [प्र० वा० २।३२७] देख्येतद्पि एवं सित अयुक्तं स्यात्, स्वप्रह्णयोग्यतामन्तरेण जडार्थवत् वतदयोगात्। सापि स्वप्राह्मता योग्यतामपेक्षते, तत्र च प्रकृतविकरूपद्वयद्वत्तिः अवद्रयंभाविनी यथोक्तदोपात्। तन्न प्रत्यक्षसिद्धं स्वपरावभासकत्यं १० चेतसां निर्विकरूपात् निराकर्तुं युक्तम् अतिप्रसङ्घात्।

नतु न समकाळस्य परस्य प्रकाशिका बुद्धिः अप्रतिबन्धात , स्वतन्त्रयोः उभयोः प्रति-भासनात् , पर एव वा नीळादिः तित्रकाशकः स्थात् । अथ नीळादो कर्मता प्रतीयते ततः स एतया प्रकाश्यते न तेन बुद्धिविपर्थयादिति ; तत्र (तत्र ;) यतो नीळाव्य (न नीळाद् व्य) तिरेकेण कर्मतादृश्चेनम् । तत्स्वरूपमेव कर्मतेति चेत् ; न ; बुद्धाविष तस्य भावात् । यदि पुनः १५ गृद्धीतिकरणाद् बुद्धिरेव तस्य प्राहिका; तिर्ह्धे सी यदि ततो भिन्ना क्रियते 'गृद्धीतः बुद्धिः नीळम्' इति त्रितयं स्वतन्त्रमाभाति न किञ्चित् कस्यविद् प्राहकम् । गृद्धीत्यपि भिन्नस्य तदन्तरस्य करणे स एव दोपोऽनवस्था च, तेनापि तदन्तरस्य करणात् । न गृद्धीतिरप्रि विद्दिर्थवत्ता (वद)-गृद्धीताऽस्ति' । तद्गृद्धीतो च 'अनुबद्धप्रसङ्गः, अनवस्था च तत्रापि अपरा[परगृद्धीत्यपेक्षणात् ।] अभिन्ना [२१५ क] चेत् ; नीळादिरेव 'द्रिया क्रियते इति प्राप्तम् ; तत्र्च न युक्तम् ; अन्यत २० एव 'वतस्य भावात् , कृतस्य करणायोगात् । 'त्रया च क्रियमाणो नीळादिः उत्तरज्ञानवशतामेव (वंशतामेव) स्यात् न अर्थः । अर्थोपादानत्वान्नेति चेत् ; न ; अर्थाधहणात् तदुपादानत्वा-सिद्धिः । प्रहणे वा कर्यं न प्रकृतो दोषः अनवस्था चक्रकं भवेत् । अभिन्नायाः तत्रापि गृद्धीतेः करणे पुनः पुनस्तस्यैव प्रवृत्तेः । तन्नसमसमयस्य समुष्या (शेमुष्या) परस्य ग्रहणम् ।

एतेन भिन्नकालस्यापि त्या ग्रहणं स्वा(निवा)रितम् ; अविशेषात् , सर्वातीतानागत-२५ ग्रहणप्रसङ्गाच्च । तत्र भिन्नस्य केनचित् कस्यचिद् ग्रहणभिति न जीववत कुड्यमिति वेत् ; न; उक्तमत्र, अविकल्पेन प्रत्यक्ष (क्षेण) प्रतीयमानस्य बुद्धिनीलाद्योवेद्द्यभावस्य निराकर्जु-मशक्तरिति । [न] च बुद्धिवत् नीलादेः प्रतिभासनम् <sup>१०</sup>अपराधीनं परं प्रति प्रसिद्धम् , अन्यथा

<sup>(</sup>१) शून्यतैवास्तु । (२) "नान्योऽनुभाव्यो बुद्ध्यास्ति तस्या नानुभयोऽपरः । ब्राह्मप्राहरुवेधु-यात् ""-इति पूर्वांशः । (३) स्वप्रकाशायोगात् । (४) बुद्ध्यिकाशकः । (५) बुद्ध्या । (६) स्वस्वरू पस्य । (७) नीलादेः । (८) गृहीतिः । (९) गृहीत्यन्तरस्य । (१०) 'अस्ति' इति वक्तुं शक्यते । (११) यः दोषप्रसङ्गः अर्थपक्षे अस्ति तस्य अनुबद्धत्वमन्नापि स्वात् । (१२) गृहीत्या । (१३) पूर्वनीलादेः । (१४) गृहीत्या । (१५) बुद्ध्या । (१६) न चेतनस्य जीवस्य सिद्धिनापि कुड्यस्य अचेतनस्येति भावः । (१७) स्वाधीनम्, न पराधीनम् अपराधीनम् रहति व्युत्पत्तेः ।

'नीलमहं बेद्धि' इति स्वप्नेऽपि न स्याद् अविषये तद्युत्तेः । नहि नीलदर्शी 'पीतमहं वैद्धि' इति कदाचिद् व्यवहरति ।

यत्पुनरुक्तम्—'नीलमेव शब्दः (बुद्धेः) क्रुतो न श्राहकम्' इति ; तदिष तथा सुप्रतीत्या परिहृतम् । परस्यापि नीलाकारं ज्ञानम् 'आत्मवत् पीताकारज्ञानस्य श्राहकं तद्वद् आत्मनो वा अप्राहकं न स्यात् । आत्मनो श्राहकत्वेन 'अन्यस्य अश्राहकत्वेन प्रतीतिरिति चेत् ; अहमह- 'रिकया बुद्धेः प्रतीयमानायाः स्वपरप्राहकत्वेन नीलादेश्च तद्शहात्वेन प्रतीतिरिति समः समाधिः ।

यत्पुनरेतत्—न नीलिदिखरूपव्यितरेकेण बाह्यता प्रतिभाति, स्वरूपं च यथा बुद्ध्य-पेक्षया [२१५ ख] नीलस्य तथा तदपेक्षयां बुद्धेरिप इति ; तदिपं न सारम्; यतः सर्वभावा-नामन्योऽन्यं स्वरूपभेदात् । निह एकस्य स्वरूपं [अन्यस्य]; सर्वस्य एक[त्व]प्रसङ्गात् । तथा १० च बुद्धे प्रीह्यं प्राहकं च स्वरूपम् नीलिदेः, ब्राह्मभेव, तथाप्रतीतेरिति । इतरथा चया योग्यतया नीलिकारम् आत्मसात्करोति नीलिक्षानं तथा पीतिक्षानं तमात्मसात्कुर्यात् । अत एव न धिया वत्स्य गृहीतिः काचित् क्रियते, अपि तुस्वरूपमेव गृह्यते, यथा कारणेन कार्यस्य स्वरूपं जन्यते । कथव्यवंववादिनाम् आत्मनोऽपि बुद्धिप्रीहिका ? गृहीतिकरणात् ; प्रसङ्गः पूर्ववत् । अथ न तस्य सा ब्राहिका किन्तु स्वयं प्रकाशते ; न ; 'स्वयम् आत्मानं गृह्यति' इति नाममात्रभेदात् , नीलं १५ या न गृह्यति किन्तु 'प्रकाशयति' इत्यिप स्यात् ।

यच्चाप्युक्तम्—न समसमयस्य इतरस्य वा प्राहिका इति ; तत् सर्वेगम् ; तथाहि—ज्ञानम् आत्मिनि नीलाद्याकारं वित्समकालम् इतरं वा विभक्तिं इति सर्वं वाच्यम् । 'यथादर्शनमिप'; अन्यत्राप्युक्तम् ।

'ननु च नीलमहं वेद्वि' इति प्रतीतिः स्वप्नेऽपि ; ततः किम् ? तत्रेर्वं आप्रदशायामिष् २० नीलादिप्रतिभासः असदर्थः सिध्यति इति चेत् ; न ; एकत्र तथाभावेन सर्वत्र तथाभाव- तियमासिद्धेः, इतरथा स्ववेदनेऽपि तथाभाविसद्धेः बिह्र्स्थवत तदिष त्यागाङ्गं तैतो वहिर्स्थित्व साधनादिप्रयोजनासिद्धेः, इतरथा असत्प्रतिभासत्याविशेषेऽपि तदङ्गीकरणात् '''अर्धवैसस (वैशस) त्यायोऽनुष्ठितः स्थान् । ततो यथा प्रतिभासाविशेषेऽपि वहिर्स्थप्रतिभा[सांऽ]सदर्थ [२१६ क] इत्यते सौगतेन, न स्ववेदनप्रतिभासः, तथा परेण स्वप्नार्थप्रतिभासोऽसदर्थ इत्यते न जान्न- रपः कित्यासिः । ननु यथा जान्नत्प्रतिभा सादेः स्तम्भादेः परमार्थसत्त्वं ततः स्वप्नेऽपि ''तत्तस्य भवेदिति भावे को दोषो बहिर्स्थवादिनः ? प्रमाणतदाभासप्रणयनमनर्थकमिति चेत् ; सौगतस्यापि

<sup>(</sup>६) प्रतिभासाहैतवादिनः। (२) स्वरूपवत्। (३) प्रतिकारज्ञानवद्वा। (६) प्रतिकारज्ञानस्य। (५) नोल पेक्षया। (६) मीलादेः। (७) आत्मनः। (८) स्वप्नद्शायामिय। (६) स्ववेदनात्। (६०) स्ववेदनस्वीकारात्। (६०) 'अधंवेदान्यायः॥२५६॥ यथा कित्वचवनः कुक्कुटीमांसभोजनकामः तःसन्त-तिकामस्य तद्ग्रीवादिकं छिन्वा भुङ्क्ते, उदरं च सन्तानार्थं स्थापयतीति यथा न संभवति तथा प्रकृते-ऽपि।''-भु० लीलिकन्याय० ए० ६०४। "न चार्थवेदासं युक्तं तस्वज्ञाने विवक्षिते।''कुक्कुटादेरेको देशः प्रस्ताय कल्पते पन्यते देशान्तरमित्यर्थवेदासम् '''ं-सृहद्दा० बा० टी० शश्राश्र २७६। लीकिकन्या० हि०। (६२) जेनादिना। (६३) स्तम्मादेः सस्वम्।

#"सर्वमालम्बने, न स्वरूपे आन्तम्" [प्र० वार्तिकाल० पृ० २८०] ईित किमेवम[न]र्थकं न स्यात् ? अपि च, स्वप्नेतरयोः ततः परमार्थसिद्धौ मम प्रमाणतदाभासप्रणयनं वैकत्रस्य (न विफलं), सौगतस्य पुनः सिकलं दर्शनं विज्ञप्तिमात्राऽसिद्धः इत्यहो तस्य परदूषणकौशलम् !

अपरेषां दर्शनम्—स्वप्तवद् अन्यदापि सत्येतरप्रविभागवियोग इति ; तेषामपि न विज्ञप्ति
भात्रं प्रसिध्यति, ज्ञप्तेरिव सकलविकल्पातीतस्यापि सिद्धः दर्शनान्तरानुषङ्गात् । किं तेन तादशा
सिद्धनेति चेत् ? किं ज्ञप्या ? न च अस्मिन्नेकान्ते न कस्यचित् सकलविकल्पातीतता क्षणिकैकान्तो वा सिध्यतीत्युक्तप्रायम् । भेदवद् अभेदस्यापि बहिरन्तद्रच प्रतीतेः कुण्डलादिपु सर्पवत् ।
न चेयं प्रतीतिः कल्पितरूपा ; 'सः' इति प्रती(अती)तोल्लेखः 'अयम्' इति वर्त्तमान इति
विकल्पयतोऽपि अनिवृत्तेः, अ[इवं] विकल्पयतोऽपि गोचुद्धिवत् । तथा विकल्पयतः सकलः

१० श्र्न्यतापि उक्ता । [न त ]देकान्ते परेण बाध इष्यते यतो निर्विषयत्वं स्यात् स्वप्नज्ञानेऽपि
तथानुवङ्गेन तदेकान्तहानेः । कुतं वद्यं प्रतीतिरिति चेत् ? भेदप्रतीतिवत् चक्षुरादेः इति । क्रमः
अपरापरतद्वयापाराद् अपरविशेषद्रच उपवर्णितः । केवलं पूर्वोत्तरपर्याय[२१६ख]स्मरणदर्शनाभ्यां 'स एवायम्' इति प्रत्यवमर्शोऽन्यो जन्यते, यतः अपरपरिणामेषु तिष्ठतः पूर्वपर्यायरिथता वयवसीयते । न च इन्द्रियज्ञानमेव सविषयम् ; सर्वस्य स्वप्रतिभासिना विषयेण सविषरेप यत्वात् । तदेकान्ते पुनः विशेषतः । एतेन कार्यकारणभावप्रतीतिरिप निरूपिता ; 'इदमस्माज्ञातम्' इति अविगानेन प्रतीतेः । तन्न सर्वज्ञानानाम् विशेषकस्पनः परस्य श्रेयसी ।

यत्पुनरेतत्—'यद् विशददर्शनमार्गावतारि न तत् परमार्थसत् यथा स्वप्नोपलब्धं मतङ्गजादिकम् , विशददर्शनमार्गावतारि च जाय्रद्दश्चित्तमार्गावतारित्वस्य अन्यस्य वा हेतोः व्याप्तिः
कृतः परमार्थसत्त्वाभावः प्राप्तः यतस्तेन विशददर्शनमार्गावतारित्वस्य अन्यस्य वा हेतोः व्याप्तिः
२० सिध्येत् ? अप्रतिपन्नेन सात्मकत्वेनेव प्राणादेः आत्मना इव संहृतत्वादेः (संहृतत्वादेः) कस्यधिद् व्याप्तयसिद्धेः । प्रतिपन्ने इति चेत् ; यदि विशददर्शनात् परमार्थसत् ; कथं हेतुः अव्यभिचारी, अनेन व्यभिचारात् ? अपरमार्थसन् (त) चेत् ; बहिरर्थवत् न तत्तिहिरिति स एव दोषः—
न तेन कस्यचिद् व्याप्तिः इति । एतेन अनुमानादिष तत्प्रतिपन्नता प्रत्युक्ता ; तत्रापि अपरनिदर्शनान्वेषणे अनवस्था । जायद्दृष्टस्तम्भादि निदर्शनमिति चेत् ; अन्योऽन्यसंश्रयः—सिद्धे हि स्वप्रदप् दृष्टमतङ्गजादेः परमार्थसत्त्वाभावे ततो जायद्दशोपलब्धस्तम्भादेश्च तत्सिद्धः, अतद्य तत्सिद्धः
इति । यदि पुनः प्रतिपाद्येन स्वप्रदृष्टस्य घटादेः परमार्थसत्त्वामावेऽपि उपगमात् [२१७क]
तेन हेतोः व्याप्तिसिद्धेः, न हेतोः निरन्वयदोषः, दृष्टान्तस्य वा साध्यविकलता सन्दिग्धधर्मता
वा ; तथा सति सांख्योऽपि 'अचेतनाः सुखादयः अनित्योत्पत्तिमत्त्वात् घटादिवत्' इति वदन्
किमिति ध में की र्ति ना स्व (स्वयं ) प्रहणं व्याचक्षाणेन अकारणमेव निरस्तः ? प्रतिपाद्येन सौगतेन
३० लोकेन वा तत्र [अ]नित्योत्पत्तिमत्त्वादेः अङ्गीकरणात् । प्रतिपाद्यवशेन च दृष्टान्ते साध्यसिद्धिः

<sup>(</sup>१) द्रष्टन्यस्-पृ० ६४ टि० ५। (२) सांशम् न निरंशम् । (३) अभेदप्रतीतिः । (४) चछुरादि-न्यापारात् । (५) परार्थाञ्चछुराद्यः संवातस्वात् शयनासनाद्यक्रवत् इत्यादेः । (६) दृष्टान्तं प्रतिपन्नम् । (७)सिध्येत् । (७) पक्षलक्षणे उपात्तं स्वयं शब्दं । (८) द्रष्टन्यस्-प्र० वा० ४।३०\*\*'। (९) घटादौ ।

न पुनः साध्यधर्मिणि हेतोः इति कोऽयं नियोगः ? यदि वा प्रतिपाद्येच्छामात्रसिद्धं साध्यमादाय हृष्टान्ते तेन हेतोः व्याप्तिरिष्यते : तर्हि अस्बेच्छा (अन्येच्छा)मात्रसिद्धमादाय सा किन्नेष्यते ? अप्रमाणभतयोः स्वपरेच्छयोरविशेषात् । तथाभ्यपगमे को दोष इति चेत् ; न करिचत् ; केवलं साध्यवत् साधनस्यापि स्वेच्छाकल्पितस्य अभिमतसाध्येन व्याप्तिभावात् अ''स्वदृष्टार्थ-प्रकाशकं परार्थमनुमानम्" <sup>अ</sup>इत्यत्र अर्थप्रहणमनर्थकम् । तन्न स्वपरेच्छामात्रसिद्धेन साध्येन ५ हेतोर्ट्याप्रिसिद्धिरिति कथन्न निरन्वयादिदोष इति चेत् ? अत एव, पक्षीकृतेऽपि तद्भावसिद्धेः हेतोः आनर्थक्यम् । न च प्रतीतस्य अनर्थकविकल्पितनिरासः अतिप्रसङ्घात । विकल्पस्यास्य तदतद्विषयत्वे तदयोगात् सकलग्रन्यतानुकूलत्वाच्च । [२१७ ख] अथ जाम्रह्मत्ययो वाधक इब्यते. यतस्त्रस्मिन् सति परमार्थसन्न भवति स्वप्नघटादिकम्, अपि तु तथा असद्पि सत्त्वेन मिथ्या वितर्कितमिति व्यवहारप्रवृत्तेरिति चेत् : न : परेण तस्य तद्वाधकत्वाऽनम्युपगमात् । १० अभ्यपगर्मेऽपि जावस्तन्भादौ <sup>६</sup>तद्भावान्त परमार्थसत्त्वाभावः स्यात् । भवतु वा कथञ्चित् तरे (तत्र) तदभावो नैतावता सर्वत्र तत्सिद्धिः, विपक्षे सद्भावबाधकप्रमाणाभावे सन्दिग्धविपक्ष-ब्यावत्तिकत्वेन अनैकान्तिकत्वात् । नहि परमार्थसदुदर्शनमार्गावतारित्वं केन विज्ञानं तिस्चिदु (केनचिज्ज्ञातं कुतिरचिद्) बाध्यमानं दृष्टं सर्वज्ञे वक्तृत्वादिवत्; तथा सतः कस्यचि[त्तर्]-दर्शनात । तथापि तत्र तदभावसाधने न वक्तृत्वादीनां (नाम)गमकत्वमिति मीमांसकं प्रति १५ विदेशो निर्निबन्धनः । दर्शने वा हेतोव्येभिचारः कथं परिहतः स्यात् ? सतपव न (नच) विरो-धोऽपि साक्षात तम्र तद्भावं बाधते. अस्ट्रेन हेतोः विरोधद्रयासिद्धेः ।

नतु परमार्थसत्त्वविरोधी तदभावः, तेन व्याप्तो हेतुः, अतः परम्परापाया (परम्परया) विरोध इति चेत् ; यदि कचित् तयोः सहभावदर्शनात् तेन तद्व्याप्तिः, कार्यत्वस्य बुद्धिमत्कार- णत्वेन व्याप्तिः, कचित् सहभावदर्शनस्य अत्रापि भावात् । 'विपक्षे वाधकम् अन्यत्रापि २० दुर्लभम्। भवतु वा विपक्षात् कथव्विचदस्य व्यावृत्तिः, तथापि विशददर्शनगम्यत्वेऽपि परमार्थसत्त्वे हेतोः व्यभिचारापरिहारः । ततो यत्किव्चित्तत् ।

ननु न बौद्धेन कचित् किश्चित् साध्यते निषिध्यते वा तत्कुतः", केवछं यो व्यवहारी प्रतिभासादिना जाग्रत्स्तम्भादीनां [२१८क] परमार्थ[स्वं] साध्यति शतेन (स तेन) स्वप्नादौ तद्व्यभिचारेण तद्भ्युपगतेन निरान्त (राकि) यते, तेन तत्र परमार्थसत्त्वाभावाभ्युपगमात् इत्येके। २५ तत्र कि पुरुषाभ्युपगमादप्रमाणकात् साधनं व्यभिचारि भवति ? तथा चेत्; सत्त्वादि सर्वम-नैकान्तिकं तद्वत् स्यात्, प्रतिपाद्येन अनित्यघटादिवत् नित्ये गगनादौ अतदङ्गीकरणात्। यदि च प्रतिभासादिः अनैकान्तिकः ततः किं बहिरर्थपरमार्थसिद्धिः ? [न हि] सन्दिग्धव्यभिचारिणः

<sup>(</sup>१) न स्वेष्का अस्वेष्का, अन्येष्का इत्ययंः । (२) विशेषाभावात् । (३) ''तत्र परार्थानुमानं स्वदद्यार्थप्रकाशनमित्याचार्यायकक्षणम् ।''-प्र० वा० मनो० ४।१ । ''तत्र परार्थानुमानं तु स्वदद्यर्थ-प्रकाशनम्''-प्र० वार्तिकाल० प्र० ४६७ ।(४) प्रतिभासाद्वेतवादिना । (५) नाप्रत्यत्ययस्य । (६) नाधका-भावात् ।(७) अदर्शनमात्रेण । (८) स्यात् । (९) घटादौ । (१०) यथा कार्यत्वहेतोः विषक्षे वाधकं दुर्लभम् तथा अन्यत्रापि विशददर्शनगम्यत्वेऽपि हेतौ दुर्लभम् । (११) एते दोषाः । (१२) सत्त्वस्थीकारात् ।

साधनात साध्यसिद्धिरसिन्दिग्धा उपजायते अतिप्रसङ्गात् । सिन्दिग्धेऽर्थे सित को दोषः १ किं तेन व्यवहारानुपयोगिना समाश्रितेन इति १ किं पुनस्तत्त्वम् , यत् तत्परिहारेण समाश्रयणीयं स्यात् १ स्वसंवेदनमात्रमिति चेत् ; ननु च प्रतिभासादिना तदिप सिध्यति, स च अभ्युपगमेन व्यभिचारीकृत इति न किञ्चिदेतत् । अथात्र विशेषोऽभ्युपगम्यते परेण ; अन्यत्रापि सोऽभ्युप५ गम्यते इति । न च अन्यस्य व्यभिचारे अन्यस्य व्यभिचारः अतिप्रसङ्गात् । तदुक्तम्--

# **\*''इन्द्रजालादिषु आन्तिमीरयन्ति न चापरम्**।

अपि चाण्डालगोपालबाललोलिवलोचनाः ॥" [न्यायिव व दलोव ५१] इति ।
नन्वेवं बहिर्श्वसाधनं प्रकृति (तं) चेत् ; उच्यते—यथा बहिर्श्वमहणानुबन्धमजहत एय
ज्ञानस्य स्वप्रहणव्यापारः, स्वप्रहणानुबन्धं चाऽजहतो देशिमन्नार्थमहणव्यापारः, तथा कारण१० म्रहणानुबन्धमजहत एव कालिमन्तकार्यमहणसिद्धेः कार्यकारणभावः पारमार्थिकः सिध्यति,
शैतिसद्धेदच यथा कचिद् धूमदर्शनाव्यनेः सिद्धिः तथा कचिद् वागुपलम्भात् चैतन्यसिद्धिः
इति [२१८ ख] यदुक्तम्—\*"वाग्बद्ध्योः प्रमाणाभावेन कार्यकारणभावाऽसिद्धेनं वाचो बुद्ध्यनुमानम्" इति ; तन्निरस्तम्।

तस्वे (नन्वे)कदा बुद्धेर्वाचो दर्शनेऽपि न सर्वत्र सर्वदा तत एव, साल्कात् साल्कस्य १५ दर्शनेऽपि पुनः गोमयादिष तद्दर्शनेन व्यभिचाराशङ्काऽनिष्टन्तेः तत्रापि, तं (तत्) कथं वाचो बुद्ध्यनुमानम् इत्येके; ते चार्वाकादिप पापीयांसः ; स्वयमेव 'यादशाद् यादशमुपलव्यम् , अन्यदापि तादशादेव तादशभावम्' अभ्युपगम्य पुनः अन्य[थाभि]धानात् । कथं चैवं वादिनां सर्वे झानं स्वाप्राहिमा (स्वप्राहि न) पुनः परप्राह्यताँ इति सिध्यति यतो मीमांसकादिनिवृत्तिः स्यात् । निह प्रत्यक्षमियतो व्यापाराम् कर्तुं समर्थम्, अविषये स्वयमवृत्तेः, एक याक्य (एकं च तद) द्वैतनिषेधात् । अथ यत् स्वप्राहि न भवति तज् झानमेव न भवति । कुत एतत् ? स्वप्रहणात् तस्वक्षणान्सराभावात् इति । तदिप कुतः ? तथादर्शनात् । नन्वेकत्र तथा-दर्शने सर्वत्र तथामावः कथंभूतस्य वृक्षस्य (कथमभूत् ? प्रत्यक्षस्य) स्वभावस्य एकदा दर्शनेऽपि स्वभावातिकमाऽनिवृत्तेः । एवं सत्यिप झानं स्वस्वभावं कदाचनापि न जहाति, कार्यं तु कारणं जहाति इति प्रचण्डनृपतिचेष्टितम् ! ततः साधूक्तम् – जीवानाम् इत्यत्र न कार्रचद् विप्रतिन् २५ पत्तुमहति' इति ।

'पुण्यवापवन्ध' इत्यत्रापि न किश्विद् विश्वतिपत्तुमहिति । तद्यथा, तेषां यथावस्थितस्वपर-प्रकाशनस्वभावत्वेना प्रकृत्याशुभामुरीणम् आमंतुके (त्वेन प्रकृत्या भास्वराणाम् आगन्तुकं) मिथ्याज्ञानं विषादिभ्यः समुपळभ्य आगन्तुकं सुखादिकमपि तथाविधकारणप्रभवम् इत्यतु [मातु]मर्हेन्तु परीक्षकाः [२१९क] इतरथा धूमादेः अग्न्यादि कथमनुमीयते १ एतावांस्तु विशेषः— ३० यतो मिथ्याज्ञानादिकं विवादास्पदीभूतं भवति तत् 'पापम्' इत्याख्यायते, यतः सुखादिकं तत्

<sup>(</sup>१) कार्यकारणभावसिद्धेश्च । (२) बुद्धि । (३) व्यभिचारशङ्काप्रदर्शनात् । (४) ज्ञानं परेण ग्राह्य-मिति । (५) कथं चैवं वादिनां सर्वं ज्ञानम् एकं च सिध्यति तदद्वैतनिषेधात् इति सम्बन्धः । (६) स्वभा-वातिक्रमस्य भाशङ्का स्यादिति भावः ।

'पुण्यम्' इति । तथा च प्रयोगः तेषाम्-आगन्तुकविवादगोचरापन्नं सुखादिकं तत्संयुक्तविषा-दिकारणसमानकारणप्रभवम् आगन्तुके सति तत्परिणामत्वात् प्रसिद्धमिध्याञ्चानवत् ।

इदमपि तु सुभाषितम्-'पुण्यपापबन्धो जीवानाम् इत्यत्र न कश्चिद् विप्रतिपत्तुमहिति' इति । तथेव 'तेषां तद्धेन्धः मनोवाकायकम भिः आस्रवैः शुभाशुभैः इत्यत्र न कश्चिद्
विप्रतिपत्तुमहिति' इति । तथाहि—विषादौ स्वपरात्मनोः अहिते हितबुद्धिः मिण्याज्ञानतः, तत- ५
सतत्र अविरतिः अत (अविरत) छश्चणा, ततोऽपि प्रमाणे (मादो) हितेतरिवषयं मनसोऽप्रणिधानम् ,
तस्माच्च छोभः तदादातुं मनोवाकायव्यापारः, ततस्तदानम् (तदादानम्) आत्मनस्तेनं संयोगः,
तेन पुनः अपरं मिण्याज्ञानम्, एवं परत्रापि वक्तव्यम् । तथा तत्रैव मिण्याज्ञानात् कोधादयः
तद्ध्यापारः तदुपादानं मिण्यात्म (ध्यामा)नादिकमिति व्याख्यातव्यम् । तद्द् विशिष्टौषधादौ
सम्यक्तानादेः तदुपादाने सुखादिकं व्याख्यातव्यम् । तदेवं सिद्धायां व्याप्तौ पुण्यपापवन्धोऽद्ध- १०
मितोऽतो भवित इत्यनुमीयते, आज्ञादि (अज्ञानादि) मिण्याज्ञानादिकं च [त]त्कारणमित्यपि ।
न च कारणात् कार्यानुमानमयुक्तम् , अन्यथा द्वयानुपलिधः असद्वयवहारसाधनम् अनिक्षितमेव स्यात् , तस्याः तंत्कारणत्वोपगमात् । योग्यतानुमानेऽपि प्रतिवन्धवैकल्यसंभवाशङ्कयः
कथं निःशङ्कं तदनुमानं तन्दुलदेः ओदनाद्यनुमानवत् । अत्र कारण[२१९ख]विशेषकल्पनायाम् अन्यत् समानम् । तदुक्तम् —

\* "एषोऽहं मम कर्म शर्म हरते तद्धन्थनान्यास्रवैः, ते क्रोधादिवशाः प्रमादजनिताः क्रोधादयः सो(तेऽ)व्रतात् । मिथ्याज्ञानकृतात्ततोऽस्मि सततं सम्यक् (क्त्ववान् ) सवतो दक्षः श्लीणकषाययोगतपसां कर्त्तेति मुक्तो यतिः॥"

[यश० उ०प्र० २४६] इति । 🗝

तनुक्तोवादिभ्य ( तत्र कोधादिभ्य ) एव हीनसंस्थानसंक्रान्तित्वं तेभ्योऽन्यदृहष्टं तत्का-रणं जायते अत(तथा)दर्शनात् इति । तदुक्तम्—

\*''दुःखे विपर्यासमितः तृष्णा च बन्धकारणम् । प्राणिनो यस्य तेन स्तःन स जन्माधिगच्छिति ॥'' [प्र०वा०१।८३] इति । चैत्र (१) पुनर्वन्ध इत्यादि ।

[ पुनः फलविकल्पः स्यात् सुखदुःखादिलक्षणः । यथास्वं कालादिसामग्रीसन्निधौ बन्धसन्ततौ ॥१०॥ कर्न्स्विकत्रकरम्यः ।

मूपिकालर्कविषविकारवत् । ]

पुनः तेषां पुण्यपापवन्धात् पश्चात् कालान्तर इत्यर्थः । फलविकल्पः तद्वच्य कार्यभेदः

રપ

<sup>(</sup>१) अचेतनकर्मबन्धः। (२) कर्मणा। (३) अनुमीयते इति सम्बन्धः। (४) असद्व्यवहारकारण। (५) "अस्यारमास्तमितादिबन्धनगतः तद्वन्धनान्यास्तवेः। ते क्रोधादिकृताः प्रमादनिताः क्रोधादयस्तेऽ-वतात्॥ मिथ्यास्त्रोपचितात् स एव समलः कालादिलञ्जौ कचित्। सम्यवस्यवतदक्षताकलुवतायोगैः क्रमानमुच्यते॥"-आस्मानु० इलो० २४१।

स्याद् भवेत् । किं छक्षणः १ इत्याह्—सुख इत्यादि । तत्र आदिशब्देन इष्टानिष्टशरीरादि-परिश्रहः । कस्मिन् सित स्यात् १ इत्याह्— बन्धसिहितौ (सन्ततौ) इति । जीवकर्मणोः संयोगिविशेषः न समवायः चेतने समवायिवरोधात् बन्धः तस्य सन्तितः आफछावाप्तेः सन्तानेन समवस्थानम् । एतदुक्तं भवति—यदि क्रोधादिभ्यः आत्मसम्बन्धसन्तत्या प्राप्तफछकालं ५ किञ्चित्र स्यात् कुतो जन्मान्तरे फछविकल्पः १ क्रोधादेश्च जन्मकाल एव विलयात् । न ततः क्षणिकैकान्ते सन्तानिषेधात् सै युक्तः ।

एतेन %"इवेतं छागमालभेत स्वर्गकामः" इति वचनात् [न] मनोवाकायकर्मभ्यः फलविकरुपः इति निरस्तम् ; द्रैव्यादीनाम् ईष्टिकालादावेव विनाशात् । तत्प्रवाहं (ह) स्थितौ वरं तेभ्यः समुत्पन्नकर्मणां तैत्स्थितरस्तु विरोधाऽभावात् , न द्रव्यादीनां विपर्ययात् , ऐहिकफल् रै॰ कालेऽपि [२२०क] तत्सन्ततेरप्रतिपत्तेरिति । तस्यां सत्याम् कथं कुतः स स्यात् १ इत्यन्नाह— मधास्त्रम् इत्यादि । यस्य कर्मणो स (य) उदयः फलोपजन[न]सामर्थ्यपरिपाकः यथाकालम् , उदीरणम् अपकपरिपाचनं तस्य अनतिक्रमेण सधास्त्रम् इति । तयोर्थ्वसा सामर्थ्यात् स्वस्यात् (तपसः सामर्थ्यात् तत्स्यात् ।) अत्रायमभिप्राथः—यदि स्वेन स्वभावेन प्रथममुत्पन्नं शुभमशुमं वा कर्म तेनैव कालान्तरे स्थितमपि फलं जनयेत् , तदुत्पत्तिसमय एव तैत्स्यात् । नहि कारणावैकल्ये १५ फलवैकल्यम् , अतत्कार्यत्वप्रसङ्गात् ।

स्यान्मतम्-इत्थंभूत एव असौ स्वभावः यत् काळान्तरे कार्यम् । दृश्यते हि मन्त्रसन्त्रा-दीनां स्वदेशे समर्थानां देशान्तरे कार्यकरणिमितिः, तन्न युक्तम् ः तत्कार्याणां काळान्तरेऽपि सह-भावप्रसङ्गात् । तथा च अस्य उत्पद्यते इदं कर्म इति योगिनोऽपि न बुद्धिः। नचर्परस्य अकारणं विषयः अभिवत् अर्थसहकारि प्रमाणम्'' इति वचनात् । 'योगिनः अकारणमपि विषयः' २० इत्यपि वार्त्तम् ः अन्यस्यापि तथासंभावनाप्रसङ्गात् अभियस्य यावती मात्रा'' [प्र० वार्तिकाळ० पृ० २२३] इतु (इति) न्यायात् ।

नतु ईश्वरज्ञानं नित्यमि अर्थवाह्कम्, तथा नित्यमस्तु, अन्यथा अनीश्वरयोगिनो ज्ञानं क[थ]मर्थवाहकम् १ तत्कार्यत्वात् ; कथमेकस्माद् एकस्वभावात् कमेणः अन्यतो वा क्रमभावि कार्यद्वयम् १ तथा स्वभावादिति चेत् ; स स्वभावः कारणस्य, कार्यस्य वा भवेत् १ न तावत् २५ कारणस्य; एकस्वभावत्वात् । निह् य एव पूर्वकार्ये स एव अन्यत्र तद्वयापारो युक्तः, कार्य-काल्मेदाऽभावप्रसङ्गात् । नापि कार्यस्य; उत्पन्न-अनुत्पन्नविकल्पद्वये तद्योगात् । नाऽनुत्प-न्नस्य; खरविषाणवत् । नाष्युत्पन्नस्य; अन्योऽन्यसंश्रयात्— उत्पन्नस्य [२२०स्व] तत्स्वभावता, तस्यां च तथोत्पत्तिः इति ।

ननु यथा एकस्माद् एकस्वभावाश युगपद् देशभिन्नं कार्यं तथा क्रमेण कालभिन्नमिति ३० चेत् ; भवतु सौगतस्य न जैनस्य, तस्य सर्वदा कारणस्वभावभेदादेव कार्यभेदभावात् ।

<sup>(</sup>१) एकक्षेत्रावगाष्ट्रे सत्यन्योऽन्यानुप्रवेदालक्षणः। (२) फलविकल्पः। (३) द्रव्यगुणक्रियादीनाम्। (४) यज्ञकाल एव । (५) द्रव्यादिभ्यः। (६) भवाहस्थितिः। (७) फलम्। (८) नैयायिकादेः। (९) "न ह्यकारणं प्रतीतिविषयः''-हेनुवि० टी० पृ० ८०।

अत्रापरः प्राह्-यथा एकस्वभावेन कारणम् आत्मिन नानासामर्थ्यं विमर्त्ति, तथा तेनैव नानाकार्यं कुर्यादिति, इतरथा अनवस्था इति: तन्न: जैनस्य सैमयाऽपरिज्ञानात्। न खलु जैनस्य 'किञ्चित केनचित स्वभावेन तत्सामध्यं विभक्तिं' इति मतम् , अपि तु स्वकारणात् तदात्मकमु-त्पद्यते संशयेतरस्वभावज्ञानैवदिति ।

कर्मफलप्रकारः

तदेतेन यदुक्तं केनचित्-\*''रूपादिवद् धर्माऽधर्मसंस्काराणाम् आधारच्यापकत्वम्'' ५ इतिः तन्निरस्तमः सर्वत्र सर्वदा तत्कार्योदयप्रसङ्गात् , मोश्लाभावप्रसङ्गात् धर्माद्यभाव-रूपत्वात्तस्य । तत्र तद्भावे नाधारव्यापकत्वं तेषाम् : मोक्षे तद्रहितस्य आत्मनो भावात् । कथं वा तर्त्रं तँदभावोऽवसीयते १ तत्कार्यशारीराद्यभावात् ; कि पुनः 'कार्याऽभावात् कारणाभावगतिः' इत्येकान्तः ? तथा चेतु : कथं सर्वत्र धर्मादिगतिः यतः सर्वगतात्मच्यापकत्वं सर्वत्र तत्कार्या-भावात् । अदुर्शनात् र्सत्कार्याभावात् तत्र तत्कार्याभावो न धर्मोद्यभावात् इति नोत्तरमः १० मोक्षेऽपि तथा प्रसङ्गात ।

किं च, आत्ममनःसंयोगः स्वाधाराव्यापकोऽपि चेत् सर्वत्र सर्वदा आत्मनि धर्मादिकं जनयति; धर्मादिः तथा स्वाधाराऽव्यापकोऽपि सर्वत्र कार्यं करोति इति किं तैद्व-यापकत्वकरुपनया ? इति यत्किञ्चिदेतत् ।

नतु न सर्वत्र सर्वं तत्कार्यं कालादिसामगीवैकल्यात् [२२१क] तद्भावे तु भवत्येवेति १५ चेत : अत्राह-कालादि इत्यादि । काल आदिर्येषां ते देशद्रव्यविशेषादीनां ते तथोक्ताः तेषां सामग्री तः तिं<sup>3</sup>े एव विशिष्टपरिणामोपेता<sup>33</sup>न पुनः तेभ्योऽन्येव<sup>3</sup>, तस्या एव कार्योदयः (य) प्रसङ्गात् । भिन्नायाञ्च<sup>क भ</sup>तत्सम्बन्धाऽयोगात समवायनिषेधात् । <sup>श्</sup>रंपकार्योपकारकभावकल्पने साम-त्रीवत् ते <sup>है</sup> एव कार्यमुपकुर्वन्तु । पुनर्रापे तदन्तरकल्पने अनवस्था स्थात् । **तस्याः सन्निधौ** सन्नि-धाने अङ्गीकियमाणे उद्य-उद्दीरणवशात् फलविकल्पः स्यातः। कर्मणां तत्कृतोपकाराभावे २० तत्सन्निधानवैयर्ध्यमिति मन्यते । यदि वा, तत्सन्निधौ फलविकरपः स्यात् , तस्मिन् सत्येव भावात् , कर्मसु तेषु सत्स्विप पूर्वमभावात् इति व्याख्येयम् । 'पुनः बन्धसन्तती फल-विकल्पः स्यातं इत्यनेन दृश्यादेव सेवादेः तद्विकल्पन (ल्पं) निराकरोति 'समानसेवादीना-मपि<sup>1</sup>° कस्यचिद् अचिराद् अपरस्य चिरात् फलम् अन्यस्य चिरादपि फलं न' इति फलविकरूपस्य दर्शनात् । न च समाने कारणे फलवैचित्र्यम् : अतत्फलत्वप्रसङ्गात् । नहि शुक्रपद्माबीजेभ्यः २५ शुक्षाऽशुक्षपद्मसंभवः ।

एतेन दृदयभूतिवशेषात् वैर्तसंभवोऽपास्तः; परिस्नाव्यस्फटिकभाजने व्यवस्थापिताद्पि जळात् नानाजन्तुजन्मोपलम्भात् । तत्र सूक्ष्माट दयभूतिविशेषकरूपनं कर्मवादान्न विशेष्येत ।

<sup>(</sup>१) शास्त्र । (२) यथा संशयज्ञानं स्थाण्यादावर्धे संशयरूपमपि स्वरूपे असंशयात्मकं भवति तथा। (३) मोश्रस्य। (४) धर्मादीनाम्। (५) धर्मादिश्चन्यस्य आत्मनः सद्भावात्। (६) मोश्ले। (७) धर्मादीनामभावः। (८) कार्याणि सन्त्यपि न इत्यन्ते। (९) आरमच्यापकत्व। (१०) कालादयः। (११) सामग्री । (१२) भिन्नेव । (१३) सामग्र्याः । (१४) कालादिकारण । (१५) सामग्री-कारणयोः । (१६) कालादयः । (१७) पुरुषाणाम् । (१८) फलविकस्पः ।

ę٥

तिद्वशेषो कदाचित् कचिदेव भवनात्मनः कारणिनयमं सूचयति । आकिस्मकत्वे मिथ्याज्ञानादि-भेदोऽपि मिथ्याज्ञानादिनिमित्तास्रवपूर्वको न स्यात् । ततः स्थितं पूर्वबन्ध (पुनर्बन्ध) इत्यादि ।

दृष्टान्तमाह—[२२१ख] मृषिक इत्यादि । मृषिकाऽलक्ष्मशब्दयोः कृतद्वनद्वयोः विष-५ शब्देन षष्टीसमासः तस्य पुनः विकारशब्देन । यदि वा, मृषिकालकविषाणां कृतद्वन्द्वानां विकारशब्देन तैत्समासोऽभिधेयः, तद्विकारेण तुल्यं वर्तते इति तद्वत् इति ।

'सुखदु:खादिलक्षणः' इत्यत्र आक्सिब्देन विवक्षितं मिध्यादर्शनज्ञानफलं निरूपि-(पयि)तुं कारिकासुपन्यस्यति उदयोदीरण इत्यादिना ।

# [ उदयोदीरणसङ्गावे दृष्टिप्रतिबन्धकर्मणाम् । मिथ्यादृष्टिधियौ कर्मप्रकृतीनां क्षयोपद्मात् ॥११॥

जीवादितत्त्वार्थाश्रद्धानं मिथ्यादर्शनम् । जीवे तावन्नास्तिक्यम् अन्यत्र जीवा-भिमानञ्च, मिथ्यादृष्टेः द्वैविध्यानतिक्रमात् विश्रतिपत्तिरप्रतिपत्तिर्वेति । मिथ्यादृष्टेः क्षायोपग्नमिकभावस्यापि तद्वातिकर्मणाग्रदयोदीरणवद्यात् मत्यज्ञानादिपरिणतिः।]

नत च आदिशब्देन उपदर्शितोपदर्शनार्थं पुनः कारिका उच्यमाना पुनरुक्ततामावहेत्, १५ अतिप्रसङ्गद्रच इष्टानिष्टशरीरादिफलोपदर्शनार्थयोरपि तथावचनप्राप्तेः इति चेत् ; नः अन्यथा तदपन्यासात् । तथाहि-'मिथ्याज्ञानादेः अविरतिः, ततः प्रमादः, अस्मात् क्रोधादयः, तेभ्यः आस्रवः, [ततः] कर्मबन्धः, पुनः बन्धसन्ततौ फळविकल्पः स्यात्' इति सूरे: अभिप्रायः, \*'एबोऽहं मम कर्म झर्म हरते'' [यश० उ० ए० २४६] इत्यादि वचनात्। तत्र प्रथमं मिध्यात्वादिकं यदि अकारणमन्यकारणं वा सर्वं तथैव स्यादिति; अत्राह-उदयोदीरण इत्यादि। २० अत्रायमभिप्रायः-तद्पि मिध्या[त्वा]दिकम् अन्यस्मात् कर्भोदयोदीरणवशाद् अनादित्वात् तत्प्रबन्धस्ये बीजाङ्कुरप्रबन्धवत् इति । यद्वा, तत्र आदिशब्देन इष्टस्थानसंक्रमणादिपरिग्रहः, न मिथ्यादर्शनादेः तत्र विवादस्य अ''मिथ्याज्ञानं विसंवादादप्रमाणम्'' [सिद्धिवि० ४।२] इत्यादिना निराकृतत्वात् । तदेव अत्र पुनरपि दृष्टान्तार्थमुपद्शीयतुम् 'उद्योदीरण' इत्यादि-कां कारिकामाह । इदमत्र तात्पर्यम्-यथा मृषिकालकेविषादि स्वकालादिसामग्री सत्तवा [सस्वे २५ फलवत् तथा ] उदयोदीरणवशात् [२२२क] मिध्यात्वं किश्चिद् उपलभ्य आगन्तुकम् अक्षणिक-त्वादिमिध्यात्वं तादृशादेव कारणादिष्यते तथा आगन्तुकसुखादिविकल्पोऽपि इति । उदये उदीरणे च सति । केषाम् ? इत्याह्-दृष्टि इत्यादि । तद्वरुवि (तत्त्वरुवि)ज्ञानप्रतिबन्ध-कर्मणाम् । कि स्यात् ? इत्याह-मिध्यादृष्टिधियौ मिध्यारुचि-मिध्याज्ञाने 'स्याताम्' इति शेषः। [किं] सर्वदा इति चेत् ; अत्राह-कर्म इत्यादि । यदा काश्चित् कर्मप्रकृतयः क्षयोपश-३० मवत्यो भवन्ति तदा आत्मनो विषयप्रहणाभिमुख्यम् , अन्यथा मत्तमूर्च्छितवत् तँदयोगात् , तदापि कासाख्रिद् उदयादिभावे मिध्यारुच्यादिकमिति, यथा विषाशुपयोगे मूर्च्छितस्य।

<sup>(</sup>१) षष्टीसमासः । (२) कर्मोदय-मिथ्यात्वादिसन्तानस्य । (३) ज्ञानोद्भवायोगात् ।

अकासाविद् द्विष्टकळानां (कासाख्चिद् विषकस्पानां) कुतित्रचत् क्षयोपश्चमे कासाञ्चिच्च उदयो-दीरणे प्राथमिकप्रत्रोधे स विश्वम इति मन्यते ।

'जीवादि' इत्यादिना कारिकां विष्ठण्वन् प्रथमं निर्दिष्टां मिध्यादिष्टं विष्ठणोति—मिध्या-दर्शनम् । किम् १ इत्याह—जीवादि इत्यादि । आदिशब्देन अजीवादिपरिप्रहः, स एव तत्त्वार्थः प्रमाणोपपन्नत्वात् तत्र अश्रद्धानम् अरुचिः । तदेव दर्शयत्राह—जीव इत्यादि । तावत् ५ शब्दः क्रमवाची जीवे आत्मिन नास्तिक्यं नास्तिकस्य भावो 'मिध्यादर्शनम्' इति सम्बन्धः । तत्रैव अपरं दर्शयति अन्यत्र चेतनापरिणामग्रन्ये स्वयं कित्पते धर्मिणि सर्वगतत्वादिधर्मोपरक्ते जीवाभिमानश्च 'मिध्यादर्शनम्' इत्यनुवर्वते, अतिसमन् तद्भिमानस्य तद्कपत्वात् । किं पुनः द्विविधमेव तत् अपदर्श्वते १ इत्याह—मिध्याद्वर्धेः इत्यादि । मिथ्या दृष्टिः क्वियस्य तस्य द्वथ्या (द्वैविध्या) नितक्रमात् । कृतः १ इत्याह—[२२२ख] विप्रतिपत्तिः इत्यादि । तस्य जीवे विकद्धा १० विपरीता वा प्रतिपत्तिः विप्रतिपत्तिः अप्रतिपत्तिः प्रतिपत्त्यभावो यतः वा शब्दो विकल्पार्थः इति शब्दः मिध्याक्विसमाप्तर्थः ।

नमु 'किं जीवोऽस्तु (स्ति)न [वा]' इति, तथा 'चेतनपरिणामस्वभावः अन्यो वा' इति संशय-पक्षोऽपि हृतीयोऽस्ति सँ कस्मान्नेहोच्यते इति चेत् ? नः तस्य अप्रतिपत्तिशब्देन उक्तत्वात् , तथा वा (च) प्रतिपत्त्यभावरूपत्वात् संशयस्य इति। कथंभूतस्य मिथ्याहृष्टेस्तद्भवः ? इत्याह् १५ क्षायोपश्चिकभावस्यापि कर्मणां यः क्षयश्च उपशमश्च क्षयोपशमः तत्र भवो भावो यस्य तस्यापि मिथ्याहृष्टेः । तद्पिशब्दः तस्यैव इत्यवधारणे, वच्छता (मिथ्यात्व) रहितस्य तदभावात् । संभावनायां वा । कुतस्तत्तस्येति चेत् ? अत्राह्—तद्भाति इत्यादि । तच्छव्देन जीवः परामु- र्यते, तस्य जीवस्य घातिकर्माणि यानि तत् कर्मसामान्यवचनेऽपि दर्शनोपघातद्वारेण तदु- पघातकानि प्रक्रमाद् गृह्यन्ते, तेषाम् उद्योदिरणवशात् इति । न केवलं मिथ्यादर्शनमेव तस्य २० अतो भवति अपि तु मिथ्याज्ञानमपि इति दर्शयन्नाह—मत्य इत्यादि । मत्यज्ञानम् मिथ्याऽवम्- हादिज्ञानम् आदिर्यस्य श्रुताऽज्ञानादेः स तथोक्तः स एव परिणितिः । च शब्देत्व (शब्दोऽत्र) दृष्टवः । ततोऽयमर्थः—तत्परिणितद्य क्षायोपशमिकभावस्यापि तद्घातिकर्मोदयोदीरणवशादिति ।

ननु च जीववदन्यत्रापि नास्तिक्यसंभवे 'जीवे तावत्' इति क्रमवाची शब्दः प्रयु-ज्यते । न चान्यत्र तैदिति चेत् ; अत्राह—तम्त्र इत्यादि ।

# [ तन्नेति द्वेधा नास्तिक्यं प्रज्ञासत् प्रज्ञप्तिसत् । तथादृष्टमदृष्टं वा तत्त्वमित्यात्मविद्विषाम् ॥१२॥

कुम्भस्तम्भादि दृष्टं प्रज्ञप्तिसत् संस्थानादेः स्वलक्षणेष्वभावात् । वृत्ति विकल्पा-नवस्थादोषानुवृत्तेः । स्थूलस्याभावात् , परिमण्डलादेरप्रतिभासनात् , तद्व्यतिरेकिणोऽ-सम्भवात् । विज्ञप्तिमात्रं परमार्थसत् ; यथादर्शनं प्रज्ञप्तिसत्त्वात् श्रान्तस्यापि नानैकत्व- ३०

રપ

<sup>(</sup>१) नैयायिकादिना। (२) मिध्यात्वात्। (३) मिध्यात्वम्। (४) संशयः । (५) संशयस्य । (६) नास्तिक्यम्।

संभवात् ग्राह्य [ग्राहकसंवित्ति] भेदावभासनात् संभावितेकरूपस्य स्वतोऽसिद्धेः परतक्ष्य स्वभावनैरात्म्यं सर्वभावानां प्रमाणाभावे न प्रतिपत्तुमहिति शून्यवादी, भावे च । तद्यमान्यानां मिथ्याभिनिवेशेन अनर्थगतें प्रवेक्ष्यमानोऽपि न चेत्रयते । प्रमाणाभावेन प्रत्यक्षमेकं नापरं प्रमेयतन्त्वं वेति न तथा प्रतिपत्तुमहिति । प्रमाणान्तरप्रतिपेधे प्रत्यक्षलक्षणानुपपत्तेः ' किं केन विद्ध्यात् प्रतिपेधयेद्वा यतः चातुर्भीतिकमेव जगत् स्यात् । यदि नाम स्वसंवेदना-पेक्षया बहिरन्तकचोयप्छतमिति सक्तमेवैतत् , निराकृतपरदर्शनगमनात् । विश्वमैकान्तमुपेत्य स्वसंवेदनेऽपि अपलापोपलब्धेः अन्यथा विप्रतिषेधात् चतुर्भू तव्यवस्थामपि लक्षणभेदात् कथियतुर्महिति । न च चतुर्भू तव्यवस्थाकथनं युक्तम् परोक्षाणामपि लक्षणात् साकल्येन तन्वाप्रतिषत्तेरन्यथानुपपत्तेः ।]

१० तम्र 'क्षायोपश्चमिकभावस्यापि तद्धाति [२२३क] कर्मोदयोदीरणवशात् मिथ्या दर्भनम्' इत्येवं व्यवस्थिते सित मते वा नास्तिक्यं नास्तिकस्य भावः कर्म वा द्वेधा द्विप्रकारं बाह्याध्यात्मिकविषयभेदेन, यदि वा, जीवाऽजीवगोचरना[ना]त्वेन विद्वप्तिमात्रस्य (स्याऽ) भावात् , अथवा जाप्रत्स्वप्रविषयभेदेन वा भेदगोचरत्वेन च, यदि वा अनुमानादिप्रमाणतत्प्रभेय-विषयभेदेन तद्विविते (तद् द्वेधेति) । यदि वा, जीवे यम्नास्तिक्यं तस्य भेदं दर्शयन्नाह्-तम्त्र १५ इत्यादि । तम्र जीवे नास्तिक्यं द्विधा (द्वेधा) सौगतचार्वाकचर्वणभेदेन। अथवा, तत्र तयोः नास्तिक्य-अन्यत्रजीवाभिमानयोर्मध्ये नास्तिक्यं तद्वेधा इति व्याख्येयम् । तत् किम् १ इत्याह-प्रशासन्त संवृतिसत् इत्यर्थः ।

ननु प्रज्ञाप्ति (प्रज्ञेति) शब्दो न कचित् संवृतिपर्यायतया रूढः तत एवं वक्तव्यं दृष्टं (स्पष्टं) संवृतिसत् इति, एवं हि स्पष्टो निर्देशो भवित %''तत्त्वसंवरणात् संवृतिः' मिथ्या२० विकल्पबुद्धिः'' इति सर्वत्र प्रसिद्धेः तया सत् इति । नापि एवंवचने कारिका मद् (भ्रंश) इति चेत् ; तत्र ; परमतभेदप्रदर्शनार्थत्वात् तथावचनस्य । तथाहि—दृष्टं सर्वं चेतनभ्वा (चेतन-मचेतनं वा) मिथ्येति मतम् \*'भायापरीचित्रभृति प्रतिभासवदसत्त्वेऽपि अद्रोषः'' [प्र०वार्तिकाल० ३।२११] इति वचनात् । कुतः ? इत्याह—प्रज्ञाप्तिसत् इति हेतोः, प्रगता क्रप्तिः यस्य तत् तथोक्तं प्रज्ञाप्तिसत् सत्त्वं यस्य सर्वस्य तद्षि तथोक्तम् । नहि करयचित् परमार्थसत्त्वप्राहकं २५ मानमस्ति, उपलम्भादेः स्वप्नेऽपि भावादिति । तथादृष्टम् उपलम्भगोचरचारि प्रकृष्टाऽद्वयक्तप्ति-रूपेण सद् विद्यमानं सर्वं सुखादिनीलादि न जीवाऽजीवरूपेण । \*''यद् उपलभ्यते (?) च नीलादि कम्'' इति वचनात् । अपरं दर्शनम् तथा च [२२३ख] अन्यादृष्टं सर्वं प्रज्ञप्तिसत् च्यवहारेण

<sup>(</sup>१) "समन्ताद्धरणं संवृतिः । अज्ञानं हि समन्तात् सर्वपदार्थतस्वाच्छादनात् संवृतिरिखुच्यते । परस्परसंभवनं वा संवृतिः अन्योऽन्यसमाश्रयेणेल्यर्थः । अथवा संवृतिः संकेतो लोकच्यवहार इत्यर्थः । स च अभिधानाभिषेयज्ञानज्ञेयादिलक्षणः ।"—माध्य० छ० ए० २४० । "प्रमाणमन्तरेण प्रतीत्यभिमानमार्थं संवृतिः ।" "संवृतिनाम विकल्पविज्ञानमधिमुक्तिमाह अनादिवासनातः ।"—प्र० वार्तिका० ए० ३।४ । "संवियत आवियते यथाभूतपरिज्ञानं स्वभावावरणादावृतप्रकाशनाच्छानयेति संवृतिः । अविद्या मोहो विपर्वास हति पर्यायः ।"—बोधिच० प० ए० ३५२ ।

सत् \* "प्रामाण्यं व्यवहारेण" [प्र० वा० १।६] इत्यभिधानात् । प्रशिथिला अविचारितरमणीया ज्ञप्तिः अस्य इति व्युत्पत्तेः इति । परमपि नास्तिक्यं दर्शयति अहष्टम् अनुपलव्धं 
क्षणिकपरमाणुरूपवेदनं पुरुषवत् सकलश्र्न्यत्वं वा परमार्थसत् इति । तत् अन्यदिष दर्शयन्नाह—
तथा इत्यादि । तथा तेन प्रकारेण हर्ष्ट्रं दर्शनं प्रत्यक्षम् इति यावत् । दष्टमेव इति अवधारणीयम् , तेन न अदृष्टं दर्शनाद्न्यत् अनुमानादिकमपि गृह्यते । तत् किम् १ इत्याह—तत्त्वम् ५
इति । तत्त्वविषयत्वात् तत्त्वं विषयिणि विषयोपचारात् यथा \* "उपलम्भः सत्ता" [प्र०वार्तिकाल० ३।५४] इति । यदि वा, दृष्टमेव दर्शनविषयीकृतमिव (मेव) न अनुमानादिविषयीकृत्वम् आत्मादितत्त्वं परमार्थसत् इति थाह्यम् इति एवम् आत्मविद्विषां नैरात्म्यवादिनां
सौगतलौकायतानाम् नास्तिक्यं द्वेधा इति सम्बन्धः

कारिकां विद्रुण्वननाह—कुम्भस्तम्भादि दृष्टम् इत्यादि । कुम्भस्तम्भौ आदी यस्य १० चेतनेतरवस्तुनः तत् तथोक्तम् , तच तत् दृष्टं च दर्शनविषयीकृतम् इत्यर्थः ।

ननु च 'बुम्भादि' इति वक्तन्ये किमर्थं स्तम्भवचनमिति वक्तुं भव [ति]१स्तम्भस्य तद्वद्वा कुम्भस्य उपलम्भप्रतिपादनार्थम् , एकस्यापि तैदपलापे द्वयोरपि स भवेत् । यथैव हि कुम्भदर्शनेन स्तम्भो न दृश्यते तथा स्तम्भदर्शनेन कुम्भोऽपि । परस्परपरिहारस्थिततदुपरुम्भप्रतिज्ञाने कुतः सन्तानान्तरनिपेधो यतोऽद्वैतम् । एकस्य तदात्मकत्वे तदुप्रहणे वः क्रमेणापि तस्य तद्विरोधि १५ (ध) इति कथं नैरात्म्यं क्षणिकत्वं वा इति तैरप्रतिपादने सिद्धं भवति । 'क्रम्भादि' इति पुनरू-च्यमाने मैतान्तरदृष्टम् आदिशब्देन पुरुषादि [२२४क] गृह्यते इति आश्रङ्क्येत । तत् किम् ? इत्याह-प्रज्ञप्तिसत् इति । प्रगतज्ञप्ति सहि (सदि) त्यर्थः । तैमिरिकदृष्टकेशोण्डुकवत् व्यवहारेण वा सत्। अत्र 'यद् विशददर्शन' इत्यादि साधनं द्रष्टव्यम्। तत्रैव युक्त्यन्तरमाह-संस्थानादेः इत्यादि । संस्थानम् दीर्घत्वादिकम् आदिः यस्य द्रव्यसामान्यादेः तस्य स्वलक्षणेषु बहिरन्तः- २० परमाणुरुक्षणेषु अभावात् । कुतः १ इत्यत्राह्-वृत्ति इत्यादि । गुणिनि गुणानाम् अवयवेषु अवयविनः विशेषेषु जातेः समवायेन वर्त्तनं वृत्तिः तस्याः विकल्पः 'किम् एकदेशेन उत सर्वात्मना, क्रमेण यौगपद्येन वा' इति भेदवित्तन(चिन्तनं) तेन तस्मिन् वा अनवस्था । 'एकदेशेन वर्त्तने तंत्रापि अपर्भिन्नदेशकल्पनम् , तत्रापि अपर्मिति देशाव्यवस्थितिः, सर्वात्मर्ना गुणगुणिनोः अन्यतरदेव स्यात्, ईर्एवमन्यत्र गुणिनोः अन्यतरत् ६ एवमन्यत्रापि वक्तव्यम् । तथा २५ सित गुणादयः ''तद्वन्तरच इति या व्यवहि (यो वृत्तिविकृत्य आ)लम्बनादेः सतथोक्तः स चासौ दोषश्च तस्य अनुवृत्तेः सकाशात् क्रम्भस्तम्भादि हुन्दं प्रज्ञप्तिसद् इति सम्बन्धः ।

नतु मा भूत् संस्थानादिः आधारव्यतिरिक्ता (क्तो) यथोक्तदोषात् , स्वयमेव तु स्वलक्षणं कुम्भादिस्थूलादिरूपं स्यादिति जैनः; तत्राह—स्थूलस्य अभावाद् इति । स्थूलस्य भहत्त्वोपेतस्य, उपलक्षणमेतत् , तेन दीर्घादेरभावात् 'स्वलक्षणस्य' इति वचनविभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । ३०

<sup>(</sup>१) नास्तिक्यम् । (२) उपलम्भविल्येषे । (३) कुम्भस्तम्भादिप्रतिपादने । (४) पुरुपाद्वैतवादि-दृष्टम् । (५) द्रष्टव्यम् –ए० २६४ प० ७ । (६) द्रव्यगुणकर्मसु । (७) एकदेशेऽपि । (८) वर्तने । (९) § एतदन्तर्गतः पाठो द्विलिखितः । (१०) गुणादिवन्तश्च ।

तद्भावः पुनः कारणाऽभावात् । तस्य हि कारणं बह्ववयवसंयोगः, से च सर्वात्मना एकदेशेन वा अवयवानां दुरूपपादः । अपेक्षाकृतत्वाद्वा, स्थूलादिकमपेक्ष्य [स्क्ष्मादिकम्, स्क्ष्मादिकं चापेक्ष्य] स्थूलादिकमात्मानं [२२४ख] लभते । न च अपेक्ष (क्षा)भाविनो धर्माः पारमार्थिकाः । अनेन अभेदवादो दर्शितः इति विमागः, तदभावात् कुम्भादिकं प्रज्ञप्तिसद् इति घटना ।

परमाणवस्तिहें परमार्थसन्तो भवन्तु इति चेत्; अत्राह-परिमण्डल इत्यादि । [परिमण्डलं] सूक्ष्मिनिरंशत्वम् आदिः यस्य क्षणभङ्गादेः तस्य अप्रतिभासनात् स्यलक्षणेषु इति तत् तत्सत् इति । यथोक्तिविशेषशून्यं नीळादिमात्रं परमार्थसत् इति चेत्; अत्राह-तद्व्यतिरेकिण [इत्यादि ।] तस्मात् स्थूळकुम्भादेर्दृष्टाद् व्यतिरिक्तस्य नीळादेः असंभवात् 'अप्रतिभासनात्' इति अनन्त-रोक्तो हेतुः अत्र द्रष्टव्यः । ततोऽयमर्थः-यथा अप्रतिभासनात् परिमण्डलादेरभावः तथा तद्-र् व्यतिरेकिणो नीळादेरपि इति न युक्तभेतत्-क्षं यद् यथावभासते तत् तथेव परमार्थसद् यथा नीलं नीलतयाऽवभासमानम्।'' इत्यादिः, नीळदृष्टान्ताभावात् । तथापि तत्कस्पनायां परिमण्डलादेरपि सां केन वार्यत इति तिन्नवेधवचनं पूर्वापरवाधितं 'तद्व्यतिरेकिणाः' इत्यनेन एतद् दर्शयति । यदि स्थूलादिस्वभावाव्यतिरेकिणो नीळादेः तथावभासनेन परमार्थसस्वमिष्यते, सर्वस्य क्षणिकत्वस्य साधने तथावभासनहेतुनाः, निह स्थूलादिप्रतिभासनवद् अक्षणिकत्व [प्रति]-र् भासस्यापि कारणाऽभावादसिद्धो हेतुरिति । यदि पुनः नीळादेः तद्व्यतिरेकिणोऽपि परमार्थसन्त्वं न तस्य इत्युक्त्यतेः, व्यभिचारी हेतुः स्यादिति । ततो नीळादेः तद्व्यतिरेकिणोऽपं परमार्थसन्त्वं न तस्य इत्युक्त्यतेः, व्यभिचारी हेतुः स्यादिति । ततो नीळादेः तद्व्यतिरेकिणोऽसंभवात् कुम्भा-दिकं तथासद् इति ।

संप्रति प्रज्ञप्तिशव्दस्य अपरमप्यर्थं दर्शयन्नाह—विज्ञप्ति [२२७क] मात्रम् इत्यादि । विशिष्टा ज्ञप्तिरेव तन्मात्रम् 'कुम्भस्तम्भादि दृष्टम्' इति सम्बन्धः \* "यद्वभासते तज्ज्ञानम्" इत्याद्य-२० भिधानात् । तच किं भूतम् ? इत्याद्य—प्रमार्थसद्, विज्ञप्तिमात्रस्य परमार्थसत्त्वेन उपगमात् । प्र ज्ञा क रे णा प्युक्तम्— \* "अज्ञातार्थप्रकाशो वा इत्येतत् पारमार्थिकं प्रमाणलक्षणम्" [प्र० वार्तिकाल० २।५] इति । एतत् माध्यमिकेन कदर्थयन्नाह—यथाद्र्यनम् इत्यादि । अत्रायमिप्रायः—यथादर्शनं वा विज्ञप्तिमात्रं कल्पेत (प्येत), अन्यथा वा ? प्रथमपक्षे यथाद्र्यनं दर्शनाऽ-निक्रमेण प्रज्ञप्तिसत्त्वात् बहिर्य्यवद् अविचारितसद् विज्ञप्तिमात्रं न परमार्थसद् इति मन्यते । २५ कृत एतत् ? इत्याद्व बह्ता निक्तप्त्रापि इत्यादि । अत्रायमिप्रायः—परेर्णं \* "चित्रप्रतिभासापि एकैय बुद्धिः" [प्र० वार्तिकाल० ३।२२०] इत्यादि बद्ता निक्तवेऽपि तस्याः परमार्थसत्त्व-मङ्गीकृतं सर्वथा नैरात्म्यं निक्तपयतो नानैकात्मनः तद्वत् संविदितात्मनः परिणामिनोऽपि आत्मनः परमार्थसत्त्वम् । तदेवं भ्रान्तस्यापि परिणामिन आत्मनः, न केवलम् अभ्रान्तस्य विज्ञप्तिमात्रस्य इति अपिशब्दार्थः । तस्य किम् ? इत्याह—नानैकत्वसंभवात् । एवं मन्यते—यस्य कि नानैकत्वसंभवो न तस्याभ्रान्तत्वं यथा परिणामिन आत्मनः, नानैकत्वसंभवद्य विज्ञप्तिमात्रस्य विज्ञपत्तिमात्रस्य विज्ञपत्तिमात्रस्य विज्ञपतिमात्रस्य विज्ञपतिमात्रस्य

<sup>(</sup>१) स्थूलस्य । (२) संयोगः । (३) प्रज्ञप्तिसत् । (४) स्थूलस्य । (५) कदवना । (६) स्थूलादि-स्वभावाक्यतिरेकिणः । (७) प्रज्ञप्तिसत् । (८) प्रज्ञाकरेण । (९) बुद्धेः ।

इति । यदि पुनः तदात्मनोऽपि तद्वत् परमार्थसत्त्वं परो मन्यते को दोषः स्यात् १ न किश्चत् , ते गुण एव तु स्यात् । नानैकत्वस्य विपक्षसंक्रमनिवारणात् असीगतं जगत् स्यादिति चेत् ; न जाने अहमपि ईट्शम् ।

मनु भनतु भ्रान्तस्य नानैकत्वसंभवः नाऽभ्रान्तस्य तैन्मात्रस्येति चेत् ; अत्राह्-[२२५ख]
प्राह्म [प्राह्कसंचित्ति] इत्यादि । प्राह्मादिशन्दानां कृतद्वन्द्वानां भेदशन्देन षष्ठीसमासः ५ तेन अवभासनात् 'तन्मात्रस्य' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । द्वितीयपक्षे—संभावितैक-रूपस्य—संभावितम् अस्तीति मनसा अवतारि पुनं (अवभासितं) न पुनः प्रत्यक्षादिना प्रमाणेन् न निश्चतम् एकत्र (म)सहायम् , अथवा सन्तानान्तरिनषेधेन एकसंख्यायुक्तं रूपं स्वभावो यस्य तस्य स्त्रतः स्वसंवेदनाध्य[क्ष]तो असिद्धेः अप्रतिपत्तेः । निष्ठ असूक्षिकया (अतिसूक्ष्मेक्षिकया) कालभेदिमव देशभेदमपि चिन्तयतो नीलदिस्त्रभावम् अन्यथाभूतं वा परमाणुरूपं वेदनमाभाति । १० यदि वा स्वतोऽसिद्धेः अनिष्पत्तेः अनुत्पत्तेः इत्यर्थः । निष्ठ कस्यचित् स्वत उत्पत्तिः, अहेतुकत्वेन सर्वत्र सर्वदा भावप्रसङ्गात् , नीलदि पीतादिनौ भवेत् । तथापि तैन्नियमे अर्थाकार्यत्वेऽपि ज्ञानस्य तैन्नियमः स्थादित्यलं तदुत्पत्तिसारूप्यकस्पनेन । तिन्नयमवत् स्वरूपनियमोऽपि कल्पनातो नान्यतः सिध्यति । एतेन नित्यस्यैकरूपस्य सहकार्यपेश्वस्य तत्कृतोपकारानपेश्वस्य क्रमनतोऽपि कार्यकरणे स्वभावनियमो ज्याख्यातः । ततः स्थितम्—स्वतोऽसिद्धेः इति । १५ तिः

तस्य परतोऽप्यसिद्धेः इति दर्शयन्नाह्-प्रतृद्धच अन्यतोऽप्यसिद्धेः अप्रतिपत्तेः। तथाहि— संभावितैकरूपस्य चक्षुषि गन्धस्य, एवं परत्रापि, न प्रतिभानमस्ति नीलादिसुखादिन्यतिरिक्तव (रिक्तस्य वि)वादास्पदत्वात्। तत्र तत्प्रतिभासनभावेऽपि परमार्थतो प्राह्मप्राहकभावाऽभावेन \*''नान्योऽनुभान्यो बुद्ध्यास्ति'' [प्र०२।३२७] ईत्यादि, \*''निरालम्बनाः [२२६क] प्रत्ययाः'' [प्र० वार्तिकाल प्र० ३८७] इत्यादि \*''यद्वभासते तज्ज्ञानम्'' इत्यादि च २० विकृष्यते, ज्ञानस्येव जहस्यापि परतः प्रतिभासाऽविरोधात्।

किञ्च परस्यापि तद्रूपस्य परतः सिद्धिः, तस्यापि परतः इत्यनवस्था । अतद्रूपत्वे किं तस्य निर्भागंध (गत्व) कल्पनया इति मन्यते ।

ननु तस्य स्वप्रतिभासरहितस्य परतः सिद्धौ विज्ञप्तिरूपतैव हीयते स्वप्रतिभासस्थ्रण-स्वात्तस्यौः, तत्कथं परानभ्युपगमो दूष्यत इति चेत् ? सत्यम् ; तथापि यो (ये) अनिदिचत- २५ स्वसंवेदनरूपां ब्राह्मादिभ्रान्त्यन्थानुपपत्त्या तां व्यवस्थापयन्ति तान् प्रति इदमुच्यते, \*''अद्वयं-यानमुत्त्वमम्'' इत्यागभाद्वां

इदमपरं व्याख्यातम्-पर्तश्च स्वतः अन्यतः कारणादिप असिद्धेः अनुत्पत्तेः। तद्यथा-

<sup>(</sup>१),परिणाम्यास्मनोऽपि । (२) विज्ञक्षिमात्रस्य । (३) सत् भवेत् । (४) अद्देतुकःवेऽपि । (५) उत्पित्तिनयमे । (६) अर्थप्रतिनियमः । (७) अर्थप्रतिनियमवत् । (८) 'तस्या नानुभवोऽपरः । तस्यापि तुस्यचोद्यत्वात् स्वयं सेव प्रकाशते ॥' इति द्रोपः । (९) विज्ञसेः । (१०) विज्ञसिमात्रतां व्यवस्थापयन्ति तान् प्रति । ''तथा चोक्तम्-अद्वयं ''''-प्र०वार्तिकाळ०२।७।

समकालात् परतस्तदुत्पत्तोः तैदपि परस्य कारणम् अविशेषात् , तथा च सति अन्योऽन्यसंश्रयैः। अथापि किञ्चिदेव कारणं कार्यं वाः, तथा 'किञ्चिदेव करयिदेव प्राह्कं प्राह्मः' इति [तथा] च निराकृतमेतत् — \* ''नीलादिरिप ज्ञानस्य प्राह्कः स्यात्'' इति । यथा च तस्य परेण जन्यते स्वरूपं नापरोत्पत्तिः क्रियते, तथा जंत (ज्ञानेन) तस्य नीलादेः स्वरूपं गृह्यते न गृहीतिः क्रियते । ५ तस्मादेतद्पि निरस्तम्— \* ''ज्ञानेन अर्थस्य तद्याया गृहीतेः करणे एँकत्र अर्थस्य करणम् अन्यत्र अनवस्था' इति । एतेन भिन्नकालादपि तदुत्पत्तिः उक्ता । अपि च जन्यविज्ञानकालेऽसतः परस्मादुत्पत्तौ वन्ध्यासुतादपि उत्पत्तिः स्यान् भेदाभावात् । अथ तस्य 'तत्कालेऽसत्त्वेऽपि स्वकाले सत्त्वं न वन्ध्यासुतस्य ततोऽयमदोषः; ननु तस्य कार्यकालेऽसत्त्ववत् स्वकाले सत्त्वं यदि न कुतदिचत् प्रतीयते; तहिं वचनमात्रमेतन्न [२२६ख] समाधानमहिति । प्रतीयते १० चेत् ; कथं प्राह्मग्राहकभावनिवृत्तिः १ तन्न किञ्चदेतत्। अथ परेण यतः कस्यचिदुत्पत्त्यनम्युगगमात् किमर्थमेतदुच्यते इति मतिः; तस्य अनिष्टसिद्धिप्रतिपादनार्थम् । यदा हि तद्रूप्पस्य सतः स्वतः परतो वा नोत्पत्तिः अत एव [न] विनाशः, ततो नित्यत्वम् इति सर्वस्य क्षणिकत्वप्रति-क्षाव्यावातः । ज्ञानवादिनां पुनः कालाऽभावाद् 'एकस्य कालत्रयानुयायित्वम् , एकक्षणानुवृत्तिः क्षणिकत्वम् दित अपसिद्धान्तः ।

१५ ततः तदसिद्धिरस्तु । ततः किम् १ इत्याह—स्वभावेन स्वरूपेण नैरात्म्यं स्वरूपतुच्छता सर्वभावानां 'तदसिद्धः' इति पद्धटना । एवं शून्यवादिना विक्षप्तिवादिनं धातयित्वा अधुना शून्यवादिनं स्वयमेव निह्नति प्रमाण इत्यादिना । प्रमाणस्य प्रत्यक्षादेः अभावेन करणभूतेन[न] प्रतिपत्तुमहिति शून्यवादी 'स्वभावनेरात्म्यम्' इति सम्बन्धः । यस्य हि सर्वं शून्यं तस्य प्रमाणाभावोऽपिं' । तेर्नं तत्प्रतिपत्तौ तस्यापि अनेन (अन्येन) तदभावेन प्रतिपत्तिः तस्याप्य-न्येनेत्यनवस्थेति मन्यते । यदि वा, तदभावेनं तत्प्रतिपत्तौ किमन्यत्रापि प्रमाणान्वेषणेन इति १ अथ चेत्रैक (अथवा, एकत्र) नीलादिसुखादिप्रतिभासेन सक्लश्शून्यताव्यवस्थाकारिणः प्रमाणस्य बाधनात् वत्याचेन प्रतिपत्तुमहिति—प्रमाणाभावे सति न प्रतिपत्तुमहिति 'स्वभावनैरात्म्यम्' इति वा व्याख्यानम् ।

अत्राह प्रज्ञा कर गुप्तः—\* "प्रतिभास एव कार्यकारणभावादिविकल्प श्रून्यत्वात् २५ पर्यु दासापेक्षया श्रून्यता यथा केवलं भृतलं घटशून्यता। तत्र च स्वसंवेदनाध्यक्ष-[२२७क] प्रमाणभावात् कथ मुच्यते तदभावे न तत् प्रतिपत्तुमईति।" इति ; तं प्रत्याह—भावे च इति । भावेऽपि प्रमाणस्य प्रतिभासमात्रलक्षणस्वभावनैरात्म्यस्य वा अङ्गीक्रियमाणे। किम् १ इत्याह—तद्यम् इत्यादि । तत् तस्माद् भावाद् अयं प्रज्ञा करादिः न चेत्यते।

<sup>(</sup>१) उत्पद्यमानमि । (२) समकालत्वात् । (३) परात् प्रकृतस्योत्पत्तिः, प्रकृताश्व परस्येति । (४) यदुच्यते प्रतिभासाद्वेतवादिना यदि समकालं ज्ञानं नीलादेग्रांहकम्, तदा नीलादिरिष कुतो न ज्ञानस्य ग्राहक इति ? (५) अर्थादभिन्नायाः । (६) अभेदपक्षे । (७) भेदपक्षे सम्बन्धार्थम् उपकारान्तरस्वीकारे अनवस्था । (८) विशेषाभावात् । (९) कारणस्य । (१०) कार्यकाले । (१९) श्रून्य एव । (१२) प्रमाणाभावेन । (१३) प्रमाणाभावेन । (१३) प्रमाणाभावेन ।

कि क्रियमाणोऽपि ? प्रवेश्यमानोऽपि । किम् ? इत्याह—अनर्थगर्तं स्वयम् अनर्थत्वेन अभ्यु-पगमाद् अनर्थः परिणामादिः तेन उपलक्षितं तद्रूपस्वा (पत्वात्) गर्त्तमिव गर्त्तम् तत्प्रविष्टो युगसहस्रोरपि ततो नात्मानमुद्धरित । किम् अनर्थगर्त्तम् ? इत्याह—आत्मानं जीवमिति । केन ? इत्याह—मिध्याभिनिवेशोन मिध्या असत्यः अभिनिवेशः नैरात्म्याद्याप्रहः तस्य (यस्य) यस्मिन् चित्रैकप्रतिभासे स तथोक्तः तेन, स्वयम् आत्मना ।

यद्वा, आत्मा न स्वत्तचेत (स्वतद्देचेत्;) अन्ध्रमणं सकल्क्यन्यतागर्तं प्रवेदयमानोऽपि नात्मानं चेत्यते । कुतः पुनः 'अयमपि नात्मानं ने चेतयते इति चेत् ? उच्यते—प्रमाणाभावे न तदभावे सित वा [तथा] प्रतिपत्तुं वा अईति यतः । किम् ? इत्याह—प्रत्यक्षमेकम् 'प्रमाणम्' इति क्षेत्रः, नाप्रम् अनुमानादिकम् इत्येतत् । किमेतदेव तथा प्रतिपत्तुमईति नापर-मिपि ? इत्याह—प्रमेयतत्त्वं वा । चेति पक्षान्तरसूचने । प्रत्यक्षपरिच्छेद्यमेकं नापरम् आत्मादितत्त्वं १० प्रमेयतत्त्वम् इति । एतच कुतः तदभावे न तत्प्रतिपत्तुमईति ? इत्याह—प्रमाणान्तर इत्यादि । प्रत्यक्षप्रमाणाद् अन्यद् अनुमानादि तदन्तरं तस्य प्रतिपेधे निरासे सित प्रत्यक्षस्थणानुः पपत्तेः । प्रत्यक्षस्य हि लक्षणं वैशद्यं साविष्ठवम् , तच्च अशेषतद्वःचित्तिष्ठं न प्रमाणान्तर-मन्तरेण प्रतिपत्तुं [२२७ ख] शक्यं प्रत्यक्षस्य नियतगोचरत्वात् । अकृतलक्षणत्वाच न ततः तद्यक्षिपितः, 'तद्भावे न प्रतिपत्तुम् अईति' इति सम्बन्धः ।

इदमपरं ज्याख्यानम्-प्रमाणान्तरिनषेधे कर्त्तज्ये प्रत्यक्षलक्षणप्रहणं तन्निषेधस्य तस्यानु-पपत्ते: । नहि 'सर्वथा प्रमाणान्तरं नास्ति' इति प्रत्यक्षम् इयतो ज्यापारान् कर्त्तुं समर्थम् नापर-मिति तद्दभावे न प्रतिपत्तमहिति ।

अत्र त न्त्रो प प्रव कृ द् आह—चार्वाकैश्चार चर्चितं—स्वयम् एवं लक्षणतः तद्नुपपत्तिः तेषां न दोषाय, प्रत्यक्षोपगमस्तु व्यवहारेण इति ; तत्राह—कि केन ? इत्यादि । तद्नुपपत्तेः २० कारणात् कि प्रत्यक्षादिलक्षणस्य परकीयस्य अतिव्याप्तयादिकम् , केन ? न केनचित् विद्ध्यात् कुर्यात् चार्वाकः । न हि प्रमाणमन्तरेण तदिप कर्तुं शक्यं यतः \* 'परपर्यनुयोगपराणि चृ ह-स्प तेः सूत्राणि'' ईति सूक्तं स्यात् । कि तत् अतिव्याप्त्यादिकं केन प्रतिषेधयेद्वा यतो यस्मात् कस्याचद् विधानात् प्रतिषेधाच्च जगत् स्यात् । कि भूतम् ? इत्याह—चातुभौतिकमेव चतुर्भिः पृथिव्यादिभिः उपश्रुतत्वात् भूतैरिवेगृहाते द्वतः (भूतैरेवेति गृहाने यतः) इति । यदि वा, २५

<sup>(</sup>१) चार्वाकः । (२) 'न' इति निर्धंकं भाति । (३) अविष्ठवेन सहितं वेशद्यम् । (४) प्रत्यक्षव्यक्ति । (५) अनुमान । (६) प्रत्यक्षात् । (७) प्रमाणान्तरनिषेषस्य । (८) तरबोपप्रवप्रन्थस्य कर्ता जयराशिभष्टः । ''नास्ति तरफठं वा स्वर्गोदि ''उक्तं च परमार्थविद्धिरिष-छोकिको मार्गोऽनुसर्तव्यः भ'''। छोकव्यवहारं प्रति सदशौ बालपण्डितो ॥'' इत्यादि । ननु यद्यपण्जुतस्तरवानो किमाया ''अथातस्तरवं व्याख्यास्यामः पृथ्वव्यक्षेत्रोवायुरिति तरवानि, तत्समुदाये शरीरेन्द्रियविषयसं इत्यादि ? नः भन्यार्थत्वात् । किमार्थम् ? प्रतिविम्वनार्थम् । किं पुनरत्र प्रतिविम्वयते? प्रथिच्यादीनि तरवानि छोके प्रसिद्धानि,तान्यपि विचार्यमाणानि न व्यवतिष्ठन्ते किं पुनरन्यानि । (५०१) तदेवमुपण्लुतेष्वेव तरवेषु अविचारितरमणीयाः सर्वे च्यवहारा घटन्त इति । (५० १२५)-तरवोप० । (९) प्रत्यक्षानुपपत्तिः । (१०) उद्धतिमदम् सन्मति० टी० पृ० ६९, ७४ ।

कि पृथिज्यादिकं जीवादिकं च केन विद्ध्यात् प्रतिषेधयेद्वा प्रमाणाभावे उभयोः अभ्युपगमः प्रतिषेधो वा स्यात् इति मन्यते । एतदेवाह—यतो यस्माद् विधानात् प्रतिषेधाच्च चातुभौति-कमेव जगत् स्यात् चतुर्भूतिनिर्मितमेव स्यात् । एतदुक्तं भवति—प्रमाणाभावेन आत्मादिवद् भूतपरित्यागे सकलश्रून्यतापत्तेः, भूतवद् आत्मादिपरिष्रहे [२२८ क] व्यवहाराविशेषात् कृतः प चातुर्भौतिकमेव विपर्यथभावात् ? तन्नायं सौगतम् अतिशेते इति 'तद्यम्' इत्यादिकम् आदर्शयति तत्र हि प्रत्यक्षमन्यद्वा प्रमाणं प्रतिषिध्यते—तदुपल्लभादेर्वाधकाभावस्य अन्यस्य वा तैल्लक्षणस्य स्वप्नेऽपि भावात् । अदुष्टकारणार्व्धत्वस्य ज्ञातुमशक्तेः अतीन्द्रियस्येन्द्रियस्य दुष्ट्रत्वस्य इत्तरस्य वा प्रत्यक्षतोऽज्ञाना[त् ज्ञा] नेऽपि पूर्वचोद्याऽनिष्ठत्तिः, पुनस्तत्रापि अदुष्टकारणार्व्धत्वकल्पने 'तदेव चोद्यम् तदेव उत्तरम्' इत्यनवस्था । ज्ञानप्रामाण्यात् तदवगमे अन्योऽन्यर० संश्रयः—तथाहि सिद्धे "तत्प्रामाण्ये ततोऽदुष्टकारणार्व्धत्वसिद्धः, तस्याः तत्प्रामाण्यसिद्धिः इति । तन्त बहिः किक्कित् प्रमाणम् , कस्यचिद् विधानं प्रतिपेधनं तु स्वसंवेदनप्रत्यक्षवलात् इति कस्यचित् एभौतोऽपि (एतत् शोभेत) ।

[अपि च] त स्वो प प्र व करणान् ज य रा शिः सौगतमतमवलम्ब्य ब्र्यात् ; तत्राह-स्वसंवेदन इत्यादि । स्वेन स्वस्य वा वेदनं ग्रहणं तस्य उपेक्षया (अपेक्षया) अभ्युपगमेन १५ यदि नाम इत्यरुची । तथा सित बहिः उपप्छुतम् , अन्तरुच अन्यथा, [इति] सौगतमतमेव निरस्तप्रसरं त (न) चार्वाकम् इति 'प्रत्यक्षं प्रमाणम्' इत्येवमुक्तम् । यदि नाम इति सम्बन्धः। तत्र उपहासपरं वचनमाह-सूक्तमेवैतत् असुक्तेऽपि 'सूक्तम्' इत्यभिधानात् , निराकृतपरदर्शन-गमनात् सकलस्वदर्शनत्यागात् स्कलेशोऽपि नास्ति इति एवकारेण दर्शयति । कस्मात् अस्कम् यस्माद् उपहास्यमेतदिति कदाचित् सौगतः तत्पक्षपातमुद्रहन् ब्र्याद् इत्याह-स्वसंवेदन इत्यादि। २० अत्र अपिशन्त्रो द्रष्टव्यः । ततोऽयमर्थः-[२२८ ख] न केवलं बहिः अपितु स्वसंवेदनेऽपि अग्रस्तापो (अपलापो)पलब्धेः प्रलापस्य (अपलापस्य) निह्नवस्य उपलब्धेः दर्शनात् 'स्क-मेबैतत्' इति सम्बन्धः । किं कृत्त्वा ? इत्याह-विश्रमैकान्तमुपेत्य इति । बहिरिव तत्रापि विभ्रमस्य निरूपितत्वादिति नेदं पुनर्निरूप्यते । ननु सत्यं "तत्रापि अपछापोपळिब्धरस्ति बहुजन्म-जात्मनि जगति तत्रापि विवादवृत्तेरनिवारणात् , स तु उपलभ्यमानोऽपि अपलापोयुत्तवा व्यव-२५ च्छिद्यस्ये (दाते इ)ति तस्य अपलापस्य व्यवच्छेदस्यापि तदुपलव्धिः इति सम्बन्धः । न च अविरुद्धविधिः तद्वयवच्छेदकः ; अतिप्रसङ्गात् । तद्भावः कुत इति चेत् ? अत्राह-अन्यया इत्यादि । अन्यथा अन्येन विरोधाऽभावप्रकारेण विप्रतिषेधाद् अन्योऽन्यविरोधान् तस्य तदुपरुज्धेः इत्यपेक्षम् । तथाहि—यदि प्रत्यश्च-अपलापयोः विरोधः ; तर्हि स्वसंवेदन(ना)भावे तद्भावे षा स्वसंवेदनस्य बार्त्तापि दुर्लभा । न चैवम् । अथ सहभावः; न विरोधगतिरिति । प्रत्यक्षं च ६० समानकालमन्यद्वा न तद्विरोधि ; अर्थपद्दणवत् दोषात् । विरोधोऽपि मिथ्यैकान्ते अनिदंते (निरंशे)

<sup>(</sup>१) पृथिज्यादि-जीवयोः । (२) चार्वाकः । (३) प्रमाणलक्षणस्य । (४) अदुष्टःवस्य वा । (५) अदुष्टःवस्य वा । (५) अदुष्टकारणारुक्थस्वपरिज्ञाने । (६) ज्ञानप्रामाण्ये । (७) सत्यम् । (८) स्वसंवेदनेऽपि ।

कथमिव सतुष्य (सन्नप्य)वगम्यते ? नापि अनुमानतोऽनभ्युपगमात् इति मन्यते । अन्यथा स्वसंवेदनाध्यक्षप्रतिज्ञाच्याघातः ।

इदमपरं व्याख्यानम्—न तावत स्वसंवेदनात् तद्व यवच्छेदः ; 'तेन तस्य विरोधाऽभावात्, अन्यथा अन्येन अनुमानेन तद्व यवच्छेद्प्रकारेण विप्रतिषेधात् तस्य तदुपलव्येः इति । तद्यथा— यदि अनुमानेन तद्व यवच्छेदः ; कथं स्वसंवेदनप्रत्यक्षमेव प्रमाणम् ? तच्च (तच्चेत् ;) कथं ५ तेन तद्व यवच्छेदः ? व्यवहारेण अनुमानोपगमाद्दोष इति चेत् ;[२२९ क] अथ कोऽयं व्यव- हारो नाम ? असत्यपि अनुमाने प्रमाणे जनस्य तदस्तित्व विकल्पः स इति चेत् ; न; अत्र प्रमाणाभावात् । न स्वसंवेदनप्रत्यक्षम् ; तत्र मिथ्यैकान्त[म]नभ्युपेत्य अपलापोपलब्धेः, न च स्वयमनविश्वतम् अन्यव्यवस्थानिबन्धनम् अतिप्रसङ्गात् । नाष्यनुमानम् ; वत्रेव नास्ति तत एव तद्व यवस्थानिसस्यतिसाहसम् । संवृतिसिद्धेन तेन तद्व यवस्थापि ताहगेव ; \*"याहक्षो यक्षः १० ताहक्षो विलः" इति "न्यायात् ।

अन्यस्त्वाह्— स्वसंवेदने विभ्रमैकान्ताम्युपगमः प्रमाणात्र युक्तः; विभ्रमात् तेत्सिद्धेः । तन्त युक्तम्—स्वसंविदित इत्यादि इति चेत् ; न; अत्र बहिरर्थसिद्धेरिनवारणा [त] दोषो मा भूत परमतगमनिति । तिर्हि बहिरपि पृथिन्यादिमात्रे प्रत्यक्षं प्रमाणिमध्यते; तत्राह्—चतुर्भू त इत्यादि । चतुर्णां पृथिन्यादीनां [भूतानां] न्यवस्था सङ्करन्यतिकरन्यतिरेकेण स्थितिः, ता एव तामिष १५ लक्षणभेदात् धारणेरणद्रवनानात्त्वात कथियतुम्हिति इति । तथा 'परो मिध्याभिनिवेशेन स्वयम् अनर्थगत्म् आत्मानं जानंध जीवं (जात्यन्ध इव) प्रवेष्यमानोऽपि [न] चेतयते' इति सन्बन्धः । तथाहि—यथा धारणादिस्वभावभेदात् कालत्रयेऽपि परस्परं भिन्ना भूम्यादयः [तथा] तेर्थः चेतनामूर्कत्वक्षपभेदात् सहदर्शनिवयमेऽपि भिन्नरच आत्मा इति ।

ननु यथा पूर्वमुक्तम् 'प्रतिपत्तुमहिति' इति, एवमत्रापि वक्तव्यम्, किमर्थमुक्तम् २० 'कथितुमहिति' इति चेत् ? उच्यते कथियति परं प्रतिपादयति, सं च प्रतिपन्न [चैतन्यः] प्रतिपादनीयः, अन्यथा पाषाणादयः प्रतिपादनीयाः स्युः। अचेतनत्वान्नेति चेत्; प्रतिपादाभिमन्तेऽपि चैतन्यं क्कतः प्रतिपन्नम् ? अध्यक्षत इति चेत् ; नः, तस्य 'तत्र [२२९ख] अप्रवृत्तेः। निहि परः परमुखदुःखादिकं प्रत्यक्षयितुमहैति, अन्यथा सर्वज्ञनिषेधः''। चैतन्यमात्रं प्रत्यक्षयति, कथमन्यथा शरीरदर्शनात् 'जीवति' इति प्रतीतिः स्यात् , निह विशेषणाऽप्रदृणे तिद्वशिष्य- २५ प्रतीतिः 'देण्डा[प्रहणे दण्ड्य]प्रहणवद् इति चेत् ; नः, चैतन्यस्य मुखाद्यव्यतिरेकात्। न च मुखाद्यप्रहेऽपि तद्व्यतिरिक्तचैतन्यप्रहो युक्तः, अन्यथा 'अपिण्डाद्यम्हणेऽपि मृद्द्व्यप्रहः स्यात्।

ननु यथा <sup>१४</sup>भवदीयमते प्रतिक्षणपरिणामाऽप्रहेऽपि द्रव्यप्रहणम्, दूरे वा विशेषाग्रहणेऽपि

<sup>(</sup>१) स्वसंवेदनेन। (२) व्यवहारः। (३) अनुमानमेव। (४) "यथा बल्स्तिया यक्षः।"-प्रव् वार्तिकालः पृठ २९३। (५) विश्वमैकान्ताऽसिद्धः। (६) 'ता एवः इति निरर्यंकमत्र। (७) धारणं पृथिव्याः ईरणं वायोः द्रवस्वं जलस्य उष्णतः च अग्नेः लक्षणम्। (८) भूतेभ्यः। (९) परः। (१०) चैतन्ये। (११) 'विरुध्यते' इति क्षेयः। (१२) दण्डाग्रहणे दण्डमम्हणवत्। (१३) पिण्डस्थासादिपर्या-याग्रहणेऽपि। (१४) जैनमते।

३०

सन्मात्रप्रहणं तथा अत्रापि स्यादिति चेत्; नः तैत्परिणामस्य प्राक्ठतपुरुषावेद्यत्वात् । तिद्विशेषाणाम् अतिदूरता(त्या)दप्रहणं नैवं सुखाद्योऽपि विपर्ययात् , तेषां स्वसंवेदनैकस्वभावत्वमिति
चेत्; कुत एतत् ? इन्द्रियेणाऽप्रहणात् । एतद्पि कुतः ? परत्र सुखाद्दौ संशयात् । तत्
चैतन्येऽपि समानम् । दूरत्वाद् इन्द्रियेण परस्य सुखाद्यप्रत्यक्षत्वे प्रत्यो (द्वयो)रन्योऽन्यं संक्षेषे
५ सुखाद्यसुभवनं भवेत् । शरीरान्तःप्रवृत्तेः सुखाद्देरननुभवने चैतन्येऽपि प्रसङ्गः । तद्दन्तःप्रविशिना वा असुभवनम् । तन्न प्रत्यक्षतः तत्प्रतिपत्तिः । 'जीवति अयम्' इत्ययं तु प्रत्ययः
शरीराकारिवशेषा(प)दर्शनात् धूमवत्त्वदर्शनात् [कवित् ] प्रदेशे अग्निप्रत्ययवत् इति अनुमानत्वेन
प्रमाणान्तरिनषेषस्य इत्यस्य प्रदर्शनार्थमिति ।

यदि पुनः तद्व्यवस्था न तँद्भेदान् कथियतुमईति इति ; तत्राह-अन्यथा । अन्येन तद१० भावेऽपि तत्कथनप्रकारेण अनवस्थाप्रसङ्गात् भूतचतुष्ट्यावस्थितरभावप्रसङ्गात् । लक्षणभेदाऽभावे लक्ष्यभेदाऽनवधारणात् । तत्त्वात्त [द] न्येन [२३०क] तत्प्रसङ्गात् इति वा वाच्यम् ।
तद्भेदादेव तर्हि कथियतुमईति इति चेत् ; अत्राह-न च इत्यादि । न च नैवं चतुर्भू तव्यवस्थाकथनाइंत्वं (कथनं) तथा लक्षणभेदप्रकारेण प्रत्यक्षेण करणभूतेन युक्तम् उपपन्नम् । कृतः ?
इत्याह-परोक्षाणामपि न केवलं प्रत्यक्षाणामेव भूम्यादीनाम् लक्षणात् धारणादिस्वभावानां
१५ ज्ञानात् ।

यदि वा, प्रत्यक्षेण छक्षणभेदेन तेंद्व्यवस्थाकथनकाले परोक्षणात् (परोक्षाणामपि छक्ष-णात्) पुनः तथा छक्षणयुक्तानां दर्शनात् । न च तत्तथा प्रत्यक्षेण युक्तमिति । निह धूमो देशा-नतरादी धूमध्यजपूर्वकत्वेन उपछभ्यमानः पूर्वप्रत्यक्षेण तथा कृतव्यवस्थ इति भणितुं शक्यते परोक्षाणामपि तद्रूपेणाङ्गनीदिति । एतदपि छतः ? इत्याह—साक्रत्येन सामस्त्येन तत्त्वानां २० पृथिव्यादीनां प्रतिपत्तेः निर्णयस्य अन्यथा परोक्षाणामि छक्षणाभावप्रकारेण अनुपपन्नाः (पत्तेः) तेषामपि सक्षणात् इति सम्बन्धः।

यदि वा, परोक्षाणामपि तथादर्शनादिति । एतत् कृतः ? इत्याह्—साक्रत्येन इत्यादि । साक्रत्येन तत्त्वस्य प्रथिव्यादिस्वरूपस्य इदंतया नेदंतया वा प्रतिपत्तेः अन्यथा पुनः पुनः तथैव तेषां दर्शनाभावप्रकारेण अनुपपत्तेः इति । तथा सति धर्माधर्मस्वभावाः परस्रोकानु-२५ यायिचैतन्यस्वभावा विशिष्टसुखज्ञानादिस्वभावा वा न भूम्यादय इति दुराराध्या प्रतिपत्तिः ।

अथवा 'साक्रस्येन' इत्यादि वाक्यम् उत्तरकारिकया सम्बद्धः व व्याख्यातव्यम् साक्र-स्येन अनवयवेन तत्त्वस्य प्रथिव्यादेः तृष्त्यादि (घृत्यादि)कार्यकारणस्वभावस्य या प्रतिपत्तिः तस्याः [२३०ख] अन्यथा अन्येन आध्यात्मिकज्ञानाभावप्रकारेण अनुप्यत्तेः सकाशाद् आध्यात्मिकज्ञानं यद् अस्ति इति शेषः ।

# [ आध्यात्मिकं यतो ज्ञानं प्रत्यक्षं भूतगौरवम् । भूतमभूतं भूतञ्चेदास्तां भूतपश्चमम् ॥१३॥

<sup>(</sup>१) पूर्वापरपर्यायरूपपरिणामस्य । (२) अतिनैकळ्यात् । (३) परकायानुप्रवेशकारिणा पुरुषेण । (४) रुक्षणभेदात् । (५) चतुर्भूतव्यवस्था । (६) स्वीकारात् । (७) परोक्षाणामपि ।

पृथिव्यादिस्वभावभेदं प्रतिषद्य विज्ञप्तिस्वभावभेदम्, हर्ष [विषादाद्यनेकाकारम् ] अन्तःसमक्षं प्रतिक्षिपतीति कथं प्रेक्षावान् ? अपि च भूतप्रत्यक्षं यदि तत्त्वान्तरम् परिसंख्या विरुध्येत । संवित्तेः तेष्वन्तर्भावकल्पनायां तत्त्वमेकमेव स्यात् । ]

तथाहि- कुतिरेचत् प्रैथिव्यादिविशेषात् बुभुक्षादिपीडापाये एकदा प्रतिपन्ने यद् एवंविधं तद् इयता काळादिना इत्थम्भूतप्राणिविशेषस्य तदपायकारणम् इति सिद्धायां व्याप्तौ पुनः ५
तस्य तादशस्य वा दर्शनात् सम्बन्धसमृतौ प्रत्यभिज्ञाने चिन्तायां दृश्यमानस्य तत्कारणस्वभावप्रतिपत्तौ प्रवृत्तिरिति प्रायिकमेतत् । तदुक्तमत्रैव-\* "अश्वज्ञानम् (नैः)" [सिद्धिवि० १।२७]
इत्यादि । न चैतत् पृथिव्यादेर्युक्तम् , पूर्वज्ञानस्य उत्तरज्ञानाकारपरिणामदर्शनात् मृत्पण्डस्य
स्थासपरिणामवत् । तदास्तां तिष्ठतु न विचारणीयम् । कुतः १ इत्याद् - प्रत्यक्षं चतः । न
वै स्वळु पृथिव्याद्यसंभिवगुणपर्यायोपचिततया प्रत्यक्षं तत्त्वं पृथिव्यादिभ्यो भिन्नम् अन्यद्वा इति १०
विचारमर्हति, तेषामिष परस्परं तत्प्रसङ्गात् । किं तिर्हि विचारणीयम् १ इत्याद् - भूतगोचरम्
इस्यादि । पृथिव्यादिविषयं ज्ञानं प्रत्यक्षम् इन्द्रियज्ञानम् इत्यर्थः ।

नतु अस्य आध्यात्मिकज्ञानादा (ज्ञानपदोपादाना)त्तत्परिहारेणैव परिहृतं तत् किमर्थं पृथगेतदुच्यते १ सत्यम् ; तथापि पूर्वं सामान्येन अयं विशेषेण उच्यते इति विभागः ।

अत्र परस्य अनेकं दर्शनम् अनुत्रस्यभावः तद् इत्येकम् । तत्परिणाम इत्यपरम् । तेभ्यो १५
भिन्नमतत्त्वं मरीचिकाजलवत् इति अन्यत् तत्त्वम् इति परम् । तत्कार्यत्वात् तत्त्रैव अन्तर्भवति
इति पृथक् । तत्र अनेकं वाक्यम् अनुतं पृथिज्यादि भूतरूपं चेत् यदि भूतगोचरं ज्ञानं
प्रत्यक्षम् आस्तां पर्याप्तम् तेनेत्यः (त्यर्थः) । कुतः १ [२३१ क] इत्याह अभूतं स्यात्
यतः अभूतस्वभावं भवेत् । निह सर्वभूतानि चेतनारूपाणि संविद्रते जगतः प्राणिमयत्वप्रसङ्गात्।
किचित् तैदाविभावितिरोभावकल्पनापि पापीयसी सांख्याविशेषात्, भृतव्यवस्था भूतक्ष्पैव स्यादिति। २०

तथा अभृतम् ईषद्भृतरूपं परिणाममस्य कथिश्चत् परिणामिरूपत्वात् चेत् यदि तद्पि आस्ताम् अभृतं स्यात् यतः कथिश्चद्पि अभृतरूपं न भवेत् अचेतनस्य चेतन-परिणामविरोधात् ।

तथा अभूतं भूताद् अन्यत् चेद् अस्वतं (आस्ताम्) मरीचिकाजलवदसत् स्यात्। चेत् इत्येतद् अत्रापि सम्बन्धनीयम् । तद्य्यास्ताम्। ततः कस्यचित् विधानप्रतिषेधाऽभावात् २५ इत्युक्तत्वात् ।

भूतं परमार्थं तच्चेद् अस्तु पञ्चमं 'तत्त्वम्' इति शेषः । ततोऽन्यस्य सतो गत्य-न्तराभावात् इति मन्यते ।

तथा इदमपरम् - अभूतं भूतेभ्यो व्यक्तात् कारणात् कार्यस्य अन्यत्वात् पटतन्तुवत् चेत् ; तथापि भूतं चेद् भूतरूपं यदि, तत्कार्यत्वेन तत्रैव अन्तर्भावात् पृथिव्यां घटवदिति । ३०

<sup>(</sup>१) अश्वादिरूपात् । (२) बुभुक्षादिपोडानिवारकम् । (३) चार्वाकस्य । (४) इन्द्रियज्ञानम् । (५) भृते एव । (६) सांस्थकल्पित । (७) सत्यार्थम् । (८) असद्रूपात् । (९) व्याख्यानम् ।

एतदिष आस्ताम् । अभूतं स्पात् भूतरिहतं सर्वं स्यात् भूतानामन्योऽन्यं कार्यकारणभावेन अन्तर्भावाद् भूतव्यवस्था न स्यात् । यदि पुनः काष्टादेरन्तर्भृतपावकादेः पावकादिसमुद्भव<sup>ै</sup> इति न दोषः ; तत्राह-अस्तु पञ्चमं तत्त्वं पृथिव्यादेः अन्तर्भूतचेतसो भावात् इति भावः ।

कारिकां विवृण्वज्ञाह—पृथिन्यादि इत्यादि । पृथिन्यादेः स्वभावभेदं स्वरूपनानात्वं प्रतिपत्त्या (पद्य) अभ्युपगम्य विज्ञितिस्वभावभेदं बुद्धीनां सन्तानिमन्नानां रूपनानात्वं विज्ञिति-प्रहणं सांख्यवैशेषिक-आत्मनिषेधार्थम् स्वभावभेदप्रहणं [२३१ ख] सकलाद्वैतवाधार्थम् । किं भूतम् १ इत्याह—हर्षे इत्यादि । पुनरि किंभूतम् १ इत्याह—अन्तः इत्यादि । अनेन शरीरात् गृहादिव दीपस्य दर्शयति । समक्षं स्वसंवेदनप्रत्यक्षविषयं प्रतिक्षिपति निराकरोति इति हेतोः कथं प्रेक्षावान् १ अपि च इत्यादिना अत्रैव दूषणान्तरमाह—भूतप्रत्यक्षं पृथिव्यादिगोचरम् १० इन्द्रियज्ञानम् यदि तरं (तत्त्वान्तरं) पृथिव्यादिभ्योऽन्यत्वे सित यदि द्रव्यान्तरम् ; परिसंख्या चत्वार्येव तत्त्वानि इति परिगणनं विरुध्येत ।

इदमपरं व्याख्यानम्-तत्त्वं च पृथिव्यादिकार्यस्वेन अन्तरं च भिन्नम् इति चेत् ; अत्राह-संवित्ते: स्वपरम्रहणळक्षणायाः भूतप्रत्यक्षरूपचेतनायाः तेषु भूतेषु तत्स्वभावतया अन्त-भावकल्पनायां कियमाणायां तत्त्वम् एकमेव स्यात् तचातुर्विध्यं हीयेत परस्पराऽन्तर्भावात् । १५ अथ पृथिव्यादीनां परस्परविविक्तानां प्रतिभासनात् <sup>3</sup>नैवम् ; तर्हि संवित्तिविभक्तानां तथैव प्रति-भासनात् , अन्यथा प्राणिमयं जगत् स्यादिति प्रकृतमपि मा भूदिति मन्यते ।

यदि पुनः तत्स्वभावतया न ैतत्रान्तर्भावः अपि तु ैतत्परिणामतया तत्राह—स्यात् पर्याय इत्यादि ।

# [ स्यात्पर्यायः पृथिव्यादेः सिललादिस्तथा न वै । चेतनोऽचेतनस्य वाऽचेतनश्चेतनस्य च ॥१४॥

पुद्गलद्रव्यं सक्ष्मं खरादिविवर्तमासाद्य पृथिव्यादिव्यपदेशभाक पुनरन्यथा बहुलं परिणामि लक्ष्यते, यथा चन्द्रकान्तमणिः पृथिवीस्वभावो द्रवति चन्द्ररमेः, शुक्रशोणितं भस्ममृत्तिकादिपर्यन्तं रूपादिपरिणामं याति, तथैव मुक्ताफलादि । काष्ट्रदिकमण्निसात् भवति अरण्यादिसंयोगात् । न पुनः चेतनक्ष्येतन्यं विहाय विपरिवर्तते अचेतनक्ष्येतनो २५ भवन् सँक्लक्ष्यते । तद्यमुभयं चेतनेतरतत्त्वमेकीकुर्वन् पुद्गलद्रव्यलक्षणं पृथिव्यादिभेदेन चतुर्धा व्यवस्थापयन् कथं स्वस्थो विपर्यस्तवुद्धिर्वेवानां प्रियः ? प्रत्यक्षस्यातीव-लङ्कनात् । इहजन्मिन तावत् प्राणिनापाद्यन्तिचत्तानि चित्तान्तरोपादानोपादेयभूतानि चित्तत्वात् यथा मध्यचित्तम् । अत्र पुनरन्यथानुपपत्तिरस्त्येव, जातस्य पूर्वाभ्यस्तसमृत्यनुवन्धात् भयादिप्रतिपत्तेः । अनेन पथिकाग्नः ज्वालान्तरपूर्वकत्वं प्रत्यग्निवत् इति ३० व्यभिचारचोदनं प्रत्युक्तम् , तेज कारणपूर्वकत्वस्य तत्र विरोधात् । सतक्ष्वेतनस्य चित्स्वभावेन परिणमतः कारणान्तरानपेक्षत्वात् स्वयमक्षेपेण विवर्तोपपत्तेः अनैमित्तिकत्वा-

२०

<sup>(</sup>१) न पुनः पार्धिवास् काष्ठादेरग्निः जलाद्वा पार्थिवं मुक्ताफलादिकम् । (२) भिन्नत्वं दर्शैयति । (३) न चातुर्विध्यक्वानिः । (४) परस्परविविकतया । (५) भूतेषु । (६) भूतपर्यायतया ।

दचेतनवत् । द्वितीये तदवश्यम्भावात् । यदि पुनः अन्त्यक्षणस्य नोत्तरीभवनशक्तिः ;
अवस्तुत्वं स्वोपादानप्रबन्धाभावं साधयेत् अर्थित्रयालक्षणत्वाद्वस्तुनः । समर्थं न करोति
चेति विरुद्धम् । सामग्रीजन्मनां विसद्यकार्याणां कादाचित्कत्वं न तु उत्तरीभवनस्य ।
तदेतत् अन्ते क्षयदर्शनमसिद्धम् , मध्ये स्थितिदर्शनमपि स्थितिं प्रसाधयेदव्यभिचारात् । यदि
चेतनः अचेतनाकारेण विवर्तेत स्वापप्रबोधवत् ग्रेत्यभावसिद्धेः कथन्नानवद्यम्—अपरः। ५
चेतनेतरयोः स्वभावसिद्धयोः सङ्करव्यतिकरप्रतिपत्तिरयुक्तेव दृष्टहानेरदृष्टपरिकल्पनाच ।
'जलबुद्बुद्वज्जीवाः मद्शक्तिवद् विज्ञानमिति परः अर्के कद्विमानं दृष्ट्या गु डे योजयति ।
विज्ञप्तेर्यदि स्वालक्षण्यादिविश्वेषेऽपि मद्शक्यादिदृष्टान्तेन सन्त्वोत्पत्तिकृतकत्वादेः भूतस्वभावत्वम् ; तत एव परोऽपि भूतानामपि बुद्धिचैतन्यविवर्तानतिक्रमं सुखादिस्वसंवेदनवत्
साधयेदिति विरुद्धाच्यभिचारीति मिथ्याभिनिवेशात् प्रमाणप्रमेयव्यवस्थामतिलङ्कयेत् ] १०

इदमत्र तात्पर्यम्—संवित्तेः भूतपरिणामत्वेन उत्तत्रान्तर्भावे अनिष्टं किञ्चित् सिध्यति इष्टं च न सिध्यति । अनिष्टसिद्धं तावदर्शयति—स्याद् भवेत् पर्यायः परिणामः । कस्य कः १ इत्याह्—पृथिट्यादेः सिल्लादिः । अस्यार्थं स्वयमेव वृत्तौं वस्यति तन्नेह उच्यते । ततः पृथिव्यादौ सिल्लादेः अन्तर्भाव इति भावः । इष्टासिद्धं दर्शयन्नाह्—तथा इत्यादि । येन अन्वयव्यतिरेकानुविधान [२३२ क] प्रकारेण पृथिव्यादेः पर्यायः सिल्लादिः तथा नवै नैव १५ चेतनोऽवप्रहादिः अचेतनस्य चेतनस्यभावरहितस्य पृथिव्यादेः अचेतनः पृथिव्यादिः चेतन-स्य वा पर्याय इति सम्बन्धः । तदनेन \*'आत्मैवेदं सर्वम्' [छान्दो० ७।२५।२] इत्याद्यपि निरस्तम् । अवप्रहाद् ईहायाः ततोऽवायस्य अतो धारणायाः स्मृतेः प्रत्यभिज्ञाया अस्याः तर्कस्य अनुमानस्योत्पत्तिदर्शनात् । न चान्यस्य परिणामोऽन्यस्य ; अव्यवस्थापत्तेरिति मन्यते ।

स्यान्मतम् – यदि चेतनस्य नाचेतनः "तस्य वा चेतनः"; कथं जाप्रदशातः स्वापदशा, २० तस्याद्य प्रयोधदशा यतस्तदा अवप्रहादिसंभव इति ? तत्र केपाश्चितपरिहारः – तद्दशायामविकरूपकं दर्शनमस्ति "ततः प्रयोधः । "अन्येषां जाप्रद्विज्ञानात् सः " इति । "अपरेषां ज्ञानरिहतादात्मनः " इति । नान्त्यः तावत् परिहारः संभवति ; ज्ञानाद् व्यतिरिक्तस्य आत्मनोऽन्यस्य वा भूताऽ-विशेषात्" । यद्यपि "कार्यभूतानां क्षणिकत्वमिति न स्मरणप्रत्यभिज्ञानादिसंभवतः (वः) तदापि (तथापि) तत्कारणभूतेभ्यः तत्संभवो नित्यत्वात्तेषाम्" । यद्यपि "विद्रुपादयः नास्मत्सदशानां २५

<sup>(</sup>१) तुलना-"जलबुद्बुद्वजीवाः" यथेव हि समुद्रादौ नियामकादृष्टरहिताः पदार्थसामध्येवशात् वैचित्र्यव्यपदेशमाजी बुद्बुद्दाः प्रादुर्भवन्ति तथा सुखदुःखर्यचित्र्यमाजी जीवाः""-न्यायकुमु० ए० ३४२। (२) "मदशक्तिवद् विज्ञानम्"-न्यायकुमु० ए० ३४२। त० शा० भा० ३।३।५३। न्यायक० ए० ४३७। न्यायवि० वि० प्र० ए० ९३। "मदशक्तिवच्चैतन्यमिति"-प्रक० प० ए० १४६। तुलना-"मद्याङ्गबद् भूत-समागमे ज्ञः""-युक्त्यनु० इलो० ३५। (३)भूतेषु। (४) प्रन्यकारोऽकलङ्कदेवः । (५)स्वोपज्ञदीकायाम्। (६) अचेतनस्य। (७)न परिणामः तर्हि । (८) अविकल्पदर्शनात्। (९) प्रज्ञाकरादीनाम्। (१०) प्रवोधः। (११) नेयायिकादीनाम्। (१२) प्रवोधः। (१३) मृत्ववदचेतनस्वादित्यर्थः। (१४) कार्यरूपाणां भूतानाम्। (१५) कार्णात्मकभूतानां परमाणुनामित्यर्थः। (१६) कार्णात्मकभूतपरमाणुगाताः रूपाद्यः।

प्रत्यक्षाः तथापि बुद्धाः (बुद्ध्या)दयः 'तदाश्रितत्वेऽपि प्रत्यक्षाः, यथा आकाशपरममहत्त्वाद्य-प्रत्यक्षत्वेऽपि 'तदाश्रितः शब्दः प्रत्यक्षः।

यस्तु मन्यते बुद्धेः शरीराश्रितत्वे <sup>3</sup>तस्य क्षणिकत्त्राद् देशान्तरादौ प्रत्यभिज्ञानं न स्यादिति; स्यादेतदेवं यदि कार्यसंयोगिना कारणं न संयुक्ष्येत, न चैवम् , पटसंयोगिना तन्तुसंयोगदर्शनात् । ५ नापि मध्यमध्यमशरीरस्य प्रबोध(धा)कारणत्वात् (त्वम्); तद्भावे भावाद् [२३२ख] अभावे अभावात् । न जाप्रच्चित्तस्यं, तदभाव एव भावात् । तथापि तत् वतस्य चेत् कारणम् ; तर्दि विधवाया गर्भः चिरमृताद् भर्तुः न सन्निहितान् परपुरुषात्, इति न सां निप्राह्मा स्यात् ।

यदि मतम्-प्रबोधस्य शरीरकारणत्वे जाप्रच्चित्तानुकरणविरोध इति ; तदिष सुपरिहारम् ; यतः कारणकारणस्यापि अनुका (क) रणसंभवात् तदिवरोधः । तथाहि—तच्चेतसः शरीरं प्राणादिवत् , १० ततः पुनरपरं शरीरं प्राणादेरिव प्राणादिः तावद् अन्ता दशा, ततः पुनः तद्मुरूपप्रवोधः पित्रनुरूप-पुत्रवत् इति । तद्यथा पितुः शुकादिपातः पुनः तत्परिणामविशेषात् पित्रनुरूपमपत्यशरीरम् ।

यदि वा, शरीरं बोधोपादानकारणम् , तिच्चतं सहकारिकारणम् , परस्य च सहकारिकारणानुरूपं कार्यम् , अन्यथा कथमधीनुरूपं ज्ञानम् ? 'भिन्नकालं कथं सहकारि' इत्यपि नोत्तरमः ;
सर्पादिदष्टमूर्चिष्ठतस्य पूर्वोमूर्चिष्ठतः (त) चित्तं प्रति भिन्नकालतास्यापि (लस्यापि) मन्त्रादेः सह१५ कारित्वस्य परेरम्युपगमात् । प्रथमः पुनः अपर्यालोचित एव ; स्वापादो हि क्षणिकसंवेदनोपगमे
ज्ञागरणात् तस्य विशेषो वाच्यः यतस्तत्र प्रत्यक्षसिद्धं क्षणक्षयादिकं तत्प्रवृत्त्यादिकारणं मरणवद्
इति न स्यात् । समारोपः इति चेत् ; न ; तत्र तदमावात् । इत्यथा तदुपलक्षणे न गाढिनद्रा
दशा नाम । तदनुपलक्षणं तु \*'निह इमाः कल्पनाः'' [प्र० वा० स्व० टी० ए० १२७]
इत्यादिं प्रतिहन्ति । यदि पुनः निश्चयाऽभावो विशेषः; सोऽपि न युक्तः ; तदभाव एव अस्तु ।
२० कथमनुभूतं क्षणक्षयादिकमननुभूतं यतस्तत्र [२३३ क] तद्व्यवहारो न स्यात् ? निर्विकल्पानुभूतमननुभूतकल्पमिति चेत्; न तिर्हे स्वापादेः संहताशेषविकल्पदशा भिद्यत इति 'तत्रेव अन्यत्रापि--

# #"संहत्य सर्वतिश्चिन्तां स्तिमितेनाऽन्तरात्मना । स्थितोऽपि चक्कुषा रूपमीक्षते साऽक्षजा मितः ॥"

[प्र०वा० २।१२४] इति प्रवते।

तत्र नीलादिविकल्पसद्भावेऽपि ततस्तत्र संवेदनाऽप्रवेदनात् , चेतनस्य चेतनः तस्य वा अचेतनः पर्यायः इति न युक्तमेतत्—'नवै चेतनोऽचेतनस्य' इत्यादि इति चेत् ; अत्र प्रति-विधीयते—

> निर्णयेतरसंवित्तेः सदाऽभ्युपगमादयम् । न दोषो जायतेऽस्माकं सौगतैकान्तपक्षवत् ॥ प्रबोधस्यान्यथायोगादन्तरालेऽनुमीयते ।

<sup>(</sup>१) भृताश्चितत्वेऽपि । (२) आकाशाश्चितः । (३) शरीरस्य । (४) प्रवोधकारणत्वम् । (५) जाग्र-चितम् । (६) प्रवोधचित्तस्य । (७) विधवा । (८) जाग्रचित्तम् । (९) भवत्येव । (१०) "अप्रतिसंविदता एवोदयन्ते व्ययन्ते वा यतः सत्योऽप्यनुपरुक्षिताः स्युः" इति शेषः । (११) स्वापादिवत् ।

संवित्तिरविकल्पाऽपि जैनैः किन्न सदा स्वयम् ॥ कार्यकारणभावोऽयमन्यथा नियतः कुतः । अहेतुरन्यहेतुर्वाऽदृष्टहेतुः प्रसज्यते ॥

यदि स्वापे संवित्तिरनुपलक्षितेति प्रवोधोऽहेतुकः, तर्हि मेवादिः अनुपन्धोपादानः तैथैव अहेतुः इति सर्वे (वैं) कादाचित्कमपि तेथैव शङ्कयेत । अथ अन्यहेतुकः; तन्मेधादिरपि अन्यजाति- ५ कारण इति न चतुर्भू तन्यवस्था । अथ पृथिन्यादेरेव तदुःपत्तिदर्शनात् ; अष्टष्टमपि जलपटलादेः सजातीयं कारणमनुमीयताम् ।

एतेनेदमपि प्रत्युक्तम्-\*''यथा अविकल्पात् स्वापात् सविकल्पप्रगोधसंभवः तथा अचेतनात् चेतनसंभवः'' इतिः, कथम् १ अन्यत्रापि प्रसङ्गात्। शक्यं हि वक्तुं यथा सूक्ष्मपृथि-व्यादिभूतेभ्यः स्थूळतद्भूतभावः तथा जळादेः भूस्यादिभावस्या इति स्यात् (वःस्यान् इति ।) १०

नजु यथा आत्मवत् [२३३ख] पृथिव्यादयो भिन्नजातीयाः परस्परं कथं तद्वदेवेपृथिव्यादेः सिलिलादिपयीय इति चेत्; अत्राह—पुद्गलद्रव्यम् इत्यादि । रूपरसगन्धस्पर्शवद्द्रव्यं पुँद्गल-द्रव्यं सूक्ष्मम् । किं स्यात् १ इत्याह—पृथिव्यादिव्यपदेशभाक् 'स्यात्' इति शेषः । अत्र आदिशब्देन जलादिपरिग्रहः । किं कृत्त्वा १ इत्याह—आसाद्य प्राप्य । किम् १ इत्यादि स्वर (त्याह—खर इत्यादि । खर )विवर्त्तमासाद्य पृथिवीव्यपदेशभाक् । एवमन्यत्र योज्यम् । एत- १५ दुक्तं भवति—न पृथिव्यादयो भिन्नजातीया एकद्रव्यपर्यायत्वात् सृत्पिण्डादिवत् इति ।

ननु प्रतीयमानपृथिज्यादिभ्यः किमन्यत् तद्ज्यपदेशभागिति चेत् ; न; स्थूलस्य सूक्ष्मपूर्वकत्वस्यापि अन्यभिचारात् पटवत् इति तन्तुसिद्धेः । एवमपि भवतु पृथिन्याः स्वयं रूपरसगन्धस्पर्शवत्याः तथाविधकारणानुमानम्, न जलाऽनलाऽनिलेभ्यः गन्धरसरूपविरिहतेभ्यो

यथासंभवं किन्तु तदनुरूपं कारणान्तरमनुभीयते चेत् ; न; तत्रापि "स्पर्शवत्त्वे सित गन्धादानु- २०

"मानाऽनिराकरणात् । किं पुनः तत् ? इत्याह—पुनरन्यथा इत्यादि । पुनः पदचाद् अन्यथा

अन्येन पृथिन्यादिविलक्षणप्रकारेण बहुलं परिणामि लक्ष्यते पुद्रलद्रन्यमिति । तदेव दर्शयति

यथा इत्यादिना । 'यथा' इत्ययमुदाहरणप्रदर्शने, चन्द्रकान्तमिणः खरत्वेन पृथिनीस्वभावो द्वयविति (द्रविति) जलीभवति । कुतः ? इत्याह—चन्द्ररश्मेः । न तन्मिणः द्रवित्वपलम्भाद् अपि तु तत्संसक्ता जलात्मकाः चन्द्ररद्भयः इत्येके । तेषां तद्द्रुतौ को दोषः ? अद- २५

र्शनमिति चेत् ; न; [२३४क] गन्धद्रन्यस्य सर्वेदा सर्वेदिक्ष भागानां गमनेऽपि तावत एव उपलम्भात् , तेद्रदमेश्चाप्यदर्शनं किन्न स्यात् ? "तद्वपरापरोत्पत्तिः न तन्मणेः इति किं कृतो विभागः ?

राक्षक्रोणितं द्रवरूपं कल्लबुदादिकमेण स्त्यादिपरिणामं याति । किं भूतम् ? इत्याह—

<sup>(</sup>१) प्रबोधवत् कत्तणरहितः। (२) अहेतुकमिति । (३) पृथिव्यादिरेव तत्कारणं तर्हि । (४) इति न पृथिव्यादिनां तस्वान्तरम् । (५) आत्मवदेव । (६) "स्पर्शरसगन्धवणंवन्तः पुत्रलाः।''-त० सू० पा२३ । (७) जलानलाविलादीनि गम्धरसरूपसहितानि स्पर्शवस्वात् पृथिवीवत् । (८) "वायुस्तावद् रूपादिमान् स्पर्शवस्वात् घटादिवत् ।''आपो गम्धवत्यः स्पर्शवस्वात् पृथिवीवत् । तेजोऽपि रसगन्धवत् रूपवस्वात् ।''
-स० सि० पा३ । (९) चन्द्ररदमेः । (१०) प्रतिक्षणं अपरापरचन्द्रदमय उत्पयन्ते चेत् ; मणिरपि अपरापर एवोत्पक्षोऽस्त ।

भस्म इत्यादि । भस्ममृत्तिकयोः कृतद्वन्द्वयोः आदिश्वन्देन बहुन्नीहिः, अत्र आदिशन्देन पिण्डादिपरिम्रहः, पुनः अस्य पर्यन्तशन्देन सं एव विधेयः । तथैव तेनैव विशिष्टौषधादि- प्रयोगप्रकारेण मुक्ताफलादि, आदिशन्देन हिमादि परिगृद्यते 'द्रवति' इति अनुवर्तते । यदि वा, पुद्रलद्वन्यं स्नेह्विवर्त्तमासाद्य 'मुक्ताफलादिकं परिणामं याति' इति सम्बन्धः । अत्र ५ आदिशन्देन स्ततकादेः (सृतकादेः) गुटिकादिपरिणामो गृद्धते । काष्टादिकम् आदिशन्देन तृणादिकम् अग्निसाद् भवति । कृतः १ इत्याह—अर्गण इत्यादि । आदिशन्दाद् विशिष्ट- द्रव्यादिसंयोगात् । ततः स्थितम्—पुद्रलद्वन्यम् इत्यादि ।

ति तहत् पुरुषचेतनः तथा परिणमते न पुद्गलद्रव्यमिति ; अत्राह्-न [पुनः] नैव चेतनो ब्रह्मात्मा चैतन्यं स्वपरावभासित्वं विहाय विपरिवर्त्तते पृथिव्यादिरूपेण परिणमते । १० एतदुक्तं भवति-पुद्गलद्रव्यं यथा पृथिव्यादिरूपेण विपरिवर्त्तते तत्र तद्रूपाद्यन्वयदर्शनाम् , तथा यदि पुरुषः तद्रूपेण विपरिवर्त्तता (विपरिवर्तेत) ; चैतन्यान्वयः तत्र प्रतीयेत । न चैविमिति । अचेतनस्ति चितनरूपेण परिणमत इति चेत् ; अत्राह्-अचेतनः पृथिव्यादिः पुनः चेतनो भवन् सँगल्य्यते । 'न पुनः' इत्यनुवर्त्तते, स (सँ) ल्लक्ष्यत इति । अनेनेतद् दर्शयति-[२३४ ख] यदि अचेतनः परिणामी चेतनः तत्परिणामः तत्र तद्रूपान्वयः स लक्ष्यते १५ (सँग्लक्ष्यते) । न च तदस्ति रूपादिरहितस्य अन्तःचेतनस्य परिस्फुरणान् । न च तत्र रूपादी-नामनाविभीवकल्पना श्रेयसी ; भूतानामन्योऽन्यात्मिन लक्षणानाविभीवकल्पने न लक्षणभेदेन 'तद्व्यवस्थाकथनम (नं) युक्तं स्यात् ।

उपसंहरन्नाह—तद् इत्यादि । यत एवं तत् तस्माद् अयं वावाकस्वत्वं (चार्वाकः स्वयं)
पुद्गलद्रव्यलक्षणम् एकसंख्योपपन्नम् चतुर्घा चतुर्भिः प्रकारैः व्यवस्थापयन् । केन १ इत्याह—
२० पृथिव्यादिमेदेन कथं स्वस्थः भूतगृहीत इत्यर्थः । कुतः १ इत्याह—विपर्यस्तबुद्धिः । यथा
चन्द्रमसमेकं द्वित्वेन व्यवस्थापयन् तथाविधनुद्धिः तथा अयमपि यतः ।

नसु परचेतोवृत्तीनां दुरन्वयत्वात् तथाविधबुद्धिरयमिति क्रुतो ज्ञायते इति चेत् ; अत्राह्-देवानांप्रिय इत्यादि । देवानां मूर्खाणां प्रियो यतः । निह् असौ सत्तामात्रेण तन्मयः (तिन्प्रयः) अतिप्रसङ्गात् , अपि तु प्रमाणत्राणरिहतत्वोपदेशात् सुखसंविधितमतीनां तेषां प्रमाणविषये अप्रवे-२५ शात् , ततोऽसो तथाबुद्धिः अवगम्यते । तथाविधतत्त्वो (ततत्त्वो)पदेशोऽपि तत्त्व कृतोऽवगम्यते इति चेत् ? अत्राह-प्रत्यक्ष्स्य इत्यादि । प्रत्यक्षस्य प्रमाणस्य प्रमेयस्य वा अतीव सङ्कनाद् अन्यथैव प्रतिपादनात् । किं पुनर्यमेतदेव कुर्वन् अस्वस्थः ? न ; इत्याह-चेतनेतरतत्त्वम् एकीक्कवन् । कथंभूतम् ? उभयम् ? अनेकशेषं पूर्ववदत्रापि ।

तदेवं मध्यावस्थायां चेतन एव चेतनीभवति इति साकल्येन [२३५क] विपक्षेऽनन्तर-३० बाधकोपदर्शनेन सिद्धायां व्याप्तौ यत्सिद्धं तद्दर्शयन्नाह—प्राणिनाम् इहजन्मनि इत्यादि ।

<sup>(</sup>१) बहुव्रीहिः । (२) पृथिन्यादिरूपेण । (३) पृथिन्यादिषु । (४) चेतने । (५)चेतने । (६) पृथिन् ब्यादिभूतचतुष्टयन्यवस्था । (७) विपर्यस्तबुद्धिः । (८) चार्वाकः । (९) विपर्यस्तबुद्धिः । (१०) चार्वाकस्य ।

प्राणा दश <sup>3</sup>आगमपठिता विद्यन्ते येषां ते प्राणिनः तेषाम्। एतेन सर्वसम्बन्धिनाम् आद्यन्तचित्तानां धर्मित्वेन उपादीयमानानां प्रमाणादिसत्त्वेन (प्राणादिमत्त्वेन) अनुमानसिद्धत्वं दर्शयति,इतरथा प्रत्यक्षेण तेषीमप्रहणादु अनुमानस्य वा[ऽ]वचने हेतोः आश्रयासिद्धिः आशङ्कयेत । न च आत्मन एव तच्चित्रे तथा साधियतुमश्राभिप्रेत (तम्) 'चित्तानि' इति बहुनिर्देशात् । नापि एकत्र आत्मिन आचन्तयोः बहुचित्तसंभवः । ततः सूक्तम्-'प्राणिनामु' इति वचनं ' सर्वसत्त्र्वाद्यन्तचित्तान् (त्तानामनु)मानपरिच्छेद्यत्वज्ञापनार्थमिति । एवमपि तेषामनाद्यनन्तभृतानाम् आद्यन्तचित्तासंभव इति आश्रयासिद्धो हेतुः, यस्माद्धि न पूर्वचित्तमस्ति तद् आदिः, यस्माच्च नोर्थ (नोऽन्तः) तदु अन्त्यम् , न चैतत्ै जीवानाद्यनिबंधन (निधन) त्वे युक्तमिति चेत् ; अत्राह--इहजन्मनि अस्मिन् जन्मनि । तावतु शब्दः क्रमवाच्येव पूर्वपूर्वजन्मस्वपि तत्साधनक्रमप्रदर्श-नार्थः । आद्यन्तचित्तानि । कथम्भूतानि तानि ? इत्याह-चित्त इत्यादि । चित्तान्तरम् उपा- १० दानोपादेयभूतं येषां तानि तथोक्तानि । भृतशब्दः प्रत्येकमभिसम्बन्धते । ततोऽयमर्थः-आदि-चित्तानि चित्तान्तरोपादानमृतानि अन्त्यचित्तानि चित्तान्तरोपादेयमृतानि इति । यदि वा, चित्तान्तरस्य उपादानोपादेयभृतानि इति माह्मम् । तथा हि आदिचित्तानि पूर्वभवमरणा-न्त्यचित्तान्तरस्योपादेयभृतानि, अन्त्यचित्तानि भाविर्भवाद्यचित्तान्तरस्य उपादानभृतानि । एवमपि ैएवं वक्तव्यम् [२३५ख] चित्तोपादानोपादेयसृतानि इति वक्तव्यं किमन्तरशब्देन भेदस्य १५ उपादानोपादेयभुतवचनादेव सिद्धेः "अन्यथा तदयोगात् , एकात्मवदिति चेत् ; न ; साख्यं प्रति सिद्धसाध्यतापरिहारार्थम् एवंवचनात् । सांख्यो हि सर्वत्र कार्यकारणयोरभेदैकान्तवादी 'वित्तो-पादानोपादेयभूतानि ' इति वचने सिद्धसाध्यता मन्येत । तत्कुतः तानि तथाभृतानि ? इत्याह-चित्तत्वात् , विशेषस्य साध्यस्वात् सामान्यस्य साधनस्वात् न प्रतिज्ञार्थैकदेशाऽसिद्धो हेतुः इत्येके । विशेषयोः सामान्ययोवी एवं साध्यसाधनभावेऽपि नायं दोषः इत्यपरे । अन्यथा नित्यः २० शन्दः शन्दत्त्वात् इत्यादावपि स्यात् । अत्र दृष्टान्तमाह दर्शयितुम्-यथा इत्यादि । यथा मध्य-चित्तम् इत्यर्थः ।

नतु जैनस्य 'छोह्छेख्यं वज्रं पार्थिवत्वात् काष्ठवत्' इत्यादाविव न दृष्टान्तमात्राद् हेतुः गमकः, अपि तु अन्यथानुपपत्तेः, <sup>°</sup>स च अत्र, [अतः] आह्–अत्र इत्यादि । अत्र हेतोः पुनः इति सौष्टवे, अन्यथा साध्याभावप्रकारेण अनुपपत्तिः अधटना अस्ति । 'एव' निपातेन मनागिप २५ तदुपपत्तिः नास्ति इति वदति । कुतः ? इत्याह्—जन्म तस्य (जातस्य<sup>3</sup>) इत्यादि । जातैवादौवा

<sup>(</sup>१) "पंच वि इंदियवाणा मणविकायेसु तिष्णि वलपाणा । आणापाणप्पाणा आउगपाणेण होंति दस पाणा ।"--गो० जीव० गा० १२९ । (२) आधन्तचित्तानाम् । (३) आदिः अन्तर्च । (४) जन्म । (५) 'एवं वक्तव्यम्' इति निरथंकं भाति । (६) भेदाभावे उपादानोपादेयभावासंभवात् । (७) सामान्यस्य च विशेषविष्ठत्वात् न निरन्वयदोषोऽपि । (८) "ननु प्रत्यविशेषो धर्मी सामान्यं साध्यमिति न प्रतिज्ञाथैंकदेशताः ।"-प्र० वार्तिकाल० ए० ३८७ । हेतु० टीकालो० ए० ३९६ । प्रमेयर० १।१ । स्या० रला० ए० ४१-७२ । (९) अन्यथानुपपत्तिविशिष्टो हेतुः । (१०) तदहःसमुत्पन्नस्य बालकस्य । तुलना-"पूर्वा-भ्यस्तस्युवनभाजातस्य हर्षभयशोकसंप्रतिपत्तेः ।"-न्यायस्त्र० ३।१।१९ ।

(जातस्य) अन्त्यतस्य (उत्पन्नस्य) पूर्वम् अतीतजन्मन्यञ्च (न्यभ्यस्त) स्तनादिपानादिकत्रस्य (कं तस्य) स्मृतेरनुवन्धात् अविच्छेदात् । एतदुक्तं भवति—मरणान्त्यचित्तस्य तक्त्यं यदि उत्तर-जन्मादिश्रबोधाविनाभावि न भवेत् , तर्हि तत्र तदाहितसंकारवैधुर्ये जातस्य स्मृत्यनुवन्धः [न स्यात् ] । मान्नपि (भवन्नपि) पुरुषमात्रेण अन्येन कथमवगम्यते परचेतोवृत्तीनां [२३६क] ५ दुरन्वयत्वादिति चेत् ; अत्राह्—भयादि इत्यादि । भयम् आदिर्यस्य अभिलाषादेः तस्य प्रतिपत्तेः मुखविकारादिना निश्चितः, अन्यथा कुतश्चित् परचेतोवृत्तिविशेषे प्रतिपत्त्यभावमुत्ये-क्षामहे । न चैवम् , अतो बत्कु (क्त्र)विकारादेः भयादिप्रतिपत्तिः ततः वत्नुवन्धप्रतिपत्ति ।

एतेन 'जातस्य पूर्वीभ्यस्तस्मृत्यनुत्रन्धातु' इत्यस्य हेतोः स्वरूपासिद्धिरपि प्रत्युक्ता ।

ननु मध्यचेतिस चित्तत्वं यद्यपि चित्तान्तरोपादेयत्वसहितं दृष्टं तथापि आद्यन्तवेतिस 
र० तत्तथा न युक्तम् , अन्यथा प्रैत्यग्नेष्व्वांछापूर्वकत्वदर्शनात् पथिकाग्नेरिपपूर्वं (तैत्पूर्व)कत्वं तेत्त्वादनुमीयेत । व्यभिचाराझङ्का अन्यत्रापि इति चेत् ; अत्राह—पश्चिकाग्नेः इत्यादि । 'अनेन' इत्ययं 
शव्दः अन्ते करणात् 'प्रत्यगिनवत्' इत्यस्य अनन्तरं यथास्थानं च द्रष्टव्यः । ततोऽयमर्थः—
पश्चिकाग्नेः पथिकसम्बन्धिनः पावकस्य, पथिकस्य अनवस्थायित्वेन तत्संवन्धित्वस्य परोक्षताज्ञापनार्थम् , अथवा ज्वालान्तरपूर्वकत्वेतर्त्वंसंभवज्ञापनार्थं पथिकप्रहणम् तस्यं हि अग्निः उत्त
रथ यद्यपि संभवति । ज्वालान्तरपूर्वकत्वं साध्यम् , अत्र हेतुः 'पथिकाग्नित्वात्' इति द्रष्टव्यः ।
निदर्शनमाह—प्रत्यग्निवद् इति । कश्चित् पथिकः शितार्तो अरणिनिर्मथनाद् अन्यते वा प्रज्वालिताग्निः निःशीतो भृतात् (भृत्वा) कापि गतः, पुनस्तत्रेव अपरः पण्डितमाना(मानी) समागत्य
ततोऽग्नेः प्रत्यग्निं प्रज्वात्य अनुमानं करोति पथिकाग्नि [ः] ज्वालान्तरपूर्वकः तत्त्वात् ं प्रत्यग्निवत् । न चैवम्, अतः अनेन भवदीयानुमानस्य [२३६ख] व्यभिचार इति यद् व्यभिचारर० चोदनं तदनेन अनन्तरप्रन्थेन प्रत्युक्तम् प्रकृते हेतुलक्षणभावाद् अन्यत्र विपर्ययात् । तमेव
दर्शयन्नाह—तेजःकारण इत्यादि । तेजसः कारणं पुद्रलद्रव्यम् अनन्तरवर्णितम् तत्पूर्वकत्वस्य
तत्र पथिकाग्नौ [अ]विरोधात् । विरोधाभावान्न ज्वालान्तरपूर्वकत्वमस्यं , ननु (नतु) चेतने
अभिदितनीत्या तत्पूर्वकत्वस्य अविरोध इति मन्यते ।

अथ सर्वत्र सर्वदा सन्तु तदादिवित्तानि इष्टसाध्यानि ननु (नतु) मरणान्त्यवित्तानि प्रमा-२५ णाभावात् । तर्हि (निह्) "अर्वाग्भागदिर्शिप्रत्यक्षम् इयतो व्यापारान् कर्तुँ [समर्थम् ] सन्निहित-विषयवछोत्पत्तेः । छिङ्गाभावेन अभावात् नाष्यनुमानम् । वित्तत्वस्य भावाछिगाता वो (भावा-हिस्तङ्गाभावो) असिद्ध इति चेत् ; न ; "तत् कार्यम् , कारणम् , अनुभयं वा स्यात् ? तत्र उप-देयाभिमतात् प्रागेव भावात् न कार्यम् । 'स्नानादेः प्रागपिभवन् जलादिस्तत्कार्यम्' इत्येके; तेषां "प्राप्यमर्थकियाजातं किं कुर्वाणं जलादेः कारणम् ? अकिक्षित्तकरस्य "तद्योगाद् अतिप्रसङ्गात् ।

<sup>(</sup>१) भवन्नपि स्मृत्यनुबन्धः । (२) स्मृत्यनुबन्धः । (३) [अग्निसमुद्गृतद्वितीयाग्नेः । (४) ज्वाला-पूर्वकत्वम् (५) अग्नित्वात् । (६) अन्यप्रिकान्निपूर्वकत्वज्ञापनार्थम् । (७) प्रथिकस्य । (८) अग्नित्वात् । (९) प्रथिकाग्नेः । (१०) अस्मदादिप्रत्यक्षम् । (११) चित्तम् (१२) भावि । (१३) कारणत्वायोगात् ।

न च अकारणं कार्यं युक्तम् । सत्ताम् इति चेत् ; नतु च अनुत्यन्नमसत् स्वरिषणिसमं कथं कस्यिन्त् अतामुपजनयित ? स्वकाले सक्त्वाद्दोषः ; कार्योत्पत्तेः प्रागिप तदा तत्सक्त्वे पूर्वभावि-त्वमेव कारणस्य अर्थादापिततं नानागतत्वम् । पद्मात् सक्त्वे प्रागेव उत्पन्ने कार्ये तदिकिव्यित्कार्यं कृतस्य करणाऽयोगात् । तत्र (तन्न) कार्यम् । नापि कारणमः अर्वाग्दर्शिना कार्यादर्शने तद्विशिष्टताऽविनिश्चयात् । तद्दर्शने अनुमानचैफल्यम् । [२३७क] न च तैन्मात्रं लिङ्कम् ; प्रति- प्रवन्धवैकल्यसंभवात् । अनुभयस्य प्रतिबन्धाभावात् अलिङ्कत्वमिति । तत्राह्—सतः चेत्तनस्य इत्यादि । सतो विद्यमानस्य चेत्तनस्य 'अन्त्यदशायाम्' इति प्रिकृमाद् एतल्लभ्यते । अनेन एतत् कथयति—मध्ये चेतनस्य अन्यस्य वा सक्त्वं भिन्नकार्यकारित्वेनेव उत्तरस्वपरिणामकारित्वेन व्यातं प्रतिपन्तम् , तैदिदानीं यदि तद्भावेऽपि स्यात् निःस्वभावत्विमिति कृतः कस्यचित् तक्त्व-मन्यद्वा ? अन्यथा सर्वस्य व्याप्यस्य स्वव्यापकाभावेऽपि भावाशङ्कया अननुमानं जगत् स्यादिति । १० चित्स्वभावेन चिद्क्षपेण परिणमतो विवर्त्तमानस्य कारणान्तराऽनयेक्षत्वात् । यस्मात् कारणात् उत्पद्यते असी चेतनः तस्माद् अन्यत् कारणं तदन्तरम् , तत्र न विद्यते अपेक्षा यस्य तद्वा न अपेक्ष्यते इति तस्य भावाऽभावात् (तस्य भावात्) 'अत्र पुनः अन्यथानुपपत्तिः अस्त्येव' इत्यनेन सम्बन्धः ।

नतु तदनपेक्षत्वेऽपितद्रूपेण परिणामो न भविष्यति ? इत्याह-स्वथम् इत्यादि । स्वथम् १५ आत्मना अक्षेपेण झटिति विवर्तस्य उपपत्तेः । एतद्पि कृतः ? इत्याह-अनेमित्तिक [त्वात्] इत्यादि । निर्हेतुकस्य अचेतनेचत् (तनवत्) पृथिव्यादिव [त्] । परमाशङ्कते द्वेष (दूष) यितुं द्वितीय इत्यादि । तत्र उत्तरमाह- तद्वदयम् इत्यादि । तस्य द्वितीयक्षणस्य नियमेन भावात्।

तु स तनस्य (सत्तश्चेतनस्य) इत्यादि अनभ्युपगच्छतो दूषणमाह-यदि इत्यादि । पुनः इति पक्षान्तरद्योतने, अन्त्यक्षणस्य मरणिचत्तस्य नोत्तरीभवनञ्चितः नोत्तरपरिणामसामर्थ्यम्, २० अवस्तुत्वम् अन्त्यक्षणस्य । तत् किं कुर्यात् ? इत्याह-स्वोपादान इत्यादि । स्व इत्यनेन अन्ते (अन्त्यः) क्षणः परामृदयते तस्य उपादानप्रवन्धस्य अभावं साधयेत् । कृतः ? इत्याह-अर्थ इत्यादि । [२३७] अर्थस्य कार्यस्य [क्रिया] करणं तल्लक्षणत्वाद् वस्तुनः । र्तत्सा-मर्थ्यं तैल्लक्षणम् , तन्त्वं सहकारिवैकल्यात् कार्याकारिणोऽपि तत्क्षणस्य अस्ति इति चेत् ; अत्राह-समर्थम् इत्यादि । समर्थम् अन्त्यक्षणजातम् इति न करोति च इत्येवं विरुद्धम् । तथाहि- २५ यदि समर्थम् ; कथं न करोति ? न करोति चेत् ; कथं समर्थम् ? अन्यथा नित्यं समर्थमपि सहकारिवैकल्यात् सर्वदा न कुर्यादिति मन्यते । नार्थिकया नापि तत्सामर्थ्यं तैल्लक्षणम् , अपि तु सत्तासम्बन्ध इति कस्मान्नाशङ्कितमिति चेत् ; अव्यापकत्वात् , सामान्यादौ अभावात् ,

<sup>(</sup>१) कुर्वाणम् । (२) अविद्यमानम् । (३) सत्ताम् । (४) कारणमात्रम् । (५) कार्यकारण-उभय-व्यतिरिक्तस्य । (६) उत्तरिक्तम् । (७) अनुमानक्रम्यम् । (८) अर्थिकयासामध्येम् । (९) वस्तुलक्षणम् । (१०) वस्तुलक्षणम् । (१०

प्रतिषिद्धत्वाच्च । तर्हि तदुत्तरीभवनशक्त्यभावेऽपि विजातीयकरणशक्तेर्ने तदवस्तुत्वम् इत्याश-क्कृतीयमिति चेत्; न; चार्था(र्वा)कस्य तथा मताभावाद् भृतसमुच्छेदानभ्युपगमात्। अत एवो-क्तम् 'अचेतनवत्' इति ।

नतु यथा चेतनस्य संसारे अवधहादयो न तत उध्वै तथा मरणात् पूर्व सोऽपि न पश्चा५ दिति चेत्; अत्राह—सामग्रया जन्म येषाम् विसदशकार्याणां केषां (तेषा) कादाचित्कत्वं सुवर्णे कटकादीनामिव स्यात् न पुन (तु न) च उत्तरीभवनस्य कादाचित्कत्वम् । 'अचेतनवत्' इत्येतदत्रापेक्ष्यम् । न च 'अन्त्यिचत्तानि चित्तान्तरोपादेयभृतानि' इति साध्यतः प्रत्यक्षवाधा पक्षस्य
यथा 'अश्रावणः शब्दः' इति साध्यतः । अन्त्ये (अन्ते) क्ष्यदर्शनादिति चेत् ; अत्राह—तत्
तस्माद् उक्तन्यायात् एतत् परेण उच्यमानम् अन्ते मरणःद् उध्वं यच्चेतनस्य परेण क्षयदर्शनम्
१० उपगतम् तद् असिद्धम् अनिश्चितम् , तेत्र तत्क्षयाऽसिद्धेः । अदर्शनं पुनः प्राणिभिन्मात्रस्य
(भून्मात्रस्य) तद्वहणसामध्यंवैधुर्यात् । न च तददर्शनं पश्चाधनाय अलम् , [२३८क] अन्यथा
शब्दे नित्यत्वाऽदर्शनमिप तद्वाधकं स्यादिति मन्यते । अतश्च तदसिद्धम् इत्याह—मध्ये जन्मन
उध्वं भरणात् प्राक् यत् स्थितिदर्शनं तदपि न केवलम् उक्तो न्यायः स्थिति प्रसाध्ये(धये)त्
'अन्त्ये' (अन्ते) इति सम्बन्धः । इतः ? इत्याह—अव्यभिचाराद् अविनामावात् । तथाहि—
१५ यदि अन्ते स्थानुर्न (स्थास्तुर्न) भवेत् भावो मध्येऽपि न भवेद् अविशेषादिति सौगतं मतम् ।
यदुक्तम्—

\*''जौतिरेव हि भावानां विनाशे हेतुरिष्यते । यो जातो न च विध्यस्तो नश्येत् पश्चात् सहेतव (सँ केन वा) ॥'' इति । अथ मध्ये स्थितिः, तर्हि तत्रं यत्तस्य रूपं तदेवापि (तदेव अन्तेऽपि) इति पश्चात् स्थितिः २० केन वार्यते । एतदप्युक्तम्-

\*''यद्येकस्मिन् क्षणे जातः तिष्ठेत् क्षणमिहापरम् । क्षणकोटी(टि)सहस्राणि ननु तिष्ठेत् तथैव सः ॥''

अथ मध्ये स्थास्तुरिप पुनः क्षरिद (क्षुरादि)विपायित्रत्ययोपनिपाते नदयित इति मितः; सापि न युक्ताः, यतः तथाविधर्स्यं गगनादिवत् तदयोगात् \* \* 'सतोऽत्यन्तविनाज्ञाऽसंभवात्' २५ इत्युक्तत्वाच्च ।

सौगतमतानुसारी भूत्वा कदाचित् चार्वाको मध्ये स्थितेरनुपलव्धि मध्ये स्थितेरदर्शनस्य असिद्धेश्च कारणात्, न केवलम् अव्यभिचारात् ''मध्ये स्थितिदर्शनम्' इत्यादिनां सम्बन्धः । अनेन मध्ये स्थितिदर्शनस्य असिद्धता परिद्वता ।

नतु प्रसाधयतु मध्ये स्थितिदर्शनम् अन्ते स्थिति चेतनस्य, तो तु अचेतनरूपेण, ततो ३० विरुद्धो हेतुः इति चेत्; अत्राह्-यदि इत्यादि । चेतनः सन् अचेतनाकारेण विवर्त्तेत पुनः

<sup>(</sup>१) अन्ते । (२) अल्पज्ञत्वादिति । (३) उत्पत्तिरेव । (४) उद्घतोऽयम् ··· ''जातिरेव ··· नस्येत् पश्चात् स केन वा''-पड्द० वृह० पृ० १२ । (५) मध्ये । (६) सदा स्थास्नोः । (७) विनाद्यासंभवात् । (८) स्थितिम् ।

चेतनाकारेण विवर्तेत यदि स्वापप्रवोधवत् स्वापप्रवोधयोरिव प्रेत्यभावसिद्धेः मृत्त्वा पुनर्भवनिवद्धेः कथं न कथिन्चद् अनवद्यं स्यात् । किं तत् ? इत्याह—अपर इत्यादि । [२३८ख] एतदभ्युपगम्य दूषणमुक्तम् , यावता परमार्थतो नैतदस्ति इति । 'न पुनः चेतनः चैतन्यं विहाय'
इत्यादिना उक्तं स्मारयन्नाह—चेतनेतरयोः इत्यादि । चेतनो जीवः इत्रोऽचेतनः पृथिन्यादिः
तथोः सङ्करश्च एकत्र प्रसक्तिः व्यतिकरश्च परस्परिवयगमनं तथोः प्रतिपत्तिः अयुक्तेव । कथं- 'भृत्तयोः ? इत्याह—स्वभावसिद्ध्योः एकैकपरिहारेण स्वस्वरूपेण सिद्धयोः । यदि वा, स्वस्मात्
समानजातीयाद् भावात् निष्यन्नयोः । कुतः ? इत्याह—इष्टस्य तथोर्भेदस्य हानेः सर्वस्य प्रश्वय्य (प्रत्यक्षस्य) सौ नासतां दर्शयति—नीटादिसुखादिप्रत्यक्षस्यापि तदनुषङ्गात् । अदृष्टस्य
प्रत्यक्षेण अविषयीकृतस्य तथोः सङ्करादेः कल्पनाच्च इति । अनेनापि परस्य प्रमाणान्त[र] प्रसङ्गं दर्शयति तद्भावे तद्योगात् ।

ननु भवतु अदृष्टकरूपनम् अप्रमाणकं तु न स्यात् , व्यवहारेण तैद्भेदसाधकस्य अनु-मानस्योपगमात् । तच्च अनुमानम्-चेतनो भूतपरिणामः तत्स्वभावो वा सत्त्वादिभ्यो जलबु-द्वुदवत् मदशक्तिवच्च इति । एतदेवाह—जल इत्यादिना । जलस्य बुद्बुदैः समानं वर्तते इति तद्वत् । के ? इत्याह-जीवाः । एतदुक्तं भवति-यथा सत्त्वादिसन्तो (मन्तो) बुद्बुदा जलात्मकाः <sup>र</sup>तत्रैव भवन्ति विनदयन्ति [च] तथा जीवाः पृथिव्यादिषु इति **मदस्य** जातिकया १५ मन्त्र्या (शक्त्या) तुल्यं वर्तते इति तद्वत् । किं तत् ? विज्ञानम् । इदमत्र तात्पर्यम्-यथा भतीकिबोदिनिः (सती किण्वादिभिः) मदशक्तिः आत्मभूता अभिव्यव्यते, तत्रैव पुनः सा तिरो-भवति तथा भूतैः विज्ञानम् । अत्रोत्तरमाह-इत्येव (वं) परः केवलम् अर्कसा (अर्के) कटुकिमानं [२३९ क] दृष्ट्वा गुडादाविप योजयित-कटुको गुडादिः सत्त्वादिभ्यो गुडादिति (अर्कवत्)। तदनेन यथा अत्र पक्षस्य प्रत्यक्षत्राधनं तथा प्रकृतेऽपि इति दर्शयति । हेतुं दूषयन्नाह-विज्ञप्तेः २० इत्यादि । विज्ञप्तेः परिणामिचेतनायाः, यदि 'साधयेत्' इति सम्बन्धः । किम् १ इत्याह-भृत इत्यादि । इतः १ इत्याह-सन्चीत्पत्ति इत्यादि । केन दृष्टान्तेन १ इत्याह-मद्शक्यादि इत्यादि । कस्मिन् सत्यपि ? इत्याह-स्वालश्चण्यस्य इत्यादि । अत्र आदिशब्देन पर्यायादि-विशेषो गृह्यते. तत्प्रतिबन्धाभावं दर्शयति तस्य । दूषणमाह-तत्त एव सत्त्वोत्पत्तिकृतकत्वादेः 'साधयति' इति सम्बन्धः। किम् ? इत्याह-बुद्धि इत्यादि । बुद्धिक्च प्रधानस्य आद्यः परिणामो २५ महदाख्यः चैतन्यं तु पुरुषः तयोः विवर्त्तः परिणामः तस्य अनतिक्रमम् । केषाम् १ इत्याह-भृता-नामि न केवलम् अन्यस्य । कस्य च (कस्येव) ? इत्याह-सुखादि इत्यादि । सुखादि स्वसं-वेदनं च तयोरिव तद्वत् इति । कः ? इत्याह-परोऽपि सांख्यः-\*"तस्मादपि पोडशकात् पञ्चभ्यः पञ्च भूतानि<sup>??</sup> [सांख्यका०२१] इति वचनात् । पुरुषाद्वैतवादीव (दीवा)**\*"पुरुष** एव इदम्" [ऋक्० १०।९०।२] इत्याद्यमिधानात्, न केवलं नार्वाक एव इति अपिशब्दः ३०

<sup>(</sup>१) हानिः । (२) चार्याकः । (३) चेतनाचेतनयोरभेद । (४) जले एव । (५) आदिपदेन उत्पत्ति-मत्त्रकृतकत्वादयो ब्राह्मः । (६) एकादशेन्द्रियपञ्चतन्मात्रासमूहरूपात् पोडशकगणात् । (७) रूपरसगन्ध-स्पर्शशब्द लक्षण पञ्चतन्मात्राभ्यः ।

इति हेतोः विरुद्धाऽन्यभिचारी 'सत्त्वोतपत्तिकृतकत्वादिः' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः, विरुद्धं साध्यं न व्यक्षिचरित एवंशीलः चैतन्यभूतपरिणामधन् तेषामिप अन्यपरिणामप्रसाधनात् । यदि वा, विरुद्धेन साध्येन [अ]व्यक्षिचारी तद्विनाभावी विरुद्ध इति यावन् । तथाहि—विक्रप्तेः सत्त्वादि मध्यावस्थायाम् अनन्तरोक्तन्यायाद् विपक्षसद्भाववाधनात् चेतनोपादेयत्वाव्यभिचारि प्रतिष्ठापितं [२३९ ख] यथा च 'अन्तव्योप्तौ असिद्धायां वहिन्योप्तरेकिक्चित्करत्त्वं तथा 'न सिद्धायामिप इति । यद्धस्यति—प्र मा ण सं प्र हे—\*'भविष्यति आत्मा सत्त्वात्'' [प्रमाण-सं० पु० १०४] तत्र च न अचित्र पूणे ; अनिष्टापत्तेः साधनवैक्तत्याच । नापि चित्र पूणे ; तत्साधने पृथिव्यादाविष सद्भावे न तद्व्यभिचारी विशिष्टस्य हेतुत्वात् । इदमपरं व्याख्यानम्—तत एव इत्यादि । भूतानामिष इति, अयमिप्तव्दो भिन्नक्रमः 'विरुद्धाऽव्यभिचारी' इत्यस्य १० अनन्तरं द्रष्टव्यः । ततोऽयमथों न केवलं विरुद्धाऽव्यभिचारी किन्तु व्यभिचार्यपि । विक्षप्तेभेध्य-दशायां चैतन्यविवर्ताऽनतिक्रमेऽपि सत्त्वोत्पत्तिकृतकत्व्वादेर्वर्शनात् ।

इति इत्यादिना उपसंहारमाह—इत्येवम् अनन्तरप्रकारेण मिध्याभिनिवेशाद् असत्याऽऽमहात् प्रमाणप्रमेयव्यवस्थाम् अतिलङ्कयेत् प्रमाणस्य प्रमाणत्वस्य, भावप्रधानत्वात् निर्देशस्य,
व्यवस्था विशद एव अन्नान्त एव ज्ञाने स्थितिः ताम् अतिलङ्कयेत् अतीव प्रलयं नयेत् । तथाहि—
१५ भूतेभ्योऽत्यन्तमभिन्नं चैतन्यं भिन्नं (अत्यन्तभिन्नं चैतन्यमभिन्नं) पदयत् प्रत्यक्षं यदि प्रमाणम् ;
द्विचन्द्रादिज्ञानं कथं न भवेत् यतो लौकिकी (की) प्रत्यक्षतदाभासव्यवस्थामनुसरन् लौकायतिकः
स्यात् ? अथ अप्रमाणम् ; द्विचन्द्रादिज्ञानवत् सर्वमविशेषेण भवेद् भूतेभ्योऽभिन्नस्य स्वस्पस्य
ततो भिन्नस्य सर्वेण प्रह्णात् । निहं किश्चिद्विज्ञानम् आत्मानं रूपाद्यात्मकं प्रत्येति सारूप्यनिषेधात् । तथापि तस्य तथा प्रतीतिकल्पने सर्वस्य सर्वदिशित्वकल्पने [ऽ]लोकायतिकं जगत् स्यात्।

२० किं च, तदात्मकत्वेन [२४० क] सर्वस्य ज्ञानस्य अवभासने चार्वाकचिविता सर्ववित्रति-पत्तिः इति किं शास्त्रप्रणयनेन ? नांह नीछादिकं पश्यन्तं प्रति तदुपदेशः अर्थवान् । भ्रान्तिव्य-बच्छेदार्थं तदिति चेत्; न; भ्रान्तिबुद्धरेपि तदात्मकत्वेन अवभासने तद्वस्थो दोषः, ततः ततोऽ-भिन्नस्य स्वरूपस्य भिन्नस्य प्रहणात् किन्नामाभ्रान्तं यत् प्रत्यक्षं प्रमाणं स्यात् ? भ्रूतात्ममात्रे अभ्रान्तमिति चेत्; स्यादेतदेवं यदि तन्मात्रस्य कुतिश्चित्सत्त्वं प्रतीयेत, दर्शनस्य तददर्शनेन व्यभि-२५ चाराद्, अत्रापि बाधकस्य दुर्लभत्वात् ।

यदि तर्हि तद् भ्तेभ्यो भिन्नमवभासते तथैव सत् इत्येके । तथापि तस्य ततोऽभेदे [न] कस्यचित् कुतिविचद् भेद इति न प्रत्यक्षप्रमाणव्यवस्था तत्प्रमेयव्यवस्था वा इस्यपरे ।

अपरस्य तु दर्शनम्-सत्यम् ; तद्भृतेभ्यः कारणत्वेन अभिमतेभ्यो भिन्नं तथाऽवभासनात्, कार्यस्य कारणात्भेदाच्च, तथापि यथा पार्थिवतन्तुभ्यः पटो जायमानो भिन्नोऽपि पार्थिव एव तथा २० चैतन्यं भृतात्मकशरीराद्<sup>ह</sup> भृतात्मकम् इति; तदसत्यम् ; यतो नहि यथा रूपादित्वेन तन्तुपटयोः

<sup>(</sup>१) पक्ष एव साध्यसाधनयोग्वांसिरन्तव्यांसिः । तुलना--''अन्तर्व्यासावसिद्धायां बहिरक्रमनर्थंकम्'' प्रमाणसं ७ ए० १११ । (२) 'न' इति निर्धंकम् । (३) प्रमाणम्' इति सम्बन्धः । (४) तदाकारतानिराकरणात् । (५) भूतात्ममात्रस्य । (६) जायमानं भिक्षमपि ।

साधर्म्यं तथा भूतचेतनयोः, अरूपादित्यात् चेतनस्य । तत्रापि तत्करूपने न प्रत्यक्षम्, साधना-न्तरनिपेधात् । नानुमानम्, अन्यथा 'प्रत्यक्षमेव प्रमाणं नापरम्' इति प्रमाणव्यवस्थामतिलक्ष-यति सत्त्वादेः पृथिवीदृष्टान्तेन चेतते (चेतने) रूपादिमत्त्वसाधने तँत एव भूतानां प्रत्येकंतत्साध-नात् प्रमेयव्यवस्थाम् अतिलक्षयति ।

'जीवे तात्रत् नास्तिक्यं मिथ्यादर्शनम्' इति व्याख्यातम्, संप्रति 'अन्यत्र जीवाभिमा- ' नद्रच' इत्येतद् व्याख्यातुकाम आह-[२४०ख] तथा च इत्यादि ।

> [ तथा चात्मा गुणैः कर्त्ताऽविकार्यप्यर्थान्तरैः । भोक्तेति मतं मिथ्या व्यापकादेशकल्पना ॥१५॥

स्वतः प्रवर्तमानस्यैवानेकरूपस्य परोपकारसंभवात् । तदिहाय पुनरविकारिण एव प्रयत्नादृष्टसमयायात् कर्तृ त्वं पुनः सुखदुःखादिसमयायात् भोक्तृत्वमिति वन्ध्यासनो- १० विक्रमादिगुणसम्पद्वचतुमुपक्रमते । परिणामो वस्तुलक्षणम् । तथा परो जीवस्य तस्वं चैतन्यसखदुःखादिपरिणामकर्तृत्वभोक्तृत्वलक्षणं चेतनः पुरुषः स्वयं स्वभावतः अकर्ता दर्शनात् भोक्तेति विभजते । प्रतिपन्नकार्यकारणात्मनोऽचेतनस्य प्रधानस्य तद्वृत्तिरिति सुखः। स्वतः प्रवर्तमानस्यैव शरीरोपकारसंभवात् ।]

तथा तेनैव प्रकारेण गुणैः प्रयत्नाऽदृष्टादिछक्षणैः करणैः कृतवा आतमा कर्सा । १५ किमूतैः ? अर्थान्तरैः तैतोऽत्यन्तं विभिन्नैः । किम्तोऽपि ? इत्याह्—अविकायिपि अनाधेयाऽप्रहेयातिशयोऽपि इत्येवं मतम् मध्या तप्रा (तथा) गुणैर्बुद्ध्यादिभिः अर्थान्तरैः आतमा अविकार्थपि सुखाचनुभवरूपतथा गगनवद्परिणतोऽपि भोक्ता इति मिथ्या युक्तिविरोधात् । एवं वैशेषिकादेः अन्यत्र जीवाभिमानं प्रदृश्ये सांख्यस्य दर्शयज्ञाह—भोक्ता इत्यादि । तत्रायमर्थः—गुणैः सत्त्वरज्ञस्तमोभिः कारणभृतैः अर्थान्तरैः प्रधानाश्रितैः १० आत्मा पुरुषः भोक्ता तदुपदर्शितानामर्थानाम् अनुभविता अविकार्यपि तत्साक्षात्करणपरिणामरहितोऽपि इति मिथ्या । नहि तथाऽपरिणतं तथा भवति, विप्रतिपेधात् । सदा तत्स्वभावत्वे जाप्रत्युप्राधिवशेषः । सति दर्शने सतो दृश्यस्य अदर्शनायोगात् । तदाँविभावतिरोभावकल्पनापि अविकारिणो त युक्ता । एतेन पुरुषान्तरज्ञुद्धर्षिताकारस्य सर्वस्य सर्वेर्दर्शनम् उक्तम् । अद्दृष्टं न दर्शनस्य नियामकम् एकरूपत्वाक्तर्यं । नापि दृश्यस्य २५ निःस्वभावतापत्तेः । न च समानदर्शनानां कस्यचिद् दृश्यग्रं यद्य दृष्टं (दृश्यमन्यस्यादृश्यं) दृष्टमिति । तथा 'भोक्तापि सन्नकर्त्ता' इति मिथ्या, भोक्तुः अकर्तृत्विरोधात् , सकळ्शक्ति-विरहेळक्षणत्वाद् अकर्तृत्वस्य । अधुना तयोः" साधारणं मिथ्यात्वं दृश्यनाह्—ट्यापक इस्यादि ।

<sup>(</sup>१) साधम्यंमस्ति । (२) प्रमाणं साधकमस्ति । (३) सस्वादिभ्यः । (४) आत्मनः । (५) नैयायिकस्य । (६) दर्शनस्वभावत्वे । (७) कदाचिदाधिभांषः कदाविश्व तिरोभावः । (८) कृटस्थनित्वस्य पुरुषस्य सदैकरूपत्वात् । (९) अदृष्टस्य । (१०) भुजिकियायाः कर्तुरेव च भोक्तृत्वात् । (११) नैयायिक-सांख्ययोः ।

व्यापकस्य आत्मनोऽदेशकल्पना निरंशत्वकल्पना सिध्या तैयोः विरोधात इति निरूप-यिष्यते । [२४१क] 'व्यापकादेविकल्पन्त(ल्पना)'इति कचित् पाठः । अत्र आदिशब्देन निरंशत्वादिपरिश्रहः, सोऽपि सिथ्या ऐकत्र प्रमाणाभावाद् अन्यत्र देहाऽव्यापकत्वप्रसङ्गात् ।

स्वतः इत्यादिना कारिकार्थमाह-स्वत आत्मना प्रवर्तमानस्यैव पूर्वाकारपरिहाराऽजह-५ द्वतमुत्तरं परिणामम् अनुभवत एवानेकरूपस्य परोपकारसंभवात् परेषाम् आत्मनो भिन्नानां बुद्धादीनाम् उपकारो जनम् (जननम् ) अथवा परैः सहकारिभिः उपकारः अतिशयो वा तक्तस्य (तस्य) संभवात् कारणात् तृद्विहाय् तत् स्वतः प्रवर्तमानं वऽतुख्रुत्यन्का (वस्तु मुक्त्वा) पुनर्वि-कारिण एव कूटस्थनित्यस्यैव आत्मनो जीवस्य प्रयत्नाऽदृष्टसमवायात सकाशान् कर्तृत्वं पुनः पश्चात् अयरनाऽदृष्टाऋष्टेष्टपदार्थप्राप्तचनन्तरं सुखदुःखादिसमवायाद् भोकतृत्वम् इत्येवं १० व्यास्नो (बन्ध्यास्नो)विक्रमादिगुणसम्पदं वक्तुम् उपक्रमते नैयायिकः। एतदुक्तं भवति-यथा वन्ध्यासुतस्य परोपकाराऽसंभवात् न विक्रमादिगुणसंपत्कीर्तनं न्याय्यं तथा अविकारिणः पॅरोपकाराऽसंभवात् प्रयत्नाऽदृष्टयोरभावात् न तत्समवायात् कर्तृत्वं न्याय्यम् , तॅद्भावात् तत्कृतः <sup>१</sup> सुखदुःखादिविज्ञानाऽभावात् तत्समवायाद् भोक्तृत्वमपि ताहगेव इति । प्रयत्नाऽदृष्टयोः सह-वचनं तयोः कार्यकारणभावाऽभावप्रदर्शनार्थम् । परेण हि प्रयत्नविशेषाद् अदृष्टः, तस्माच्च १५ प्रयत्नविशेष इति इष्यते । तत्र अविकारिणै एकस्याप्यनुत्पत्तौ द्वितीयाभावस्य सुछभत्वात् । दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकभावाऽभावप्रदर्शनार्थं वा- तेनं हि प्रयत्नस्य दृष्टान्तत्वम् अदृष्टस्य दार्ष्टान्ति-कत्वम् इष्यते [२४१ख]। तद्यथा-'प्रयत्नसमानधर्मेण हि देवदत्तगुणेर्नं तदुपकारकाः पद्यादयः समाकृष्टाः कार्यत्वे सति तदुपकारकत्वान् प्रासादिवत्' इति ; तत्र प्रयत्तस्य अविकारिगुणत्व-निषेधे कुत एव अदृष्टस्य "तद्गुणत्वम् इति ?

नतु मा भूद् बन्ध्यास्तोः अत्यन्तमसतो विक्रमादिगुणसम्यग(सम्पद्)व्यावर्णनम् आत्मनस्तु अविकारिणोऽपि सन्वात् कर्तृत्वादिव्यावर्णनमुपपन्नमिति चेत् ; अत्राह—वस्तु इत्यादि । वस्तुनो भावस्य स्वश्णं स्वभावः । किम् १ इत्याह—परिणामः । ''तदभावे वस्तुत्वाऽयोगात् । तक्ष्यणं वस्तुनो विहाय पुनः अविकारिण एव वस्तुस्व्रश्रणपरिणामरहितस्यैय अवस्तुन एव इत्यर्थः, स्वश्णनिवृत्त्या स्वश्यनिवृत्तेरवद्यंभावात् । शेषं पूर्ववत् ।

पत्रं नैयायिकमतं निराकृत्य कापिलमतं निराकुर्वन्नाह—तथा इत्यादि । तथा तेन प्रकारेण
परः सांख्यः जीवस्य आत्मनः तस्यं स्वरूपं चैतन्यसुखदुःखादिपरिणाप कर्नृ त्वभोकतृत्वलक्षणं विभजते विलभते । किं गजे व (किं वत्) कथम् १ इत्याह—प्रतिपन्न इत्यादि । प्रतिपन्नः कथित्रदमेदेन आत्मसात्कृतः कार्यस्य उत्तरोत्तरस्य महदादेः कार्णस्य पूर्वपूर्वस्य आत्म-

<sup>(</sup>१) ज्यापकस्य निरंशस्ययोः । (२) सर्वंगतस्ययश्चे । (३) निरंशस्ये । (४) परकृतस्य उपकारस्य आधानायोगात् । (५) तरक्ष्रस्यकृष्टिमावात् परोपकारः कृतः । (६) आस्मनः । (७) नैयायिकेन । (८) अद्देन । (९) ''देवदत्तविशेषगुणप्रेरितभूतकार्याः तदुपगृहीताद्व शरीरादयः कार्यस्य सित तदुपभोगसाधनस्वात् गृहवदिति ।''-प्रश० किरणा० पृ० १४९ । (१०) अविकार्यात्मगुणस्वम् । (११) परिणामाभावे ।

(आतमा) स्वभावो येन तस्य । कस्य ? इत्याह—प्रधानस्य । किं भृतस्य ? इत्याह अचेतनस्य इति । तस्य सुखदुःखादि (देः) वृत्तिः तत्परिणितः इति । 'प्रतिपन्न' इत्यादिना प्रधानवद् यदि पुरुषस्यापि प्रतिपन्नकार्यकारणात्मता को दोषः स्याद् येन वतस्य अविकारित्वं कल्प्यते ? न च दोषमन्तरेण तत्त्यागः अप्रेक्षाकारितापत्तेः । स्यात् प्रत्यक्षादि वा वा (वाधा) दोषो यदि अविकार्यस्या (येत्वमस्य) प्रतीयेते (येत) [२४२क] दर्शयति 'सुख' इत्यादिना कृतोत्तरत्वम् । ५ कृतोत्तरं ह्येतत्—\* ''स्यात्पर्यायः पृथिच्यादेः'' [सिद्धिवि० ४।१४] इत्यादिना ।

ननु स्यादेवं यदि चेतनाः सुखादयः सिद्धाः स्युः, न चैवमिति चेत् ; कथं पुरुषः चेतनः ? अभ्युपगमात् , सोऽयम् "अन्यस्य सुखादावपि । न चास्य" स्वपरसम्बन्धित्वकृतो विशेषः; तद-किञ्चित्करत्वात् । एतेन 'आगमात्' इति चिन्तितम् । यदि पुनः स्वयम् आत्मनो अहणात् "स चेतनः; सुखादिरपि स्यात् । नहि तस्यापि पर एव साक्षात्कारी किञ्चित् । पुरुष इति चेत् ; **१०** तस्यापि तथा अन्यकल्पने अनवस्थितिः । अपरस्याऽदर्शनम् उभयत्र । अचेतनप्रधानपरिणामत्वात् पृथिव्यादिवद् अस्वप्रहुणात्मकाः सुखादयः ; प्रत्यक्षेण पश्चमाधनं शब्दाऽश्रावणत्ववत् । कथं वा तत्परिणामाः ते इत्यपि चिन्त्यम् । अनात्मग्रहणात् ; अन्योऽन्यसंश्रयः । उत्पत्त्यन्यत्वादेः (उत्पत्तिमत्त्वादेः) धटादिवद्चेतनाः सुखाद्य इत्येके ; तत्र (तन्न ;) सत्त्वात् <sup>।र</sup>तद्वत् पुरुषोऽ-प्यचेतनः स्यात् । तत्र यथा सस्वाऽविशेषेऽपि किञ्चित् चेतनम् , अपरम्<sup>१३ १४</sup>अन्यथा, तथा १५ उत्पत्त्याद्य (उत्पत्तिमत्त्वाद्य)विशेषेऽपि स्यात् । अत्र अन्ये हेतोः असिद्धतामुद्भावयन्ति ;तन्न ; अन्यथाभावस्य उत्पत्त्यादिञ्यपदेशात् , तस्य सांख्यैरपि अङ्गीकरणात् अन्यस्य तद्व्यपदेशार्दस्य प्रमाणतः सौगतस्यापि असिद्धेः । ततः सुखादेः चेतनत्ववत् चेतनपरिणामत्वमुक्तमिति मन्यते । चेतनः पुरुषः स्वयम् आत्मना अकत्ती केवलं प्रधानकर्तृत्वारोपाद् उपचारेण कर्ता इत्युच्यते इति 'स्वयम्' इत्यनेन दर्शयति, स्वभावतः स्वरूपतः न उपचारतः । दर्शनाद् दर्शितविषयस्य २० साक्षात्करणाद् भोक्ता इत्येवं जीवस्य तत्त्वं विभजते । एवं मन्यते भोक्तत्ववत् [२४२ ख] कर्तृत्वमि वृद्धिपूर्व चेतनस्यैव युक्तं नेतरस्य ; अन्यथा "तत एव सकलपुरुषार्थसिद्धेः पुरुष-कल्पना कमर्थं पुष्णाति ।

स्वत इत्यादिनैव 'च्यापको देश (कादेश)करूपना मिथ्या' इति च व्याख्या-तम् । तथाहि—स्वत आत्मना प्रवर्त्तमानस्यैव युगपत् सर्वशरीरावयवान् स्वावयवैः व्याप्नुवतः २५ परस्य शरीरो (शरीरस्य उ)पकारो धारणादिः तस्य संभवान्न निश्रा (वात् मिथ्या अ) देशस्य" सौगतकरिपताविभागचित्तवद् इति । एतच चूणौ छच्वादे (''छटादेः) जीवसिद्धौ ंदशास्त्रकृता चिन्तितम् अवधार्यम् । एतदपि कृतः इत्याह—अवस्तु (वस्तु) सक्षणम् इत्यादि । [परिणामः] सह क्रमेण वा अन्यथाभावो भावस्रकृषणम् । शेषं पूर्ववत् ।

<sup>(</sup>१) प्रकृतितस्त्रस्य । (२) स्वीक्रियेत । (३) पुरुषस्य । (४) जैनस्य । (५) अभ्युपगमस्य । (६) जैनागमे सुखादेश्चेतनस्ववर्णनात् । (७) पुरुषः । (८) इति चेत् । (९) सुखादयः । (१०) आस्मरवेना-प्रहणात् । (११) सित सुखादेः आस्मरवेनाम्प्रहणे अचेतनप्रधानपरिणामसिद्धिः, तस्मिद्धौ च अनाःसम्रहण-सिद्धिरित । (१२) प्रथिव्यादिवत् । (१३) प्रथिव्यादि । (१४) अचेतनम् । (१५) बुद्धिमतः प्रधानादेव । (१६) निरंशस्य । (१७) लटपिपीलिकादेः स्रसजीवस्य । (१८) अकलक्कदेवेन ।

ननु यथा चरमक्षणः अनर्धिकियाकार्येप परार्थिकियाकारिसाम्यात् [सन् ] तथा आत्मापि स्यात् ; तन्न युक्तं 'तद्विहाय' इत्यादि इति सांख्य-योगाः; तत्राह—अन्तयः इत्यादि ।

#### [ अन्त्यचित्तक्षणेवातमा भावइचेत् कारको यतः । स्यादभावस्ततस्तद्भदभावेनाविशेषतः॥१६॥

ः नित्यस्यात्मनः अन्त्यबुद्धिक्षणस्य च स्वयमिकश्चित्करस्यानर्थकियाकारिणः कुतश्चि-त्कारकादिसाधर्म्याद् वस्तुत्वे पुनः अकारकत्वादेव व्यक्तमवस्तुत्वम् अवस्तुसाधर्म्यात् ।]

अन्त (अन्त्य) दवासी चित्तक्षणइच स इव आतमा पुरुषीऽकारकः कार्यम-कुर्वन भाषी वस्तु स्याद् भवेत् । कुतः ? कारको यतः, अन्येन कारकेण समानधर्मा यतः । चेत् शब्दः पराभिप्रायद्योतकः । अत्र दूषणमाह-अभावस्वच्छः (अभावस्तुच्छः) स्यात् १० 'आत्मा' इति सम्बन्धः । ततः [तद्वत् ] अन्त्यचित्तक्षणाद् (णवद् ) अभावेन नीरू-पत्वेन अविशोधतो विशेषाऽभावात्, जैनान् प्रति साध्यसमो दृष्टान्त इति मन्यते ।

हष्टान्त-दार्घन्तिकौ एकेन तलप्रहारेण अपहस्तयन्नाह्—नित्य इत्यादि । नित्यस्य अवि-कारिण आत्मनः अन्त्यबुद्धिक्षणस्य सौगतकित्पितस्य च इति समुच्चये । स्वयं न किश्चित्क-रस्य अनर्थिकियाकारिणः कुतश्चिद् वस्तुत्वे अङ्गीक्रियमाणे । कुतः कुतिश्चिद् १ इत्याह्— १५ कारकसाधर्म्याद् [२४२क] इति । कारकेण साधर्म्यात् क्षेयत्वादिलक्षणाद् आदिशन्देन वस्तु-त्वादिपरिग्रहः ।

नतु होयत्वं स्विषयज्ञानजनकत्वम् , अतः तैच्चेत् तस्यास्तः; 'स्ययम् अकिञ्चित्करस्य' इति विरुध्यते । वस्तुत्वादिसाधम्यांच्च वस्तुत्वसाधने तदेव साधनं साध्यं च प्रसक्तम् ।
तत्र होयत्वादिभावे व (च) यह्नक्यति—'अवस्तुसाधम्यात्' इतिः तदिप न सङ्गतम्, खरश्रङ्का२० दिना साधम्याभावादिति चेत् ; नः अन्यथाऽभिप्रायात् । तद्यथा, यथाहि—परेणं अन्त्यचित्तक्षणस्य आत्मनो वा स्वयमिकिञ्चित्करस्यापि वस्तुत्वं साध्यते कारि(र)काभिमतवत् केनचिद् उभयत्र विद्यमानेन धर्मेण, तदा हेतोरस्य असिद्धतोद्भावनार्थमाह—पुनः इत्यादि । पुनः अस्य
प्रयोगस्य अनन्तरम् अकारण (क) त्वादेव कारकसाधम्याऽभावादेव न हेत्वन्तरात् इति एवकारार्थः । न हि स्वयमिकिञ्चित्करस्य केनापि धर्मेण कारकसाहद्यं सदिप ज्ञातुं शक्यम् , तद्धमे२५ ज्ञानोपायाऽसंभवात् । ततः किम् ? इत्याह—व्यक्तं यथा भवति तथा अवस्तुत्वम् वस्तुत्वसाधनाभावः प्रकृतस्य इति । इदं तुनिदिचतं स्याद् इत्याह—अवस्तु इत्यादि । अवस्तुना खरविषाणेन साधम्याद् अकिञ्चित्करत्वसाहद्रयात् व्यक्तम्यस्तुत्वं निःस्वभावत्वम् । यदा परोऽकिञ्चित्करस्यास्य वस्तुत्वसाधने किण्यतं कारकसाधम्यीमिच्छति तदा अकारकत्वादेव इत्यादि
प्रतिप्रमाणमुच्यते ।

३० अन्त्यचित्तक्षणस्य अकिञ्चित्करस्य अवस्तुसाधर्म्यादि (द)वस्तुत्वे साध्ये अकारकत्वादेव इत्यस्य हेतोः परोपगतेन न्यायेन साध्याव्यभिचारं दर्शयन्नाह-सत्ताम् इत्यादि ।

<sup>(</sup>१) इर्रेयरवं। (२) नैयायिक-सौगतादिना। (३) आत्मनः। (४) अन्त्यचित्तक्षणस्य।

## [सत्तां व्याप्नोति चेत्कार्यसत्तैवार्थकिया स्वयम् । कमाकमाभ्यां कूटस्थात् स्वनिवृत्तौ निवर्तयेत् ॥१८॥

तत्सत्ताव्यतिरेकेण नार्श्विक्यां प्रेक्षामहे । सा पुनः क्रमयौगपद्याभ्यां वस्तुसत्तां व्याप्तुयात् अन्त्यिचित्तक्षणात् नित्याद्वा स्वयं व्यावर्तमाना तत्सत्तां निवर्तयेत् । अव्यापक-व्यावृत्तौ व्यावृत्त्यनियमात् । सा चः क्थमव्यभिचारी सत्त्वादिहेतुः यतः क्षणिकमेव ५ परमार्थसत् सिच्येत् । ]

सत्तां विद्यमानतां [२४३ख] व्यामोति चेत् यदि। किम् १ इत्याह—अर्थिकया स्वयम् आत्मना। काऽसौ अर्थिकया १ इत्याह—कार्यसत्तेव तत्का (तत्क) रणसामध्येम् , अस्य निरूप- विष्यमाणत्वात्। साऽपि अर्थिकया क्रमाकमाभ्यां व्याप्ता, 'चेत्' इत्यनुवर्तते, 'व्यामोति' इत्यस्य कृतेष्र (त्प्र) त्ययपरिणामस्य अत्र सम्बन्धः। क्रूटस्थाद् अचलात् नित्यात् स्विनवृत्तौ १० सत्तां निवर्त्तयेद् अर्थिकया चेत्। अथवा 'क्रमाऽक्रमौ स्वनिवृत्तौ निवर्त्तयतः' इति वेचन- परिणामेन सम्बन्धः 'अर्थिकयाम्' इति तौ (इप्") विभक्तिपरिणामेन । निह अन्त्यचित्तक्षणस्य अकारकत्वादेव 'अवस्तुसाधम्यीद् व्यक्तमवस्तुत्वम्' इति घटना।

नतु अन्त्यचित्तक्षणो यद्यपि सजातीयं कार्यं न करोति, न चापि (तथापि) विजातीयस्य विषयविद्यानादेः करणात् नाऽसिद्धो मदीयो हेतुः, भवदीय एव अकारकत्वादेव इत्यसिद्ध इति १५ चेत् ; एतच्चोद्यपरिहारपुरस्सरं न परमातरी (१) इति गम्यते । तस्य सत्ता स्वोत्तरपरिणाम-सद्भावः तस्या व्यतिरेकः अभावः तेन त्ताम (स्वसत्ताम)न्तरेण इत्यर्थः । नार्थिक्रियां विजातियकरणं प्रेक्षामहे अपि तु तर्या सहैव प्रेक्षामहे । एवं मन्यते यथा शिशपायाः कचिद् वृक्ष-स्वभावतामुपलभ्य देशान्तरादाविष तत्त्वभावता, अन्यथा निःस्वभावतापत्तः, व्यवस्थाप्यते, तथा तत एव भावस्य बहुलं सजातीयेतरकार्यजननसामध्यस्वभाववा(ता)दर्शनात् सर्वदा सा २० किन्न व्यवस्थाप्यते विशेषाभावात् ? इतरथा सर्वानुमानोच्छेदः ।

ननु भवतु र्तत्स्वभावता, तथापि सजातीयं न करिष्यति इति चेत् ; विरुद्ध मेतत् [२४४क] 'समर्थं न करोति च' इति नित्यवत् । जपादानवच्च उपादेयस्याऽपि अट इयताविरोधात् । अथ कार्यत्तया (अथ न कार्यसत्तया) भावसत्ता व्याप्ता ततो विज्ञातीयकार्यासद्भावेऽपि सौ न विरुध्यते । कृत एतत् ? तथादर्शनात् , तदितरत्र समानम् । यदि वन्धः (यदि पुनरयं निर्धन्धः) सज्ञातीया- २५ करणेऽपि विज्ञातीयकरणम् इति; तथा विज्ञातीयाऽकरणेऽपि सज्ञातीयकरणशङ्क्षया भाव्यमिति न निरारेका सुगतस्य इतरस्य वा सर्वज्ञतां नाम ? कथव्यवेवादिनां सामग्री जनिका ? यतः \* "एकसामग्रयधीनस्य" [प्र०वा० ३।१८] इत्यादि सुघटं स्यात् । तस्माद् विज्ञातीयवत् सजातीयस्यापि करणमस्तु इति ।

<sup>(</sup>१) ज्याप्नोति इति किया कृद्न्तप्रत्ययान्ता 'व्याप्ता' इति रूपं प्राप्ता अत्र सम्बध्यते । (२) द्वितचन । (२) 'ता' इति पष्टीविभक्तेः संज्ञा । (४) अत्र तु 'अर्थिकियाम्' इति द्वितीयान्तं सम्बध्यते । (५) अत्र पाठः त्रुटितः । (६) सत्त्या । (७) पुरःस्थिते । (८) सज्ञातीयेतरकरणस्वभावता । (९) भाव-सत्ता । (१०) सर्वेऽथीः सज्ञातीयमेव उत्तरक्षणं कुर्वेन्तु न सर्वेज्ञचित्तं विज्ञातीयमिति भावः । (११) तत्र हि सज्ञातीयमुत्तरक्षणं जनयित्वैव विज्ञातीयं क्षणं प्रति सहकारिभावकृद्यनेनैव निर्वाहः ।

भवतु एवं ततः किम् १ इत्यत्राह—सा अनन्तरोक्ता पुनः अर्थक्रिया वस्तुसत्तां चेद् व्याप्तुयात् । केन प्रकारेण सा १ इत्यत्राह—क्रमयौगपद्याभ्याम् इति । ततः किम् १ इत्याह— व्यावर्त्तमाना अर्थिकया अन्त्यचित्तक्षणात् नित्याद्वा तयोः सत्तां निवर्त्तयेत् । कुत एतत् १ इत्यत्राह—स्वयम् आत्मना, अव्यापकस्य व्यावृत्तौ सत्यां व्यावृत्तेः अनियमाद् अवद्यंभावाऽ-५ भावाद् 'अव्याप्यस्य' इति शेषः ।

स्यान्मतम् – व्यावर्त्तताम् अन्त्यिचत्रक्षणाद् अर्थकिया तथापि सत्ता न निवर्त्तते अप्रति-बन्धात् इति चेत् ; अत्राह् – सा च इत्यादि । कथम् अव्यभिचारी न कथव्यित् हेतुः सत्त्वादिः अनर्थकियाकारिणि नित्येऽपि तद्भावाऽनिवारणादिति मन्यते । यतः व्यभिचारित्वात् क्षणिक-मेव परयार्थसत् सिध्येत् ।

१० ननु न कार्यसत्तया वस्तुसत्ता व्याप्ता यतः तित्रवृत्तौ तै साऽपि निवर्तेत अपि तु तज्जनन-सामर्थ्येन, तैंच्च सहकारि [२४४]वैकल्यात् चरमक्षणस्य अस्ति इति नाऽसत्त्वमिति चेतः; अत्राह—सामग्री इत्यादि ।

# [सामग्री कारणं नैकं शक्तानां शक्तिमान् यदि । सामग्रीं प्राप्य नित्योऽर्थः करोत्येवं न किं पुनः ॥१९॥

- १५ नार्थिक्रिया निवर्तमाना वस्तुसत्तां निवर्तयति, तत्सामर्थ्यं पुनरन्त्यक्षणस्यास्ति, न करोति सामग्रीवैकल्यात् । समर्थसाष्ट्रश्यादित्ययुक्तम् । नित्यस्यापि सर्वदा सामर्थ्येऽपि सामग्रीसाकल्यवैकल्याभ्यां कार्यकरणाकरणप्रसङ्गात् । विशेषतः पुनः नित्योऽर्थः संभव-सामग्रीसिकिधिः करोत्यपि न पुनरन्त्यक्षणः सर्वथाऽभावात् । सहकारिसिकिधौ च स्वतः कथिक्षत्रवृत्तिरेव भावलक्षणम् । तन्नागमो युक्तिवाधने समर्थम् व्याप्तेरसिद्धेः । ]
- राक्तानां गुणकार्योत्पत्ति प्रति समर्थानां सहकारि-उपादानहेत्नां या सामग्री समग्रन्ता मेव (सैव) कारणं कार्यजनिका इत्यर्थः, न तेषां मध्ये एकां (एकं) कारणम् इति । चरमश्र क्षण एक इति परो मन्यते । तद्मिश्रायद्योतनो यदिश्रव्दः । अस्य उत्तरं पठिति—दाक्ति-मान् इत्यादि । दाक्तिमान् सदा समर्थः सामग्रीं प्राप्य नित्योऽर्थः आत्मा अन्यो वा करोति एवं न [किं] पुनः । एतदुक्तं भवति—यथा क्षणिकं वस्तु चरमद्शायां समर्थमिप समग्रीविकल्पात् (वैकल्यात् ) कार्याणि न सम्पाद्यति अन्यदा तु विपर्ययात् संपाद्यति तथा अक्षणमि (अक्षणिकमिप) सर्वदा समर्थमिप सामग्रीवेलायां करोति नान्यदा इति ।

कारिकां व्याख्यातुमाह—नार्धिक्रिया इत्यादि । न अर्थिक्रिया कार्यसत्ता निवर्त्तमाना वस्तुसत्तां निवर्त्तयति र्तस्याः तेनव्याप्तेः (तैयाऽव्याप्तेः) इति भावः । तत्सामर्थ्यम् पुनः इति सौष्टवे अन्त्यक्षणस्य अस्ति । कार्यं कस्मान्न करोति इति चेत् ? आह—सामग्रीवैकल्यात्

<sup>(</sup>१) अर्थिकियासत्त्रयोरिवनाभावाभावात् । (२) कार्यैनिवृत्तौ । (३) वस्तुसत्तापि । (४) तजनम-सामर्थ्यम् । (५) कार्योकरणेऽपि । (६) कार्यंजनकम् । (७) उपान्त्यक्षणादौ । (८) अर्थिकियायाः । (९) वस्तुसत्तया ।

सहकारिप्रत्ययवैध्यात् । कार्याकरणेऽपि 'अस्ति' इति कुतोऽवगम्यते इति चेत् १ आह—समर्थम् इत्यादि । येन कार्यं कृतं तद् इह समर्थं गृह्यते, अन्यस्य साध्यसमत्वात् , तेन तत्सादृश्यात् कस्यिचद् आकारस्य उभयत्र सद्भावात् । विवेचयन्ति हि लौकिकाः कृतमरणकार्येण् सादृश्याद् विशेषेणा (विषेण अ)परमपि तत्समर्थमिति । तत्रोत्तरमाह—इत्ययुक्तम् । कृतः १ इत्याह—नित्यस्थापि न केवलं श्रणिकस्य सामग्रीसाकल्या (साकल्यवैकल्या) भ्यां कार्यकरणाऽकरण- भ प्रसङ्गात् । [२४५क] कस्मिन् सत्यपि १ इत्याह—सामर्थ्योऽपि । कदा १ इत्याह—सर्वदा इति । चरमश्रणाद्स्य विशेषमपि दर्शयति—विशेषत इत्यादिना । विशेषः (विशेषतः) तल्यणाद् अति-शयेन, पुनः इति अतिशयभावनायाम् नित्योऽर्थः करोति अपि, न केवलं न करोति । किं भृतः १ इत्याह—संभवात्(संभव)सामग्रीसिनिधिः । संभवात् (वा) सामग्रीसिनिधिः अ[स्ये] ति संभवछेनैतदृबदेन (संभवसामग्रीसिनिधिः इति शब्देन) एतदृश्यिते । यद्यपि १० सहकारिणा तस्य न किञ्चित् क्रियते, तथाप्यसौ तस्य संभवति सहभूय कार्यकरणान् क्षणिक-पक्षविति ।

नतु तथा अन्त्यक्षणोऽपि करोति इति न तस्मादस्यै विशेष इति चेत्; अत्राह-न पुनः नैव अन्त्यक्षणः करोति 'अपि' इति सम्बन्धः । कुतः ? इत्याह—सर्वधाः सामस्त्यप्रकारेण न पुनः कार्यकाले [अ] भावात् । नच असन् कार्यजन्मिन व्याप्रियते, इत्रत्था चिरमृतादिप साक्षात् १५ शरीरे प्रणादिप्रसव इत्याशङ्कायां चित्तक्षणसन्तानात्मनापि न सात्मकत्वं जीवच्छरीरे स्यात् । यदि पुनः [स्व] काले सत्त् कार्यक्रदिष्यते; तदिप न सुन्दरम् ; यतः पूर्वं तत्समर्थेऽपि पश्चात् कार्यभावे न नित्यार्थेनिषेषैः, तथा प्राह्मप्राहकभावस्यापि अनिवारणात् । तदने[न] तस्य परत्रापि न व्यापार इति तदिप गतम् यत् पिक्जने छप्नम् इति परस्य दिशतं भवति ।

नतु चरमः अन्यो वा क्षणस्थायी भावः कार्यं कुर्वन् उपलभ्यते, न पुनः नित्योऽर्थः तत्कथं २० तस्मादस्यं विशेष इति चेत् ? अत्राह—सहकारिण इत्यादि । विसटशकार्यजन्मिन यः सहकारी तस्य संन्निवाब सिनिधी च स्वतः स्वरूपेण कथि चत् न सर्वात्मना प्रवृत्तिरेव उत्तराकारेण गमनमेव भावलक्षणं [२४५ ख] वस्तुरूपं 'तथैव दर्शनात्' इति मन्यते । तदेवम् अन्त्यचित्त- क्षणस्य अवस्तुत्वे साधिते साधूक्तम्—'अन्त्यचित्तक्षणो वात्मा' इत्यादि ।

स्यान्मतम् - \* "अकर्त्ता निर्गुणः शुद्धो भोक्ता सन्नात्मागमे" यथा ते तस्यैव निषेधे २५ शास्त्रविरोधः, त च शास्त्रमनेन न्यायेन वाच्याते (बाष्यते) भिन्नविषयत्वात् । तदुक्तम्-

<sup>(</sup>१) विषम्। (२) नित्यस्य। (३) तत्रापि दूर्वं सामध्येंऽपि यथासहकारिसन्निपातं कार्योत्पादात्। (४) नित्यस्य। (५) 'सन्निवाव' इति व्यर्थमत्र। (६) उद्धृतोऽयम्—"अमूर्तःश्चेतनो मोगी नित्यः सर्वगतोऽक्रियः। अकर्ता निर्गुणः सूक्ष्म आत्मा कापिछदर्शने॥" –स्या० म० पृ० १८५। षट्द० बृह० पृ० ४१। "अकर्ता निर्गुणे मोक्ता आत्मा सांस्यनिदर्शने।"—सूत्रक्क० टी० पृ० २९। "अकर्ता निर्गुणः गुद्धः" —यायकुमु० पृ० ११२। यश० उ० पृ० २५०। "अकर्ता निर्गुणः गुद्धो नित्यः सर्वगतोऽक्रियः। अमूर्तंश्चेतनो मोक्ता आत्मा कापिछशासने॥"—आत्मानुशा० ति० श्लो० १३७। तुलना—"तस्माच विपर्यास्मात् सिद्धं साक्षित्यसस्य पुरुषस्य। कैवन्यं माध्यस्थ्यं दृष्टत्यमकर्तृभावश्च॥"—सांस्यका० १९।

अतीन्द्रियानसंवेद्याद् यस्यान्त्या(द्यान्पश्यन्त्या)र्पेण चक्षुषा ।
 ये भावान् वत्र (वचनं तेषां) नानुमानेन वाध्यते ॥"

[वाक्यप० १।३८] ईति ।

तत्राह—तन्न इत्यादि । तद्वस्तुभूतापरिणाम्यात्मप्रतिपादकशास्त्रम् आगमः न युक्तेः 
५ अनन्तरोक्तायाः ग्राधने निराकरणे समर्थम् अपि तु सैवै तद्वाधने समर्था, अतीन्द्रियेऽपि तस्याँ 
[अ]प्रतिहतप्रसरत्वात् । व्याप्तेरसिद्धेः कथमन्यथा अनुमानप्रवृत्तिरिति मन्यते । यदि वा, 
तथाविवा(धा)त्मप्रतिपर्ति विदव(ध)च्छास्त्रं तद्वाधने समर्थं न सत्तामात्रेण अतिप्रसङ्गात् । 
तत्प्रतिपत्तिश्च न प्रधाने अचेतने घटादिवत् करोति । नापि पुंसि तद्विकारशून्ये परोक्षे च साँ 
सत्यपि कमर्थं पुष्णाति ? स्वसंविदिते पुनः प्रतिप्राणि सर्वेषाम् आत्मना(नां) स्वसंवेदनाध्यक्ष१० सिद्धत्वात् कि शास्त्रं करिष्यति ? न चाऽविकारिणि भ्रान्तिः, या तेन अपनीयते । 
.

एतेन पुरुषाद्वैतनिषेधेऽपि न शास्त्रं तर्द्वाधनसमर्थमिति निरूपितम् । ततः स्थितम्-'तुद्ग' इत्यादि ।

ननु यदि कथिक्षित् प्रवृत्तिरेवं भावलक्षणम् साप्रधाने अस्ति इति तद्वस्तु, ततो नेतरवत् साङ्ख्यः एकान्तेन दूषितः स्यान् , तत्र च भेदानां परिमाणादेः साधनस्य भावात् न तद्भा-१५ वाशङ्कापि युक्तेति चेत् ; अत्राह-'अस्ति प्रधानम् इत्यन्त्र' इत्यादि । [२४६क]

#### [अस्ति प्रधानमित्यत्र भेदानामन्वयादयः । अन्यथैवोपपद्येरन् एकान्ते भावधर्मवत् ॥२०॥

भेदानामेककारणपूर्वकत्वे साध्ये वैश्वरूप्यकारणभावात् विरुद्धा एव नित्यादिवत्, विश्वरूपादिकारणानां परिणाम एव संभवात् । स्वयमेकस्यात्मनः पुनरेकस्वभावस्य , २० विश्वरूपाद्यनभ्युपगमात् । सामान्यविशेषात्मनां विकाराणां स्वभावानुरूपोत्पत्त्यविप्रति विच्छक्तेः सहकारिकारणम् अपरिणामित्वात् । नन्वेवं सति शेषो भावः प्रसज्येत ।

अस्ति प्रधानिमत्यन्न साध्ये भेदानां महदादीनाम् अन्वयः अनुगमनम् आदिः येषां परिमाणादीनां ते अन्वयादयः परेणैं उच्यमाना हेतवः । कथम्भूताः १ इत्याह-अन्यथा २५ साध्याभावप्रकारेणैव उपपद्येरन् मनागपि तद्भावप्रकारेण नोपपद्येरन् ततो नाऽनैकान्तिकाः किन्तु विरुद्धा एव इत्येवकारार्थः । अत्र दृष्टान्तमाह-एकान्ते नित्यक्षणिकैकान्ते साध्ये भावधर्मवत् भावः सत्त्वम्, उपलक्षणमेतन्, तेन कृतकत्वादिपरिष्रदः, स एव धर्मः पराश्रितत्वात् तेन तुन्धं वर्त्तते इति तद्वत् । स्वयम् 'अस्ति सर्वज्ञः' इति धर्मिणः सत्ताप्रसाधनात् तत्साधनदोषो नोद्धा-वितः स्वमतसिद्धसनुकृलत्वादि [ति] विरुद्धतैव आविष्कृता ।

<sup>(</sup>३) 'उक्तं च भर्तृहरिणा'-सन्मति० टी० पृ० ७५३। (२) युक्तिः । (३) युक्तेः । (४) प्रतिपत्तिः । (५) आन्तिः । (६) युक्तिवाधन । (७) उत्तरपर्यायप्रवृत्तिः । (८) "भेदानाँ परिमाणात् समन्वयात् शक्तितः प्रवृत्तेदेश । कारणकार्यविभागाद्विभागाद्वैश्वरूप्यस्य ॥"-सांख्यका० १५ । (९) साधनाभावा- शक्का । (१०) साङ्ख्येन ।

कारिकां विवृण्वन्नाह-एककारणपूर्वकत्वे इत्यादि । एकम् अद्वितीयं यत् कारणंप्रधा-नाख्यं तत्पूर्वकत्वे तन्निभित्तत्वे साध्ये । केषाम् ? भेदानां महदादीनाम् ।

नतु कारिकायाम् 'अस्ति प्रधानम्' इति अन्यत् साध्यं निर्दिष्टम् , वृत्तौ तु 'मेदानाम् एककारणपूर्वकत्वम्' अन्यदिति कथं वृत्तिसूत्रयोः साङ्गत्यम् ? स्त्रानुरूपया च वृत्त्या भवित-व्यमिति चेत् ; अत्र केचित् परिद्वारमाद्वः—प्रधानधर्मिणः सत्तासाधने भावाऽभावोभयधर्माणाम् ५ असिद्ध-विरुद्ध-अनैकान्तिकमिति दोषदर्शनात् , एवंसाध्यान्तरकरणेऽपि विरुद्धतादोष इति प्रति-पादनार्थमेवं वचनमिति; तैः 'एककारणपूर्वकत्वे' इत्यत्र अपिशब्दो द्रष्टव्यः, न केवलम् 'अस्ति प्रधानम्' इत्यत्र अपि तु तत्पूर्वकत्वेऽपि विरुद्धा एव इति अर्थप्रतिपत्तिर्यथा स्यादिति तथा स्त्रोऽपि 'अस्ति प्रधानम्' इत्येतद् [२४६ख] उपलक्षणत्वेन व्याख्येयम् , कथमन्यथा तद-साङ्गत्यपरिद्दारः ?

इदमपरं व्याख्यानम्-'एककारणम्' इति प्रधानस्य ॲपरमत्व (त्वा) र्धकमिधानम् , तच्च तत् महदादिभ्यः पूर्वं भावात् पूर्वकं चेति तस्य भावे तत्तत्त्वे साध्ये इति । पूर्वव्याख्याने 'मेदानाम्' इत्येतत् पूर्ववद् उत्तरत्रापि सम्बध्यते । अस्मिन् उत्तरत्रेव भेदानां महदादीनां वैश्वरूप्यकारणभावात् नन्न विरुद्धा एव इति । निदर्शनमाह-नित्यादि । कुतः ? इत्याह-परिणाम एव संभवाद् इति । स्वगुणपर्यायेने परगुणपर्यायेः भावः परिणामः तत्रेव संभवात् १५ वैश्वरूप्यकार्यकार्यकार्यकारणत्व पादी (त्वादी)नाम् इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । एतदपि कुतः ? इत्यत्रह-विश्वरूपादिकारणानाम् इति । रूपम् आदि रसादेः असौ रूपादिः, विश्वो निरव-कोषो पादः (रूपादिः) [न] नैयायिकमतवद् विकंठो रूपादिर्येषां पुद्गलद्रव्याभिमतकारणानाम् अः''रूपरसगन्धस्पर्शवन्तः पुद्गलाः'' [त० सू० ५।२३] इति वैचनात् , तेषां विश्वरूपा-दिकारणानां 'परिणाम एव संभवात' इत्यनुवर्तते । एतदुक्तं भवति—

\* 'प्रकृतेर्महान् ततोऽहङ्कारः तस्माद् गणक्च पोडशकः। तस्मादिप पोडशकात् पञ्चभ्यः पञ्च भृतानि ॥''

[सांख्यका० २१]

इति वचनात् यथा भूतानि रूपादिमन्ति तथा तत्कारणानि पञ्च तन्मात्राभिमतानि , एवं ताबद्वक्तव्यम्—यावत् प्रकृतिः , विजातीयात् कार्यानुत्पत्तेः इति । 'कारणानाम्' इत्यनेन २५ प्रधानस्य पुद्रलापरनाम्नो विशेषापेक्षयौ बहुत्वं दर्शयति । तदिप कुतः एतत् ? इत्यत्राह—स्वयमे-

<sup>(</sup>१) व्याख्याकाराः । (२) प्रधानात्मकधर्मिणः । (३) भावसाधने असिद्धः, अभावे विरुद्धः उमय-धर्मे च अनैकान्तिकः । "नासिद्धे भावधर्मोऽस्ति व्यभिचार्युभयाश्रयः । धर्मो विरुद्धोऽभावस्य सा सत्ता साध्यते कथम् ॥"-प्र० वा० ३।१९० । (४) न विद्यते परमं द्वितीयं यस्य सत्त्य भावस्तत्वम् अपरमत्वम्, तद् अर्थो यस्येति अपरमत्वार्थंकम्, एकमेव प्रधानं न द्वितीयमित्यर्थः । (५) यथा नैयायिकमते अग्नी रसगन्धौ जले गन्धः वायौ च रूपरसगन्धा न स्वीक्रियन्ते न तथा अत्र विरुद्धत्वम् । (६) "स्वर्शरसग-अवर्णवन्तः पुद्रलाः"-त० स्०। (७) रूपरसगन्धस्पर्शशब्दाः तन्मात्राः । (८) मूककारणभूता । (९) कार्यपिक्षया ।

कस्य इत्यादि । स्वयं सांख्येन विश्वं [२४७ क] संपूर्णं रूपादि यस्य पृथिव्यादिकार्यस्य तत्त् तथोक्तं तस्य अनभ्युपग्मात् । कस्य सम्बन्धिनः १ इत्याह—आत्मनः पुरुषस्य । पुनः इति पश्चान्तरद्योतने । किम्भूतस्य १ इत्याह—एकस्यभावस्य । एकः चेतनालक्षणो न रूपादिलक्षणः स्वभावो यस्य तस्य इति । एवं मन्यते—यथा पुरुषस्य रूपादिरदिहतस्य न रूपादिमत्कार्यं तथा ५ अन्यस्या पातरवा (पि, इत्राथा) पुरुषस्यैव तैदिति किं तैत्त्वान्तरकरूपनयेति । पुनरिष किमूतस्य १ इत्यत्राह— एकस्य [एक] संख्योपेतस्य । इदमत्र तात्पर्यम्—यथा तस्य देशकालस्यभावभित्रम् अनेकं रूपादिमद् उपादेयमँयुक्तं तथा एकस्य प्रधानस्य इति । इत्रश्च विश्वकरपादिकरणानां तत्रैव संभव इति दर्शयत्राह—विकाराणाम् इत्यादि । विकाराणां विशिष्टकार्याणां न अविकारस्य प्रधानस्य । किंभूतानाम् १ सामान्यविशेषात्मनाम् इति । किं तेषाम् १ इत्याह—स्वभाव इत्यादि । १० तेषां विकाराणां यः स्वो भावः स्वरूपं तद्युरूपस्य विकारान्तरस्य उत्पत्तिः या तस्याः अवि-प्रतिष्ठात् कारणात् तत्रैव तेषां संभवात् इति सम्बन्धः । तत्र युक्तम्—

\*''मूलप्रकृतिरविकृतिः'' [सांख्यका० २२] ईत्यादि ।

नतु मूलकारणाभावे कुतः तद्विकारा इति चेत् ? अन्येभ्यो विकारेभ्यः तेऽपि अन्येभ्यः इति अनादि ई विप्रैतिषेधात् कारणात् तन्नैव तेषां संभवादिति सम्बन्ध विषयं ईतत्परम्परा इति १५ न सांख्यं प्रतिपत्ति (प्रति यन्नि-) दर्शनमुक्तम्—नित्यक्षणिकैकान्त (न्ते) सत्को (सत्त्यो)त्पत्त्यादि[रि] तिः तन्न युक्तम्, तस्य तद्सिद्धेः । स हि सत्त्वादेः नित्येकान्ते साध्ये नित्यपुरुषवत् परिणामिनि महदादौ सत्त्वस्य [२४७ख] भावाद् व्यभिचारमिच्छति, कृतकत्वादेः तत्र भावेऽपिप्रकृतिपुरुषयोरभावाद् भागासिद्धत्वम् । क्षणिकत्वे पुनः सर्वस्य [क्षणिकत्वे] साध्ये नित्ये पुरुषे सत्त्वस्य
भावात् तदेव व्यभिचारित्वम् , कृतकत्वादे[ः] तथैव भागासिद्धत्वं न विरुद्धत्वम् । अथ प्रधान२० स्यैव तदुभयं साध्यतेः भवेत् कृतकत्वादेर्विरुद्धत्वं परिणामिन्येव प्रधानादौ भावात् , न सत्त्वस्य
नित्येऽपि पुरुषे तस्य भावात् ।

अथ पुरुषोऽपि परिणामी इति नैते दोषाः, तत्राह—न वै इत्यादि । न वे नैव कारणसामान्यवचनेऽपि परिणामिकारणम् इह गृह्यते । कुतः ? "चिच्छक्तेः (क्तिः)" [योगभा०
१।२] ईति वचनात् । निह आत्मा चिच्छक्तेः सहकारिकारणम्; तस्याः वतोऽव्यतिरेकात् ।
२५ ततोऽयमर्थः—नैव परिणामिकारणम् आत्मा चिच्छक्तेः चेतनारूपसामध्यस्य । कुतः ? इत्याह—
अपरिणामि[त्वात् , परिणाम] रिहतत्वाद् 'आत्मनः' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । तन्न
नित्यक्षणिकैकान्ते साध्ये सत्त्वादिविरुद्धः अपि तु यथोक्त इति कापिलो मन्यते । एतदाचार्यः
परिहरन्नाह—नन्येवम् इत्यादि । ननु इति भावनायाम् , एवम् उक्तप्रकारेण सति तदकारणत्वे

<sup>(</sup>१) सर्वं कार्यं महदादिरूपम्। (२) प्रधानास्य। (३) पुरुषस्य। (४) कार्यम्। (५) विकास-णाम्। (६) "ः महदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त। षोडशकश्च विकासे न प्रकृतिः न विकृतिः पुरुषः॥" इति शेषः। (७) ﴿ एतिबद्धान्तर्गतः पाटः पुनर्छिखितः। (८) 'न' इति निश्धंकमत्र। (९) "चितिशक्ति-रपरिणामिन्यप्रतिसङ्कमाऽदर्शितविषया शुद्धाः चानन्ताः च सस्वगुणात्मिका चेथम्।" –योगभा०। (१०) आत्मनः।

इति शेषो भावः प्रसुद्ध्येत 'आत्मनः' इति सम्बन्धः । न चैवम् , अतः तस्यै सत्त्वमिच्छता परिणामित्वमभ्युपगन्तव्यमिति कथं निदर्शनाऽसिद्धिरिति भावः ।

भवतु तर्हि तच्छक्तेः कारणम् आत्मेति चेत् ; अत्राह- ['वुद्ध्य' इत्यादि]

[बुद्ध्यध्यवसिते चिच्छक्तिः पुंसः स्वत एव चेत् । ज्ञानादयः कथन्न स्युर्चेतनस्यैव वृत्तयः ॥२१॥

चेतनस्य वैश्वरूष्यादेः परिणामः सिद्धः, सुस्तादिव्यतिरेकेण चैतन्यवृत्तेरतुपरुव्धेः। ततः दर्शनशक्तिः कार्यनिरपेक्षा बुद्ध्यध्यवसायवत् यतः बुद्ध्यध्यवसितमर्थं पुरुषक्ष्चेत-यते । उभययोः वैश्यरूष्यादेः संभवात् कृतः अपरिणामिनी चिच्छक्तिः बुद्धिविवर्त-मनुविधत्ते ?]

बुद्ध्यध्यवसिते 'इन्द्रियाणि अर्थम् आलोचयन्ति' ईत्यादिकया प्रणालिकया गृहीता- १० कारवस्त्ति (वस्तुनि) पुंसः चिच्छक्तिः तहर्शनसामध्यं स्वत एव न परतः 'वृत्तयः' इत्यनेन [२४८क] लब्धैकवचनपरिणामेन सम्बन्धाद् वृत्तिः परिणामः, तथा 'स्युः' इत्यनेनापि जातैकवचन[परिणामेन] सम्बन्धात् 'स्यात्' इति भवति । चेद् इति पराभिप्रायद्योतने । अत्र दूषणमाह—ज्ञानाद्य इत्यादि । ज्ञानम् आदिर्थेषां सुखादीनां ते तथोक्ताः कथं न स्युः स्युरेव चेतनस्येव पुरुषस्येव वृत्तयः परिणामाः । एवं मन्यन्ते यथा ज्ञानादिभेदानां वैश्व- १५ रूप्याद्यो नैककारणपूर्वका इतरथा शरीरादिवत् पुरुषाणामपि परिणामिनां किञ्चिद् अपरमेकं कारणं स्थात् इति व (न) सांख्यदर्शनम् तथा घटादिभेदानामपि इति ।

कारिकां व्याख्यातुमाह—चेतनस्य इत्यादि । चेतनस्य परिणामः सिद्धः । कृतः ? इत्याह—वै इवस्त्यादेः सकाशाद् आदिशब्देन कार्यकारणभावादिपरिष्रहः । एतदपि कृतः ? इत्याह—सुखादिव्यतिरेकेण चैतन्यवृत्तेः चैतन्यपरिणामस्य अनुपलब्धेः, सुखाद्यातमकत्वेन तत्तः २० द्वृतः (तैद्वृत्तेः) उपलब्धेश्च इति भावः । प्रकृतमुपसंहरन्नाह—ततः अनन्तरात् न्यायात् न दर्शनशक्ते (क्तिः) भूतान (किंभृता ?) इत्याह—कार्य इत्यादि । कार्यशब्दोऽयं भावप्रधानः कार्यत्विनरपेक्ष्या (क्षा) कार्यभूतैव इत्यर्थः । अत्र दृष्टान्तमाह—बुद्ध्यध्यवसायवद् इति । बुद्धेः अध्यवसायः स्वपरिनर्णयः स इव तद्वत् । यथा तदध्यवसायो न कार्यत्विनरपेक्षः तथा तच्छक्ति-रिष, यतः तच्छक्तेः कार्यत्विनरपेक्षःवाद् सं "बुद्ध्यध्यवसितमर्थ (थं पुरुषः) नित्यः पुमान् , २५ चेतयिति (ते)" पश्यति । यत इति वा आक्षेपे, तदभावात् नैव चेतयते । तन्न युक्तम्—सं न प्रकृतिन पिकृतिः पुरुषः" [सांख्यका० २२] इति ।

<sup>(</sup>१) आत्ममः । (२) इन्द्रियाणि अर्थमालोचयन्ति बुद्धिरवधारयति मनः संकल्पते आत्मा चेतयते इति । "एवं बुद्ध्यहङ्कारमनश्चक्षुवां क्रमशो वृत्तिर्देश-चक्षु रूपं पश्यति मनः संकल्पयति अष्ट-ङ्कारोऽभिमानयति बुद्धिरध्यवस्यति ।"-सांख्यका० माठर० पृ० ४० । (३) चैतन्यवृत्तेः । (४) उद्धृत-मिदम्-त० इलो० पृ० ५० । आसप० पृ० १६४ । प्रमेयक० पृ० १०० । न्यायकुमु० पृ० १९० । न्यायवि०वि० प्र० पृ० २३५ । स्या० स्ता० पृ० २३३। (५) कारणम् । (६) कार्यम् ।

नतु यदि नाम बुद्धध्यवसायः कार्यत्वनिरपेक्षे (क्षो) नास्ति तच्छक्तेः किमायातं येन सीपि तस्य ? [२४८ख] नहि एकस्य धर्मोऽविशेषेण अन्यस्य इति चेत् ; अत्राह—वैश्व इत्यादि। वैश्वरूप्यादेः संभवात् उक्तनीत्येति मन्यते । कस्य सम्बन्धिनः ? इत्याह—उभययोः चैतन्य-शक्ति-बुद्धध्यवसाययोः भेदानामपि इति %"वुद्ध्यध्यवसित्तमर्थं नित्य (पुरुष) श्चेतय[ते]।" ५ इति च ब्रुवाणेन बुद्धिवत् पुरुषोऽपि विषयाकारोऽप्रयुपगन्तव्यः, अन्यथा बुद्धिप्रतिबन्धबाद्धमर्थम् अनाकारोऽपि पश्चेत् इति किं बुद्धिकल्पनया ? अथेष्यते सोऽपि तदाकारः; तत्राह—क्कृतः न कुतश्चिन्न्यायात् बुद्धित्रिवर्त्तः (तम्) बुद्धेः अर्थाकारं परिणामम् अनुविधत्ते अनुकरोति । का ? इत्याह—चिच्छक्तिः । किंभूता ? इत्याह—अपरिणामिनी । तदनुविधाने दर्पणादिवत् परिणामिनी स्यादिति भावः ।

१० इदमपरं व्याख्यानम्—कुतः कारणात् सा अपरिणामिनी अपि इति, अपिशव्दोऽत्र द्रष्टव्यः।
तिद्विवर्त्तम् अनुविधत्ते यदि स्वतः अर्थमपि तत एव अनुविधत्ते इति अनन्ततद्विवर्तेन अर्थे
तदन्तरानवस्था स्यादिति मन्यते ।

तथा इदमपरम्<sup>3</sup>-चिच्छक्ति [र]परिणामिनी सदैकरूपा बुद्धेविंबर्त युगपत् क्रमभाव्य-नेकनीलादिसुखादिप्रतिविम्बपरिणामं कुतः अनुविधत्ते ? नैकरवेन तत्समा नानैव भवेद् विरो-१५ धात् । तथाहि-यदि सर्वेदा एकरूपा ; तर्हि न बुद्धिविवर्त्तानुकारिणी । [सा] चेत् ; नैकरूपा । न च विषयनानात्ववद् विषयिणः तद्यहणशक्तिनानात्वभन्तरेण "तद्यहणं युक्तम् , एकैकस्व-भावस्य अनेककार्यकरणवत् ।

तदेवं 'ज्ञानादयक्ष्वेत् तस्यैव वृत्तयः' इति प्रसाधिते यल्ळब्यं तद्शियन्नाह-[२४९ क] ज्ञानम् (ज्ञानादिकम् ) इत्यादि ।

# २० [ज्ञानादिकमजीवस्य मूर्तस्य व्यतिरेकिणः । ज्ञानं जीवस्य वा मिथ्या अनेकं वेत्यनात्मकम् ॥२१॥

वृत्तिरचेतनस्य ज्ञानं चेतनस्योपलव्धिरिति स्वयंक्लप्तां भेदकल्पनां प्राह विशेषातु-पलब्धेः अतिप्रसङ्गाच । तथा परो द्रव्यस्य स्वतृश्चैतन्यविकलस्य व्यतिरेकिणं गुणमाह सम्बन्धात् । सत्यपि भावतस्तदभावात् । कथमज्ञश्चेतनो नाम अर्थान्तरात् चैतन्यात् २५ अतिप्रसङ्गात् । तथा पुनश्चैतन्यस्य मूर्तस्य इतरस्य ज्ञानमनात्मक्रमिति च मिथ्यादर्शनानि ।]

ज्ञानादिग्रहणम् उपलक्षणं सुखादेः, तेन ज्ञानादिकं दृत्तिः अजीवस्य अञ्वेतनस्य प्रधानस्य । किंभूतस्य १ सूर्त्तस्य रूपादिमत इति यज्ज्ञानं तत् भिथ्या यथोक्तन्यायवचनात् । अत्र दृष्टान्तमाह-जीवस्य इत्यादि । वक्ष्यमाणको वा शब्द इवार्थः अत्रापि सम्बन्धनीयः । ततोऽ-यमर्थः संपद्यते जीवस्य आत्मनः । किंभूतस्य १ व्यतिरेकिणो ज्ञानाद् एकान्तेन मिन्नस्य । ६० 'सूर्त्तस्य' इत्येतद् विशेषणम् असंभवात् , परेणं तथाविधस्य।पि आत्मनः अमूर्त्तत्वेन उपगमात् ,

<sup>(</sup>१) चैतन्यशक्तिरि । (२) पुरुषः । (३) व्याख्यानम् । (४) अनेकैव न भवेदिति अन्वयः । (५) चिच्छक्तिः । (६) बुद्धिविवर्तानुकारिणी चेत् ; । (७) विषयग्रहणम् । (८) कारणस्य । (९) साङ्ख्येन ।

अत्र नाभिसम्बध्यते, ज्ञानं वृत्तिः इति । ज्ञानमिव प्रकृतमपि ज्ञानं मिथ्या । इदमपि किमिव मिथ्या ? इत्याह्—अनात्मकम् इति । न विद्यते आत्मा यस्य तद् 'अनात्मकम् ज्ञानम्' इति ज्ञानं यथा मिथ्या तथा 'जीवस्य टयतिरेकिणो ज्ञानं वृत्तिः' इति ज्ञानं मिथ्या इति । एतदुक्तं भवति—यथा 'अन्यात्मकं ज्ञानम् अनाश्रयं न कस्यचिद् गुणः तथा व्यतिरेकिणोऽ-पि न गुणः स्याद् अतिप्रसङ्गात् । अथ आत्मन एव गुणः तत्र समवायात् ; न ; समवायस्य ५ अविशेषे तदिवशेषात् , प्रमाण (णा)भावेन असत्त्वार्चं । "तत उत्पत्तेः तस्य तद्गुणत्वे ; 'उत्तरोत्तरं ज्ञानं पूर्वपूर्वस्य क्षणिकज्ञानस्य गुण इति ततोऽन्यस्य गुणिनः साधनमनवसरमेव । यथैव च क्षणिकस्य स्वसत्तासमये कार्यं कुर्वतः कारणत्वं दुरुपपादम् , हेतुफल्योः सहभावापत्तेः, तथा [अ] क्षणिकस्यापि कार्यकालविशेषणात् 'तद्रूपात् ''पूर्वोत्तरतद्रूपयोः सर्वथा [अ] व्यति-रेके'ः, तावन्मात्रत्वात्तस्य इति । यथैव चा [२४९ख] स्वसत्तासमये 'वत्रक्वतः 'तद्भवतः दे । दुरुपपादम् कार्यकाले स्वयमभावात् तथा 'इत्रत्स्यापि पूर्वकालविशेषणाद् 'क्ष्याद् उत्तरस्य सर्वथा । [अ]भेदान् ' , 'इतरथा एकमेव न किश्चित् स्यात् । किञ्च, न परात्मनो युगपदनेकदेशकाल-व्याप्तिः, निरंशत्वाद् अनात्मकचित्तवद् इति । उपसंहारमाह—अनेक (कं) चिति मिथ्या 'ज्ञानम् इत्यनुवर्तते ।

कारिकार्थं कथयन्नाह-'वृत्तिः अचेतनस्य' इत्यादि । वृत्तिः परिणामः अचेतनस्य १५ करणस्य । किम् १ ज्ञानम् , चेतनस्य पुरुषस्य उपलब्धिः दर्शनं वृत्तिः इत्येवं स्वयम् आत्मना न प्रमाणेन प्रकल्प्ताम् अपरिचितां (उपरचितां) भेदकल्पनां प्राह सांख्यः । कुतः १ इत्याह-विशेषस्य ज्ञानोपळव्ध्योः भेदस्य अनुपलब्धेः ।

नतु अयमनैकान्तिको हेतुः अयोगोठक-पावकयोः विशेषानुपलम्भेऽपि भेदादिति चेत् ;
अत्राह्—अतिप्रसङ्गात् पुरुषचैतन्ययोरिप भेदप्रसङ्गात् । शक्यं वक्तुं पुंसः अन्यदेव चैतन्यम् , २० संसर्गाद् अयोगोठकविह्नभेदा[भाव]वदभेदाध्यवसायः । च शब्दः अवधारणे । अतिप्रसङ्गादेव स्वयं प्रकल्पां भेदकल्पनां प्राह् इति । न च परिणामवादिनं प्रति दृष्टान्त[ः] सिद्धोऽस्ति ;
अयोगोठकस्य अत्रापरिणामात् । अतिप्रसङ्गं दृर्शयन्नाह्—तथा इत्यादि । येन स्वमवाधिका (मनीधिका)प्रकारेण सांख्यो बुद्धिचैतन्ययोभेदमाह् तथा परो यौगो द्रव्यस्य इति । सामान्यवचनेऽपि प्रस्तावाद् 'आत्मनः' इति गम्यते स्वतः स्वरूपेण चेतन्यविकलस्य अवेतनस्य व्यति- २५ रेकिणम् अर्थान्तरभूतं गुणमाह । नैतव्यं (नैतन्मन्तव्यं) दृर्शनम् । क्रतः १ इत्याह—[२५० क] सम्बन्धात् समवायात् , तथा च बुद्धिवत् चैतन्यमिप न पुरुषस्य रूपम् , इति न युक्तमेतन्— अपनिनयं पुरुषस्य स्वरूपम्'' [योगभा० १।९] इति मन्यते ।

<sup>(</sup>१) सर्वथा भिसम् । (२) निराश्रयत्वात् । (३) अर्थस्य । (४) एकत्वे । (५) सर्वान् श्रित अवि-श्रोपात् । (६) समवायस्य । (७) आत्मनः । (८) आत्मगुणत्वे । (९) बौद्धः प्राह्व । (१०) तत्स्वरूपात् । (११) धूर्वक्षणवर्तिनः उत्तरक्षणवर्तिनश्च स्वरूपस्य । (१२) अभेदे कारणत्वं दुरुपपादमिति सम्बन्धः । (१३) क्षणिकस्य । (१४) कार्यम् । (१५) कारणत्वम् । (१६) नित्यस्यापि । (१७) स्वरूपात् । (१८) एकरूपत्वात् कारणत्वं दुरुपपादमिति सम्बन्धः । (१९) अभेदेऽपि एकत्वाभावे । (२०) जैनादिकम् । (२१) अग्निसंसर्गादग्नित्वेन परिणामात् ।

ंस आह-किमुच्यते 'तथा' इति; यावता प्रमाणवलेन अहं सर्वमेतत् कथयामि इति ।
तत्राह-विद्यमानेऽपि सत्य[पि] सम्बन्धि(सम्बन्धे) द्रव्यचैतन्ययोः अत्यन्तभिन्तयोः समवायहपे, अपिशव्दः संभावतायाम् भावतः प्रमाणाभावेन तद्भावात् । बहिरन्तरच जात्यन्तरप्रतिभासे 'इह अवयवे अवयवी' इत्यादि प्रत्ययाभावे धर्मिणो विरहात् तद्विषयानुमानावृत्तेः
५ इति । कथम् अञ्चे (ज्ञः अ)चेतनः सत्तात्मा (सन्नात्मा) चेतनो नाम ? नैव । छतः ?
इत्याह-अर्थान्तरात् ततो भिन्नाच्चैतन्यात् इति । छतो न स्यात् ? इत्याह-अतिप्रसङ्गात्
गगनादिरपि ततः चेतनः स्यादिति बुद्ध्यादेविशेषगुणत्वं 'नवद्रव्याणि' इति च द्रव्यसंख्या विहन्यते, तत्सम्बन्धस्यं सर्वगतत्वेन विद्याप्यविशेषात् । अथ सम्बन्धस्य [अ]विशेषे
सम्बन्धिनोविशेष इष्यते ; न ; सम्बन्धवैफल्यप्रसङ्गात् । यथैव प्रत्यासत्त्या "तदिवशेषेऽपि
१० विद्वेशेषेष्टिः तथैव 'अस्य अथम्' इति व्यपदेशनियमभावात् ।

किंच, यदि आत्मन्येव चैतन्यमुपलभ्येत ; युक्तमेतत् , न चैवं तदात्मनोऽनुपलिव्धः (व्धेः) । तथापि तत्र तत्करूपने अन्यत्रापि तद्स्तु अविशेषादिति । यदि वा, अधेशब्दोऽयं घटादिविधयवाची, तस्मादन्यः तद्वत् स्वतो भिननज्ञानप्राह्मत्वं ग्र[तः] तदन्तरं विषयान्तरं तस्मात् स्वयम् अज्ञः सन् कथं चेतनो नाम ? कुतः ? इत्याह—अतिप्रसङ्गात् अप्रयम्बादिसम्बन्धेऽ-१५ पि चेतन[ः] स्यात् । अथ अर्थप्रहणात्मकत्वाज् ज्ञानस्य, वित्तसम्बन्धादेव [२५०खं] चेतनः नेतरसम्बन्धात् तस्य विषयंयरूपत्वात् ; तत्त्य स्वप्रहृणाभावे अर्थप्रहृणमपि दुर्लभं घटादिवदि-त्युक्तप्रायमिति ।

अतिप्रसङ्गं पुनरिष सांख्यस्य दर्शयन्नाह् तथा पुनः इत्यादि । तथा तेन सांख्यकल्पनाप्रकारेण पुनः सांख्यादिकल्पनायाः पश्चान् चैत् [न्य]स्य मूर्त्तस्य पृथिव्यादिचतुष्ट्यस्य झानम्
२० अनेन पो रं[न्द रं ] मतं दर्शितम् । अथवा \* "पुरुष एव इदं सर्वम्" [ऋक्० १०।९०।२]
इत्यादि दर्शनम् । यदि वा, "स्वदर्शनम्, अत्र 'मूर्त्तस्य' इति न सम्बन्धनीयं जैनचेतनस्य अमूर्त्तत्यं (तित्वात् , मूर्तत्वं) "कादाचित्कमत्र अनुपयोगीति न वक्तव्यम् । इत्रस्य अचेतनस्य था भूम्यादेः मूर्त्तस्य, अनेन अ वि द्ध क ण स्य समयो दर्शितः । ज्ञानप्रहणे अनुवर्त्तमाने पुनः ज्ञानप्रहणं तद्वयवहितमिति सन्निहितसम्बन्धर्थम् अनात्मक्म् आत्मश्चरं 'झानम्' इत्येतदत्रापि
२५ सम्बन्धनीयम् । च इति समुचये इति च एवं सति मिथ्यादर्शनानि एकान्तवादिसंबन्धनीति (न्धीनीति) शेषः । उक्तानामपि योगःदिमतानां कापिलमतानन्तरं पुनः प्रदर्शनं तत्र अतिप्रसङ्गप्रतिपादनार्थम् ।

<sup>(</sup>१) नैयायिकः । (२) भिन्नचैतन्यात् । (३) ''स्परसगन्यस्पर्शं स्नेहसांसिद्धिकद्भवत्वयुद्धिसुखदुःखे-च्छाह्रेपप्रयस्त्रधर्माधर्मभावनाशव्दाः वैशेषिकगुणाः ।''-प्रश० भा० प्र० ३९ । (४) तत्र द्भव्याणि पृथिन्यसे-जोवाव्याकाशकालविगाःसमनांसि सामान्यविशेषसंज्ञयोक्तानि नवैवेति ।''-प्रश०भा० प्र०३ । (५) चेतनाः समवायस्य । (६) आकाशोऽपि भावात् । (७) सम्बन्धाविशेषेऽपि । (८) सम्बन्धिनोविशेषता स्वीकियते । (९) कि सम्बन्धकरूपनया । (१०) आत्मिन । (११) अर्थान्तरम् । (१२) अन्यगुण । (१३) ज्ञानसम-वायादेव । (१४) अर्थग्रहणस्वभावाभावात् । (१५) ज्ञानस्य । (१६) चैतन्यविशिष्टस्य । (१७) चार्वाक-सम्बन्धि । (१८) जैनदर्शनम् । (१९) कर्मसम्बद्धद्शायाम् ।

tę.

नतु यदुक्तमत्रेव प्रस्तावे प्रथमकारिकायाम् 'मिथ्याज्ञानं स्वतः सतो ज्ञातुः आवरणोद्भृतः' ईत्यादिः, तदयुक्तम्ः अमूर्त्तस्य आत्मनो मुक्तस्येव मूर्तेन आवरणाभिमतेने सम्बन्धाऽभावात् । न चासम्बद्धम् आवरणम् । अतिष्रसङ्गात् । एतदेवाह-[कथमित्यादि]

[ कथं पुनरमूर्त्तस्य सम्बन्धः कर्मणेति चेत् । माणिक्यादिने वै मूर्तिः मलसम्बन्धकारणम् ॥२२॥ मलैनिसर्गाद् बध्येत जीवोऽमूर्तिः स्वदोषतः ।३।

जीवस्य मूर्ति कल्पयित्वापि कर्मबन्धनिमित्तं स्वदोषान्तरं कल्पितव्यं माणिक्या-दिवत् । ततः पुनरमूर्तस्य चेतनस्य नैसर्गिका मिथ्यादर्शनादयो बन्धहेतवः । ]

कथं न कथिन्वत् पुनः अमूर्त्तस्य कर्मणा मूर्तेन सम्बन्धः । नतु 'मूर्तेन' इत्यत्र न श्र्यते तत् कथं छभ्यमिति चेत् ? 'अमूर्त्तस्य' इति वचनात् । यदि कर्माऽपि अमूर्त्त १० स्यात् तँद्वचनमनर्थकं स्यात् , अमूर्त्तयोः [२५१क] सम्बन्धाऽविरोधात् । 'कर्मणा' इति वच-नाद् ईतरस्य कर्मत्वाऽयोगात् । न च मूर्त्ताऽमूर्त्तयोः विरुद्धः संयोग इति; अतः प्रस्तुतत्वाद्धा । चेद् इति पराभिप्रायद्योतकः । अत्र उत्तरमाह—मलैनिसर्गोद् इति ।

नन्वेतत् 'परस्परिवलक्षणांविष' इत्यादिना मन्थेन प्रतिपादितम् , 'शुभैः' इत्यादिनी च तद्भन्धकारणम्, तत् किमर्थं पुनरप्युच्यते इति चेत् ? तस्यैव प्रकारान्तरेण समर्थनार्थम् । १५ तथाहि—'मनोवाकायकर्मभिः' इत्यादि 'न किश्चिद् विप्रतिपत्तुमहिति' इति पर्यन्तवचने ऽपि 'पल्लक्ष्कन्थवत्' इत्यादिकमुल्लङ्बच्य कश्चिद् वदति मूर्त्ता एव हेमादयः मूर्तैः दर्यामादिकाभिः सम्बन्ध्य (म्बद्धा)माना दृष्टा इति मूर्तिरेव बन्धकारणम् , अत्मनि तदमावान्न तद्भन्धः इति; तं प्रति उच्यते—मलैः इत्यादि । नवै नैव मूर्तिः मूल (मल)संबन्धकारणम् । किं कारणम् ? इत्याह—माणिक्यादिः बध्येत । कैः ? इत्याह—मलैः किष्टकाल्कितिभः । 'मूर्त्तैः' २० इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । न चैवम् , अन्यथापि तस्य दर्शनादिति मन्यते ।

अत्राह परश्च (परः—स्व) दोषतः इति । स्वस्य स्वो वा दोषः "दुष्टाकरप्रभवत्वादि-छक्षणः तेन ततो बध्येत माणिक्यादिः 'इति' वा अनुवर्तते । कुतः ? निसर्गात् स्वभावतः । एवमन्वयः— सदोषो माणिक्यादिः सम्बध्यते मणैः (मछैः) नेतरः, तथैव तस्य स्वाभाव्यात् तथा दर्शनादिति । तस्य उत्तरमाह—जीवोऽमूर्त्तिः इति । छुनः 'अपि' शब्दः अत्र दृष्टव्यः २५ ततो जीवोऽपि न केवछे (छं) माणिक्यादिरेव । किंभूतः ? इत्याह—अमूर्त्तिः अविद्य-मानमूर्तिः । मछैः कर्मभिः निसर्गात् स्वभावतः [२५१ख] स्वदोषतः आत्मीयेन मिथ्यात्वादिदोपेण ।

प्रकृत (तं) संभाव्य कारिकां विष्ठुण्वन्नाह-जीवस्य इत्यादि । जीवस्य मूर्त्ति कल्पयि-त्वापि कर्मबन्धनिमित्तं स्वदोषान्तरं भावकर्मछक्षणं कल्पितव्यम् माणिक्यादेरिव तद्वद् ३०

<sup>(</sup>१) ए० ३२१ । (२) कर्मणा। (३) अमृर्तवचनम् । (४) अविद्यादेः । (५) ए० २५४ । (६) ए० २५५ । (৬) पू० २५५ । (८) काछिमादिभिः । (৭) मृत्वभावात् । (१०) मलयुक्तखानिजन्यस्वात् ।

इति । ततः तस्मान्न्यायात् पुनः अप्रूर्तस्य नैसर्गिका बन्धहेतवः । कस्य ? इत्याह-चेत-नस्य । के ? इत्याह-मिथ्यादर्शन इत्यादि ।

ननु किममूर्त्तस्य मूर्तेन कर्मणा सम्बन्धकल्पनया, यावता [अ] मूर्तेनापि तेनै तद्गुणादि-समवाये न कश्चिद् दोषः । तदुक्तम्-अः"आत्मविशेषगुणः कर्तृ फलदायी कार्यविरोधी ५ संयोगजोऽदृष्टो धर्मोऽपि व्याख्यातः" ईति चेत् ; अत्राह्-जाह्या इत्यादि ।

### [ जात्या व्यतिरिक्तयाऽर्थाः स्युरन्या जातिः स्वतः सती । तथैवार्थान्तरैः किन्न द्रव्यं स्याद गुणकर्मभिः ॥२३॥ ]

जात्या इति सामान्यवधनेऽपि 'स्युः' इति वचनात सत्ता परिगृह्यते । निह् अन्यया अर्थाः सन्तो भवन्ति । किंभूतया १ ट्यतिरिक्ताया (क्तया) द्रव्यादेः एकान्तेन भिन्नया । किं १० तया १ इत्याह—अर्थो द्रव्यगुणकर्माण अ'द्रव्यगुणकर्मसु अर्थः'' [वैशे ० सू० ८।२।३] इति वचनात् । स्युः सन्तो भवेयुः । किन्तैव १ 'किम्' इत्यनेन वक्ष्यमाणकेन सम्बन्धः । निह् स्वयमतद्र पूप् अन्येन तद् भवति, अन्यथा रूपादिना रादना (गगना)दिकं तद्वत् ' स्यात् । त्रिथाविथया जात्या अर्थानां समवायसम्बन्धोऽपि अत्रैव वृत्ते "निराकरिष्यते ।

किञ्च, जातिरिप यद्यसती; कथं तया किञ्चिदसत् सत् स्यात् ? निह—बन्ध्यासुतो १५ गगनकुसुममालया सन्नाम । सती जात्यन्तरेण चेत् ; अनवस्था । स्वतो यदि; तत्राह पर्रः— अर्थेभ्यः अन्या जातिः सत्तासामान्यं स्वत आत्मना स्यात् सती भवेत् 'किम्' इत्यनेन 'स्यात्' इत्यनेन वश्यमाणेन सम्बन्धः । [२५२क] अर्था अपि तथैव स्वयं स्युः इति मन्यते । तद्नेन द्रव्यगुणयोः अभावात् \*"आत्मिविशेषगुणो धर्मादिः" इति निरस्तम्, [गुण] कर्मणोरभावात् \*"आत्ममनःसंयोगजः" देति चै । निह कर्माऽभावे संयोगः; "तत्पूर्वक- त्यादस्य । अथवा, देवदन्तं प्रति उपसर्पतां पद्मवादीनां पराभ्युपगमेन कर्माऽभावात् ततो धर्माद्य- " वुमानमनुपपन्नमिति दर्शयति ।

भवन्तु वा यथाकथिक्वत् परस्य अर्थाः, तथापि दोषं दर्शयन्ताह-अर्थान्तरैः द्रव्या-दत्यन्तं भिन्नैः द्रव्यं पृथिव्यादि स्याद् भवेद् धवलं सङ्ख्येयादि गन्त्रादिकम् । कैः ? इत्याह-गुणकर्मिः । गुणैः रूपादिभिः कर्मिः गमनादिभिः याथासङ्ख्येन गुणैः धवल २५ (लं) सङ्ख्येयादि कर्मभिः गन्त्रादिकम् । 'किम्' इत्येतद् अत्रापि सम्यन्धनीयम् , अन्यथा आत्मादिकमपि स्यात् अविशेषात् ।

<sup>(</sup>१) अदृष्टाख्येन । (२) स्वीक्रियमाणे । (३) "धर्मः पुरुषगुणः कर्तुः प्रियहितमोक्षहेतुः अती-निद्रयोऽन्त्यसुखसंविज्ञानितिरोधी पुरुषान्तःकरणसंयोगिविद्युद्धाभिसन्धिजः """-प्रश्च भा० ए० १३८ । (४) "अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मसु"-वैशे० सू० । (५) रूपि । (६) भिन्नया । (७) वृत्तों, दलोके चा । (८) जैनः । (९) सन्तः । (१०) "धर्मः पुरुषगुणः "-प्रश्च० भा० ए० १३८ । (११) गुणपदार्थस्य कर्मपदार्थस्य च । (१२) "पुरुषान्तःकरणसंयोगिविद्युद्धाभिसन्धिजः "-प्रश्च० भा० ए० १३८ । (१३) निरस्तम् । (१४) क्रियापूर्वकःवात् । (१५) "देवदस्तविशेषगुणप्रेरितभूतकार्थाः तदुपगृहीताश्च शरीराद्यः कार्यत्वे सति तदुपभोग्यस्यन्तवात् गृहवदिति """-प्रश्च० किरणा० ए० १४९ । प्रश्च०व्यो० ए० ४११ । प्रश्च०कन्द० ए० ८८ ।

ततः किं प्राप्तम् ? इत्याह**-निच्यामीण** [इत्यादि]-

# [ निष्कर्माणि वा गुणिनः कारकाणि गुणैर्विना । समवायेन किंवृत्तिस्तद्वदेव दुरन्वयम् ॥२४॥

कर्मस्योऽपसृतानि निरस्तकर्माण्येवं वाचा (ण्येव वा) इत्यवधारणे । कारकाणि कर्त्रा-दीनि गुणिनो द्रव्याणि सर्वेर्गुणैर्वा विना 'स्युः' इत्यनेन गतेन सम्बन्धः, परस्परानापन्ना ५ एव स्युः इति मन्यते ।

नतु नायं दोषः जातितद्वतोर्गुणगुणिनोः कर्मतद्वतोः भेदेऽपि सं समवायवृत्त्या जात्यादीनां तद्विति वर्त्तनादिति चेत् ; अत्राह—समवायेन समवाय एव च अवृत्ति (एव वा वृत्तिः) किम् ? नैव वृत्तिः, कुत्सिता वा वृत्तिः इति, यतः समवायस्य समवायिषु वृत्तो 'इह समवायो वर्त्तते' इति प्रत्ययः सम्बन्धान्तरिनवन्धनः स्थात् , पुनरिष तदन्तरिनवन्धनः इत्यनवस्था, अन्यथा १० 'तन्तुषु पटः' इत्यादिप्रत्ययोऽप्यनेनैवं [२५२खं] व्यभिचारात् न समवायसाधकः स्यात् । तेषुं तदवृत्तो वा न कस्यचित् सम्बन्धोऽपरायत्तत्वाद् आकाशवत् । अत एव इहप्रत्ययकर्तृत्वमिष तस्य तद्वदेव वुरन्वयम् , इतरथा संयोगेऽपि प्रसङ्गः असम्बन्धोऽपि इत्येवं युक्तिवाधितं संकीर्त्यते वैशेषिकः ।

अनेन \* "कार्यविरोधी कर्नु फलदायी "" इति व निरस्तं बोद्धव्यम् ॥ छ ॥ १५

इति र वि भ ट्र पादपङ्कजभ्रमर-अ न न्त वी र्य विरचितायां सि द्धि वि नि श्र य टी का यां जीवसिद्धिः चतुर्थे प्रस्तावः।

<sup>(</sup>१) 'स' इति निरर्धकम्। (२) द्रव्यावौ । (३) सम्बन्धान्तरं। (४) 'इह समवायिषु समवायः' इति प्रत्ययेनैव । (५) समवायिषु । (६) असम्बन्धे वा समवायस्य । (७) समवायस्य । (८) सम्बन्धःव-प्रसङ्गः। (९) स्वसम्बन्धिषु सम्बन्धाभावेऽपि । (१०) कार्यं सुखदुःखादिफलं विरोधि यस्य । अदृष्टे हि स्वकार्यं कृत्वा दिनद्यतीति भावः । (१९) धर्मः इति । द्रष्ट्व्यम्-ए० ३०८ टि० ३ ।

#### [ पञ्चमः प्रस्तावः ]

#### [ ५ वादसिद्धिः ]

एवम् अनन्तरप्रस्ताबद्वयेन अशब्दयोजनं स्मरणादि श्रुतं व्याख्यातम् । यदुक्तमः (म्) 'शब्दैः परमन्यद्योजितं श्रुतम्' इतिः तत् ं संप्रति व्याख्यातुम् अवसरप्राप्तम् , तच्च परार्थ-मिति, परप्रतिपादनाय च तैत्प्रयोगे न्यायवादिनमपि केचिदेकान्तवादिनो वचनाद्युपालम्भच्छलेन पराजयेन योजयन्तः समुपलभ्यन्ते तन्निषेधार्थं वादन्यायप्रस्तावं प्रस्तुवन् तदादौ संप्रहवृत्तमाह्— ५ पश्चस्थापनया इत्यादि ।

[ पक्षस्थापनया निरस्तविषयं वादे निगृह्णाति न, स्वाकृतोज्झमसाधनाङ्गवचनादोषोक्तिसंकीर्तनैः । स्वार्थं साधितवन्तमस्तविषयस्तूष्णीम्भवन्तं ब्रुवन् , अन्यद्वा प्रलपन् परेण स समः स्वार्थासाधने (स्वार्थे असंसाधिते) ॥१॥ ]

१० पक्षो व [क्ष्यमाण्ल]क्षणः तस्य स्थापना समर्थनं तथा वादी प्रतिवादी वा निग्रह्नाति विजयते। क ? वादे। कम् ? इत्याह—निरस्तो विषयः पक्षो यस्य स तथोक्तः तं
वादिनं प्रतिवादिनम् । वादी अन्यथा कुवोत् भिज्ञाति (कुतो न निग्रह्नाति ?) इत्याह—न इत्यादि ।
स्वाक्र्ताशन्देन स्वपक्षः परामृश्यते तस्य उत्स (उज्झा) त्यागः क्रियाविशेषणमेतत् ,
स्वाक्र्ताज्झा यथा भवति तथा न निग्रह्नाति । पक्षस्थापनाहीनो न निग्रह्नाति इत्यर्थः । कैः
१५ कृत्वा ? इत्याह—[२५३क] असाधनाङ्गम् [न साधनाङ्गम्] असाधनाङ्गम (ङ्गं) तस्य वचनम् , अथवा न साधनाङ्गवचनम् । न दोषोऽदोषः तस्य उत्तिः, यदि वा न दोषोक्तिः
अदोषोक्तिः विद्यमानस्यापि दोषस्य अनुचारणम् , असाधनाङ्गवचनं वादोक्तिश्च (च
अदोषोक्तिः विद्यमानस्यापि दोषस्य अनुचारणम् , असाधनाङ्गवचनं वादोक्तिश्च (च
अदोषोक्तिश्च) तयोः संकीर्त्तनानि प्रकाशनानि तैरिति । कं तैः न निग्रह्नाति ? इत्याह—स्वार्थं साधितवन्तम् । किम्तः ? इत्याह—अस्तविषयः निरस्तपक्षः । नन्वयमर्थः 'स्वाक्र्२० तोज्झम्' इत्यने उक्तः किमर्थं पुनरुच्यते ? सत्यम् उक्तः, तथापि पूर्वमनाश्चितपक्षोः न
निग्रह्नाति इत्यस्य प्रतिपादनार्थम् । तदुक्तम्"—\*"यतो वादिना उभयं कर्त्तव्यं स्वपक्षसाधनं
परपक्षदूषणं च' इति । जाचं (अयं) पुनः आश्चितपक्षोऽपि निरस्तविषयो न निगृह्नाति अस्येति
विशेषः । इदमपरं व्याख्यानम्—स्वाक्त्तो ज्ञानं (तोज्झं न) निग्रह्नाति, न च स्वार्थं
साधितवन्तं तत्संकीर्तनैः अस्तविषयः असिद्यमहामहीप्रा(पा)न्तरितविषर्थः ।

<sup>(</sup>१) श्रुतम् । (२) शब्दभयोगे कर्त्तं व्ये सित । (३) कथयन्तम् । (४) अन्यैः छलादिभिः उपायैः । (५) साधनाङ्गस्य अवचनम् । (६)वैतण्डिकः । (७) "विजिगोषुणा उभयं कर्त्तं व्यं स्वपरपक्षसाधनदूषणम्" -अष्टशः, अष्टसहः ए० ८७ । (८) असिद्धश्रासौ महामहीपः महाभूपालः तेन अन्तरितः आक्रान्तः विषयः पक्षः यश्य असिद्धपक्ष इति यावत् ।

ननु यरापि स्वार्थं साधितवन्तं न निगृह्णाति तहिं त्र्र्णीभवन्तं निगृह्णाति इति चेत् ; अत्राह-तृष्णीं भवन्तम् इत्यादि । अत्रादिमतिष्रायः (अत्रायमभिष्रायः) तूर्णीभवन्तं किं परः स्वपक्षं साध्यम् निगृह्णाति, किं वा त्वया साधनाभिधाने अधिकारिणापि न किञ्चिदुक्तम् मौनमेव अनुष्ठितम् इत्यद्धा (इति, यद्वा) स्वार्थसिद्ध्यनुपयोगि बुवन् , स्वयं तूर्णाभवन् वा ? तत्र प्रथमपक्षे उक्तम्-'पक्षस्थापनया' इत्यादि । द्वितीय आह्-तृष्णीं भवन्तम् 'न' ५ [इति] सम्बन्धः । किं कुर्वन् ? **व्रविविति** । ब्रुवन् तृष्णींभावम् उद्गावयन् , अन्यद्गा अस-म्बद्धम् प्ररुपन् वा पुरुषः । किंभूतः ? परेण निषाञ्चेण सम एव [२५३ख] पूर्व एवका-रोऽत्र द्रष्ट्रव्यः । करिमन् सति तत्समः १ इत्याह-स्वार्थासाधने इति । यथैव हि तूर्णाभवतः साधनानभिधाने न स्वार्थसिद्धिः तथा बदुद्भावयतोऽपि अन्यद्वा ब्रुवतः । नहि र्वंदुद्भावनमात्रेण स्वार्थसिद्धिः परस्य । शेषमत्र निरूपयिष्यते । तृतीयेऽण्याह् सीध्ये त्याहदि (सोऽण्यन्य १० इत्यादि ) ब्रुवतोऽन्यः इतरः तृष्णींभूतः, सोऽपि तृष्णींभवन्तं न निगृह्णाति । केन कारणेन ? इत्याह-साध्या ( स्वाकृतोज्झया) करणभूतया इति ।

ननु 'वादे निगृह्णाति' इत्युक्तम् , तत् को वादः ? इत्यत्राह-'समर्थवचनम्' इत्यादि ।

### [ संमर्थवचनं जल्पं चतुरङ्गं विदुर्वुधाः पक्षनिर्णयपर्यन्तं फलं मार्गप्रभावना ॥२॥

१५

वादिनः तत्त्वप्रतिपादनसामर्थ्यमन्तरेण यथैवोन्मार्गशोधनेन मार्गप्रभावना न संम-वति एवं परिषद्वलस्य यथार्हं सत्यदोषनिवेदनसामर्थ्येऽसति । स्वयमेवोद्धत्य न्यायवादिन-मपि व्यापारव्याहाराभ्यां प्रतिश्चिपतां दर्शनात् स्वयमौद्धत्यप्रच्छादनार्थम् । छलजातिनि-ग्रहस्थानानां भेदो लक्षणं च नेह प्रतन्यते । तैः साधनोपालम्भो जल्प इति कैश्विल्लक्षणात् । २० ततश्रुतरङ्ग एव जल्पः वचनस्यापि सांकर्य्यं तदन्यतरतत्त्वेतरनिर्णयावसानमेव, न पुनः वक्त्रभित्रायस्चनम् । साधनदृषणतदाभासव्यवस्थायाः वस्तुतत्त्वप्रतिवन्धात्, वक्त्रभि-श्रायसूचनाभिधानस्य सर्वत्राविशेषात् । प्रतिबन्धाभावात् कथं शब्दैः स्वार्थप्रतिपादन-मिति चेत् ; ]

समर्थयचनं जल्पं विदुः जानीयुः । के ? इत्याह-बुधाः विद्यांसः स म न्त भ द्र २५ स्वा मि प्रभृतयः । यदि तर्हि तेषां जल्पलक्षणपरिज्ञानं किमिति न्यायान्तरवद् वादन्यायो न निर्दिष्टः; तदनिर्देशे च कुतः तैरपरिज्ञानं तेषीमवगम्यताम् ? वचनछिङ्गा हि वक्तृचेतोविशेषा असर्वेविदामिति चेत् ; क एवमाह—सं तैर्न निर्दिष्टः इति ? यावता–

<sup>(</sup>१) तूर्णीभृतो भवानिति कथनमान्नेण । (२) तुलना-''समर्थं वचनं वादः । प्रकृतार्थे प्रत्यायनपरं साक्षिसमक्षं जिगीवतोरेकत्र साधनद्वणवचनं वादः ।"--प्रमाणसं० पृ० १९१। त० इलो० पृ० २८०। प्रमेयरत्नमा० ६।४७ । प्रमाणनय० ८।१ । प्रमाणमी० २:१।३० । (३) जल्पपरिज्ञानम् । (४) समन्त-भद्रादीनाम् । (५) जल्पः ।

# \*''अन्वर्थसंज्ञः सुमितः सुनिस्त्वं स्वयं मतं येन सुयुक्तिनीतम् । यतश्च शेषेषु मतेषु नास्ति सर्विक्रियाकारकतन्वसिद्धिः ॥''

[ब्रहत्स्व० इलो०१७]

इत्यादिना भगवतो न्यायेन प्रतिपाद्यजनप्रतिवोधनं स्तुबद्भिः सर्वत्र तदेव अभ्युपगतिमिति ५ ज्ञायते । कंणचरादिवत् स्वशास्त्रे कचित् छछायनभिधानाच्च । यो हि स्वयमयुक्तमकुर्वन् परं युक्तकारिणम् अभिनन्दति स छोके अभिमतयुक्तकारिणं त्व (कारी) इति अवगम्यते ।

कथं पुनः तेनमेस्तस्य तस्सुतम् (तेन तत्स्तुतम्) इति चेत् ? उच्यते—सुमितः मुनिः त्वम् अन्वर्थसंज्ञः अनुगतार्थाऽभिधानवान् । [२५४क] केन कारणेन ? इत्याह्—येन कारणेन 'त्वया' इति अध्याहारः, स्वयं मतं स्वपक्षः सुयुक्ता (त्त्या) अवाधितयुक्तया प्रमाणात्मिकया न तच्छठा- १० चात्मिकया नीतम् अर्थिजनं प्रापितं स युक्त्या प्रवोधित इत्यर्थः । विपक्षे वाधकमाहुः यतश्च इत्यादि । ततः 'पक्षस्थापनया' इत्यादि अ''वादिना उभयं कर्त्तव्यम्'' इत्यभिद्धानेन उक्तं न वेति परीक्षकाः चिन्तयन्तु । यदि युक्तम्, किमिति तैः वादन्यायो नोक्तः ? तेषामेव च सूत्रकृतां भगवतां प्राकृतजनावेद्याभिष्रायाणामभिष्रायः सूरिणा अ क छ ङ्को न वी र्ति क का रे ण सप्रकृत्वः प्रकृटीक्रियते ।

१५ अँथ 'को वादः' इति प्रश्ने किमर्थ 'जल्पं विदुः' इति उत्तरमुच्यते वादजल्ययोः मेदान् । प्रश्नामुरूपेण च उत्तरेण भिवतव्यम् अन्यथा स्वात्प्रप्तः कोऽपि दाराम् (आग्नाम् पृष्टः कोविदारान् ) आचष्टे इति स्यात् । अथ तयोरभेदः; एवमपि प्रकृतामुरूपं चक्तव्यम् 'वादं विदुः' इति । नव (न च) कारिकाभिष्रायेण एवमभिधानाद् अल्पमतीनां तेंद्भेदविश्रमनिवारणार्थम् । अत एव वितण्डापि न कथान्तरम् , जल्पस्य वादादभेदे कथं वितण्डा तेंद्विशेषः वैतो भिद्यते । निह घटस्य पार्थिवत्वे तेंद्विशेषाः पदार्थान्तरम् । यदि [वा] 'वादं विदुः' 'वादे' इत्येतद् अमुवर्त्तमानं विभक्तिपरिणामेन इह सम्बध्यते, तन्न जल्पाद् अन्यो वाद इति मन्यते ।

किं तत् जरुपं विदुः ? इत्याह—समर्थवचनम् । अथवा कथमभूतं जरुपं वादं विदुः ? इत्याह—समर्थवचनम् इति । समर्थं चेद् (चेदं) वचनं च । यदि वा, समर्थं वचनमस्मिन् जरुपे तम् इति । किं पुनः वचन (नं) समर्थम् ? येन स्वयमभिप्रेतोऽर्थः [२५४ख] साध्यसूपः २५ साधनरूपः विरुद्धदूषणतरुष्ठक्षणश्च परं प्रति प्रतिपाद्यते वचनेन तत्समर्थम् इति उच्यते । वचनं च यथा अर्थप्रतिपादकं तथा निरूपिष्यत्यते । तदनेन त्रिरूपिष्ठङ्गवाक्यमेर्वं पञ्चावयवमेर्वं वाक्यं वाद इति एकान्तं निराकरोति । परप्रतिपादनाय तदुदाहारो व वयसनेन । तत्र यावता वचनेन ''तत्प्रतिपत्तिः तावत् समर्थम् इति किं नियमेन ? [तेन] \* ''छलजातिनिग्रहस्थानसाधनोपालम्मो जरुपः'' [न्यायस्० १।२।२] इति निरस्तम्; छलादीनाम् असमर्थयचनत्वात् ।

<sup>(</sup>१) नैयायिकवैशेषिकवत् । (२) तस्वार्थवार्तिककारेण इत्यर्थः । अथवा प्रस्तुतग्रन्थगतमूलङ्लोका अपि वार्तिकशब्देन उच्यन्ते, तस्कर्ता । (३) नैयायिकः प्राह । (४) वाद्यजल्पयोर्भेदभ्रमनिराकरणार्थम् । (५) जल्पविशेषः । (६) वाद्यत् । (७)घटविशेषाः । (८) बौद्धाभिमतम् । (९) नैयायिकस्वीकृतम् । (१०) उदाहरणम् उदाहरः कथनमित्यर्थः । (११) परश्रतिपत्तिः ।

नहि ते स्वयं प्रयुक्ताः स्वपश्चं साधयन्ति साधनवैयध्येप्रसङ्गात् , परत्र च उद्घाविताः परपश्चं निराक्चर्वस्य (न्तय)विरोधात् । तैत्रयोगेऽपि सम्यक्साधनवादिनः साध्यसिद्धेरप्रतिबन्धात् पर-व्यामोहनार्थम् एकवृत्तम् (एतद्वृत्तम्) अनुष्टेयम् असार्था (असामध्या)वरणम् । उभयत्र असि-द्धानैकान्तिकोद्भावनमपि तादगेव , तर्थे (तद्थें) तस्मिन् जल्पे वितण्डाभावः । तथाहि—\*'म् प्रतिपक्षस्थापनाहीनो जल्पो वितण्डा' [न्यायस्० १।२।३] इति , तत्र प्रतिपक्षस्थापनाहीनः ५ स्वपश्चसमर्थि[न]रहितद्रचेत् ; न समर्थवचन इति कुतो जल्पः यत्तो वितण्डा स्यात् १ अथ वैतण्डिकः परपक्षद्र्षणाय अवद्यं यत्तते ततस्तद्दृष्णवचनं 'समर्थवचनम्' इत्युच्यते ; तद्पि न सारम् ; यतः स्वपश्चसिद्ध्यभावे परपक्षाऽनिषेधात् । यथाह—\*''वितण्डा आत्मितिरस्कारः'' इति चेत् ; अयं परस्यैव दोषोऽस्त ।

यदि मतं समर्थवचनस्य जन्पत्वे व्याख्यानादिषु अतिप्रसङ्ग इति; तत्राह—चतुरङ्गम् इति । १० यदि वा, कथं जन्प एत वादः तयोर्विषयभेदाद् , विजिगीपुविषयः [२५५क] जन्पो न वादः अस्य शिष्टादिविषयत्वान् इति; तत्राह—चतुरङ्गम् इति । चत्त्वारि वादि-प्रतिवादि-प्राक्षिकः-परिषद्वछछक्षणानि अङ्गानि, नावयवाः, वचनस्य तदनवयवत्वात् ।

द्वितीये तु व्याख्याने अङ्गशब्दो अवयववाची संभवित, 'चतुरङ्ग(ङ्गं) समर्थं(र्थ)वचनं जल्पं वादं विदुः' इति । [वादि]प्रतिवादिवचनात् न व्याख्यानादिषु समर्थवचनं जल्प १५ इति दर्शयित तत्र तँदभावात् । सभा (सभ्य) सभापितवचनात् तस्य विजिगीषुविषयताम् अन्यथा व्याख्यानादिवत् तत्परिप्रहवैफल्यम् । एतावदेव च वादस्यापि निष्महवतो रूपमिति कथं तैयोः विषयभेद इति ?

एतेन एकस्य वादिप्रतिवादिभेदकरपनेऽपि न ैं तद्वचनं जरुप इत्युक्तं भवति । यदि तद्वचनं जरुपः तद्वनवसानम् ति ति विद्युक्तं असाधनादिः (असाधनाङ्गादेः) अवचनादिति चेत् ; अत्राह— २० पश्चनिर्णयपर्यन्तम् इति । पश्चस्य विवादगोचरार्थस्य निर्णयः विप्रतिपत्तिपरिहारेण अव-स्थानं पर्यन्तो यस्य स तथोक्तः तम् इति न वादिप्रतिवादिगुणदोषसंकीर्तनपर्यन्तमिति भावः । नसु यदि 'वादिसम्बन्धिपक्षनिर्णयपर्यन्तम्' इति गृह्यते जरुपाप्रवृत्तिः, पर्वमेव 'तिन्निर्णय-

<sup>(</sup>१) छलादयः। (२) परपक्षेण सह विरोधाभावात्। (३) छलादिप्रयोगेऽपि। (४) जल्पः। "यत्र विजिगोपुः विजिगोपुणा सह लाभपूजाल्यातिकामः जयपराजयार्थं प्रवर्तते सा विजिगोपुकथा। विजिगोपुकथा जल्पवितण्डासंज्ञोक्ता।"—न्यायसा० पृ० १६। न्यायकलि० पृ० १३। (५) "तत्र वादो नाम यत् परस्परेण सह शास्त्रपूर्वं विगृद्ध कथ्यति। स वादो द्विविधः संग्रहेण जल्पो वितण्डा च।"—चरकसं० पृ० २६२। "वादिप्रतिवादिनोः पक्षप्रतिपक्षपरिग्रहः कथा। सा द्विविधा—वीतरागकथा विजिगोपुकथा चेति। यत्र वीतरागो वीतरागोणैव सह तत्त्विणियार्थं साधनोपाल्डम्मो करोति सा वीतरागाकथा विजिगोपुकथा चेति। यत्र वीतरागो वीतरागोणैव सह तत्त्विणियार्थं साधनोपाल्डम्मो करोति सा वीतरागाकथा वादसंज्ञ्या उच्यते।"—न्यायसा० पृ० १५। "वादो नाम वीतरागयोः पक्षप्रतिपक्षपरिग्रहपूर्वेदः प्रमाणतर्कपूर्वंकसाधनोपाल्डम्भप्रयोगे कियमाणे एकपक्षनिर्णयावसानो वाक्यसमूहः।"—न्यायकलि० पृ० १३। (६) "उक्तं च—स्वसमयपरसमयज्ञाः कुल्जाः पक्षद्रपक्षिताः क्षमिणः। वादपथेष्वभियुक्तास्तुलासमाः प्राहिनकाः प्रोक्तः॥"—न्यायप्र ०दृ० पृ० १४। प्रमाणमी० पृ० ६३। न्यायता० दी० पृ० १५८। (७) वादिप्रतिवाद्यभावात्। (८) दर्शयति। (९) वादजलपयोः। (१०) समर्थवचनम्। (११) अपरिसमाप्तिः। (१२) वादिपक्षस्य निर्णीतस्वादित्यर्थः।

भावात्, स्वंनिश्चयवद् अन्यस्य निश्चयोत्पादनाय तद्धेतुप्रयोगात्, इतर्थां गोपाछवत् कुतस्तस्य जल्पे विकारः (जल्पेऽधिकारः) । एतेन प्राश्चिकतैन्निर्ण [य] पर्यन्तमिति चिन्तितम् "सिद्धान्तद्वय-वेदिनः" इति वैचनात् निर्झातोभयपक्षाणामेव प्राश्चिकत्वात् । पार्थिवेः पुनः पार्थिव इव न सर्वः स्वयं तन्निर्णयवाने तैन्निर्णयपर्यन्तम्' इति च दुरवगाहम् । नापि 'प्रतिवादितन्निर्णयपर्यन्तम्' द्वति च दुरवगाहम् । नापि 'प्रतिवादितन्निर्णयपर्यन्तम्' द्वति च दुरवगाहम् । नापि 'प्रतिवादितन्निर्णयपर्यन्तम्' द्वति चेत् ; न सुन्दरमेतत् ; यतः साध्याविनाभाविसायनप्रयोगोपन्यासाद् अपहाय प्रस्तहमपि व्यामोहं प्रतिवादिनः परपक्षं प्रतियन्तः प्रतीयन्ते अभिमानिनोऽपि, आतुरा इव परमौषधम् । येऽपि च केचिन्न प्रतियन्ति खल्यनत्यः तद्येश्वया त्रदुपन्यासजनितः सत्यनिर्णया [झातो]भयकृतान्तानाम् अन्यवचनात् विश्वतिपत्तिः (त्तेः) जायते, इतरथा जनमन (वन्तमन)सि वादीतरगुणदोषप्रति[पत्ति]विश्ववेधुर्यात् कृतो विक्वोपल्यभसमा (घोपलसमा)नत्वं यतस्तद्येशाः स्यादिति ।

किं पुनरस्य फलम् ? इत्याह-फलं 'जल्पस्य' इत्यनुवर्तते । किम् ? इत्याह-मार्गस्य सम्यकानादेः प्रभावना प्रकाशनम् ।

ननु तत्त्वस्य आत्मादेः अध्यवसायः कुतिश्चत् स्वयं निर्णयः तस्य दस्युभ्यः सौगतादिभ्यः १५ संरक्षणं तत्फलमस्तु अ''तत्त्वाध्यवसायसंरक्षणार्थं जलपवितण्डे बीजप्ररोहसंरक्षणार्थं कण्टक-शाखावरणवत्'' [न्यायस्० ४।२।५०] इति वचनादिति चेत् ; यदि प्रमाणतः तत्संरक्षणम् ; अनुकूलमाचरसि प्रमाणविषये प्रवृत्तोः, तत एव "तत्प्रकाशनस्य अवश्यंभावात् । "अन्यतश्चेत् ; तन्न युक्तमिति निवेदयिष्यते । दस्यवोऽपि यदि प्रमाणतः "तिन्नराकुर्वेन्ति न छलादिचचनादप्रमाण-कात्" तस्य 'त्राणं प्राक्षिकाः पश्चपातरिहताः तत्त्ववेदिनो मन्यते । यदि सप्रमाणकात् ', स्वत २० एव तद्वश्चितम् , किं तत्र छलादिश्रयासेन ? दैधरका हि हिंसकाः [किंशुकाः केन रज्यन्ते नाम] ।

नतु च वादिना प्रतिवादी सभ्यादच प्रतिपादनीयाः न सभापितः सुकुमारप्रज्ञः, ततः किं तेने इति 'त्र्यङ्गं जल्पं विद्धः' इत्येवास्तु [२५६क] इति चेत् अत्राह—'वादि' इत्यादि । वादिनः प्रतिवादिप्राभिकयोः तत्त्वप्रतिपादनसामध्यम् उपलक्षणमेतत् तेन 'प्रतिवादिप्राभिकयोः तत्त्वप्रतिपादनसामध्यम्' इत्यपि गृह्यते तदन्तरेण यथैव येनैव प्रतिपादप्रतीत्योः अभाषप्रकारेण २५ उन्मार्गस्य एकान्तस्य शोधनेन अपसारणेन मार्गप्रभावना न संभवति वश्यमाणविधिना । एवं परिषद्धलस्य राज्ञः यथाई यथायोग्यं सत्ये, राज्ञे वादिप्रतिवादिनं (नां) दोषनिवेदने सति

<sup>(</sup>१) तुल्जना—''स्विनश्चयवद्ग्येपां निश्चयोत्पादनं बुधैः । प्रार्थं मानमास्त्यातं वाक्यं तदुपचारतः ॥''
—न्यायावता० इलो० १० । (१) स्वपक्षनिर्णयामावे । (३) पक्षनिर्णय । (४) ''अपक्षपितताः प्राज्ञाः
सिद्धान्तद्वयवेदिनः । असद्वादिनेपेद्धारः प्राह्मिकाः प्रग्नहा इव ॥ इत्येवंविधप्राह्मिकांश्वः ''''''-प्रमेयक०
पृ० ६४९ । (५) राजा, सभापितपदे स्थितः । (६) अतः । (७) सभापितपक्षनिर्णयान्तम् । (८) अविनाभाविसाधनप्रयोगजनितः । (९) प्राह्मिकादीनाम् । (१०) वादिवचनाज्ञायमानायाः प्रतिपत्तेः सकाशात् ।
(१९) प्राह्मिकादिनेतसि । (१२) 'कसौटी' इत्याख्यः पाषाणः सुवर्णपरीक्षणोपयोगो । (१३) प्राह्मिकाचपेक्षा । (१४) मार्गप्रकाशनस्य । (१५) छलादितः । (१६) स्वकृततस्याध्यवसायम् । (१७) कियमाणं ।
(१८) संरक्षणम् । (१९) यदि सौगतादयः सप्रमाणकवाक्यात् तस्यं निराकुर्वन्ति । (२०) सभापितनः ।

तेन 'एवं त्वया स्थातन्यम् , त्वया एवं सभ्येश्च यथावृत्तमेव अस्मि निवेदनीयम्' इत्यलङ्घनीयमाज्ञापनं कर्तन्यम् , तेत्र सामध्येऽसिति पुनर्म स्यात् तच्छोधनेन तैत्यभावना इति । कुतः ?
इत्याह—स्ययमेव उद्धृत्य इत्यादि । न्यायवादिनमिष न्यायं वदित इत्येवंशीलगुणमिष वादिनं
प्रतिवादिनं (नां) प्रतिक्षिपतां दर्शनात् । काभ्याम् ? इत्याह—स्यापारच्याहाराभ्याम् अद्योपुरुषिकया । किमर्थम् ? इत्याह—स्ययम् आत्मना वा अद्भत्य (औद्धत्य)प्रच्छादनार्थम् । ५
नतु सभ्याः तित्रवारकाः, तान् उल्लङ्घयन्तं श्चिपतां दर्शनात् इति मन्यते । न्यायशास्त्रमेव
तिर्द्धि नियामकमिति चेत् ; अत्राह—छल इत्यादि । \*''वचनविधातोऽर्धिविकल्पोषपत्त्या छलम्''
[न्यायस्० १।२।१०] \*'द्षणाभासास्तु जातयः'' [न्यायवि० ३।१४०] \*विप्रतिपत्तिरप्रतिपत्तिश्च निग्रहस्थानम्'' [न्यायस्० १।२।१९] एषां भेदो लक्षणं च नेह प्रतन्यते
विस्तरभयाद् अन्यत्रैव तद द्रष्टव्यम् इति केचित् (कैडिचत्') तैः साधनम् उपालम्भञ्च १०
यस्मिन् स तथोक्तः । कोऽसौ १ इत्याह—जल्पं इत्येवम् वादात् पृथगेव जल्पस्य कैडिचत् नैयायिकादिभिः लक्षणात् , [२२६ख] 'ताभ्यां तं प्रतिपक्षिपतां दर्शनाद्' इति सम्बन्धः ।

छँलादीनाम् आक्रोशचपेटादिसमस्वादिति मन्यते । तथाहि—'आँक्योऽयं नयकम्बलवस्वात्' इत्युक्ते स प्रतिवादी उद्भावयित 'मा अस्य नव कम्बलाः किन्तु एकः' इत्यसिद्धो हेतुरितिः तत्रेदं चिन्त्यते—िकं सम्यक् साधनप्रयोगे पुरः स ए (प्रयोगपुरस्सरे) तदुद्भावने प्रतिवादिनः पराजयः, १५ विपरीते वा ? तत्राद्यपक्षे स्वपश्चसिद्ध्येव वादी प्रतिवादिनं विजयते किमन्येन ? यदि पुनः 'द्विबंद्धं सुबद्धं भवति' इति तदुद्भावनेनापिः तदसत्यम् ; युक्त्या निगृहीते" तद्वैफल्यात् , "विषो-पयोगमृते सत्तोमिह (शत्रौ निह) तद्व्यापादनाय स्वल्पचपेटादिकं युक्षते । कथक्ष्येवं हेत्वन्तरं विश्वहस्थानं न दूषणान्तरोद्भावनम् इति विभागः, यतो वादिनो युगपत् जयपराजयौ न स्याताम् ? तस्मात् नवकम्बल्रत्वादि [ति] हेत्वर्थस्य विविधत्तत्वात् नायमसिद्धो हेतुः । प्रकरणादिन २० भिक्ष्च अनेकार्थेषु शब्देषु नियतार्थसंप्रत्ययः कर्त्वयः, अन्यथा सर्वशब्दानामनेकार्थत्वात् सर्वोऽपि एवं हेत्वादिः दुष्टः स्यात् 'नास्त्यत्र सीतस्यसो (शितस्थरों) धूमकेतोः"—शिखिनः' इत्यादि प्रयो-

<sup>(</sup>१) राज्ञा। (२) आज्ञापने। (३) मार्गप्रभावना। (४) नैयायिकैः। (५) "यथोक्तोपपणः छल्जातिनिग्रहस्थानसाधनोपालम्भो जल्पः"—न्यायस्० ११२१२। (६) तुल्ना—"तत्त्वरक्षणार्थं सिद्धरुपहर्त्तं न्यमेव छलादि विजिगीषुभिरिति चेत् ; नलचपेटलस्त्रप्रहारादीपनादिभिरिप इति वक्तन्यस्। तस्मान्न ज्यायानयं तरवरक्षणोपायः।"—वाद्न्या० ए० ७१। "लकुटचपेटादिभिस्तन्त्रयक्कारस्यापि तस्वाध्यवसाय-संरक्षणार्थं त्वानुष्वक्षात्।"—न्यायकुमु० पृ० ३२८। (७) "नवक्रम्बलोऽस्यं माणवक इति प्रयोगः। अत्र नवः क्रम्बलोऽस्येति वक्तुरभिप्रायः। विग्रहे तु विशेषो न समासे। तत्रायं छल्वादी वक्तुरभिप्रायादिविश्वित-मन्यार्थम्—नव क्रम्बला अस्येति तावदभिहितं भवता इति कल्पयति। कल्पवित्वा चासंभवेन प्रतिपेषिति एक्तोऽस्य क्रम्बलः कुतो नव क्रम्बलः इति? तदिनं सामान्यशब्दे वाचि छलं वाक्छलमिति। अस्य प्रत्यवस्थानम्"। सोऽयमनुपपद्यमानार्थं कल्पनया परवाक्योपालम्भो न कल्पते इति।"—न्यायभा० ११२१२। चरकसं० पृ० २६६। उपायह० पृ० १५। न्यायासा० पृ० १६। न्यायकालि० पृ० १६। (८) छलाखुद्रावने। (९) प्रयोजनस्। (१०) प्रतिवादिनि। (११) छलादिप्रयोगत्रेयध्यात् । (१२) "अविशेषोक्ते हेती प्रतिषिद्धे विशेषमिच्छतो हेत्वन्तरम्"—न्यायस्० प्रश्च । (१३) निग्रहस्थानमिति। (१४) 'अन्तेः इत्यस्वार्थं 'शिखिनः' इति प्रयोगे क्रियमाणे किष्टनत् विखितः म्यूरार्थकं मत्त्वा दूष्भेत्।

गेऽपि तैदुःद्वावनसंभवादिति । एवमसौ निवारणीयो न तार्वता निप्रहणीयः, समीचीनसाधनप्रयोगवैफल्यम् अन्यथा स्यादिति । भावे च सकृत् जयपराजयौ वादिनः । किं पुनरेवंवादिना
तैदुःद्वावनं न कर्त्तव्यम् ? 'न निप्रहृतुद्घ्या प्रकृतदोषात् अपि तु निवारणबुद्धा' इति बूमः ।
अनुद्वावने को दोषः ? न कश्चित् , यदि हेतुं समर्थयते । 'निप्रहः' इत्यपरेँ; तदसाम्प्रतम् ;
प यतः प्रतिवादिप्रयुक्तछछानुद्वावनं [२५७क] वादिनः पराजयाधिकरंणं यदि सँ एव 'मया
प्रयुक्तं छछं छपया (त्वर्या) नोद्वावितमिति पैर्यनुयोज्योपेक्षणात् निगृहोत्तोऽसि' इति व्यवस्थापयेत् ;
तर्हि तस्यैवै तदुःद्वावने स्वयं स्वदोषोद्वावनात् । अस्ति वा स्वभावतदुःद्वावनावस्थयोः विशेषः ?
हश्यन्ते हि स्वयम् उद्घावितेनापि दोषेण निगृह्यमाणाः चौरप्रभृतयः । \*'को हि स्वं कौपीनं
विशृण्यात्' इति व्यवस्थापयति (न्ति) तथा समीचीनसाधनत्रचनं जयमपि व्यवस्थापयन्तु । दस्तः
जयतरौ स्यातामिति चेत् ; जाल्पिकस्यैव अयं दोषोऽपरोऽस्तु । अथ तदनुद्धावनदोषैः न साधनसमीचीनता स्यात् किं दोषोऽपि मा भूत् ; अहो मध्यस्थाः प्राक्षिकाः यदल्पदोषेण महागुणमपि
साधनमसमीचीनं मन्यन्ते, न पुनः व्यवस्थापयति (पं विजयत इति ।

<sup>(</sup>१) छलोद्वावन। (२) अनेकार्थकशब्दप्रयोगमात्रेण। (३) छलोद्वावनम्। (४) नैयायिकाः। (५) तदा स्यात् यदा। (६) प्रतिवादी। (७) प्रतिवादिना। (८) वादिना। (९) "निग्रहप्रासस्यानिग्रहः पर्यनुयोज्योपेक्षणम्।" ─न्यायस्० ५।२।२१। निग्रहस्थाने कृतेऽपि 'निग्रहितोऽसि' इति अवचनात्। (१०) प्रतिवादिन एव। (१६) स्वकृतछलासुद्वावने। (१२) तुळना─''एतच कस्य पराजय इत्यनुयुक्तया परिषदा वचनीयम्, न खल्ल निग्रहं प्राप्तः स्वकोपीनं विवृणुयादिति।"─न्यायभा० ५।२।२१। (१३) वादिनः छलासुद्वावनमुद्वावयन्ति। (१४) वादिनः। (१५) छलादिप्रयोगं जल्पे स्वीकुर्वतो नैयायिकस्य। (१६) तर्हि। (१७) छलासुद्वावनम्। (१८) साधनगुणेन। (१९) दोषः। (२०) साधनामाससुद्वावयेत्। (२१) प्रतिवादी। (२२) जय-पराजययोः। (२३) निग्रहं कल्पयन्तु। (२४) प्राहिनकाः। (२५) दोषानुद्वावने। (२६) वादिप्रतिवादिनोः। (२७) साम्येन व्यवस्थापनमस्तु।

किञ्च, साधनाभाव(स)वादिना परस्य छले समुद्भाविते किं तस्य तैद्वादिना (ता) नष्टा येन जयं व्यवस्थापयन्ति ? तदुद्भावनेन तिरोधानानुष्टा (नान्नष्टा) इति चेत् ; तैदुद्भावनमि साधन-दोषेस (ण) तिरोधानान्नष्टमिव किन्न स्यात् ? एवमेतत् , सैं दोषो यदि प्रतिवादिनोद्भायोतान् भावने (नोद्भाव्येत । अनुद्भावने) किं स्यात् प्रतिवादिनः ? सतोऽपि दोषस्याऽनुद्भावनं निम्न इति चेत् ; तस्य तद्यां (तद्द्रयं) प्रसक्तम् तन्न वा, अन्यतरं दोषमुद्भाव्य वादिनो जय- ५ मिच्छतः अंशेन पर्यनुयोध्योपेक्षणप्रसक्तिः । उभयदोषप्रकाशनेऽष्युक्तम् । एकप्रकाशने नवरि [द्वि]तीयप्रकाशनमिति तत्तच्छलवादिन (नं नि)गृह्वाति ।

ननु यदा छछवादी दोषमुद्भावयति तदा का गतिः ? सक्छज्ञयेतरप्राप्तिः । यदि वादी छछमुद्भावयेदिति चेत् ; तथा वादिनोऽपि तत्प्राप्तिप्रकाशनेऽपि तस्य दोषद्धयमायातम् , छछाप्रकाशं साधनाभासवयनं च । तत्र च चिन्तितं [२५८क] दृषणमनन्तरमेव । तस्मात् न साधनाभास- १० वाद्यपि छछवादिनं विजयते । एतेन पूर्वपक्षवादी छछं वदन् परेण जीयते इति मतं चिन्तितम् , प्रकृतविकल्पद्वये तथेव दोषात् ।

नतु छढं त्रिविधेम्—वाक्छ्टम् , सामान्यछलम् , उपचारछढं चेति । तत्र आद्यस्य व्याख्यानम्—स्वत्रम् (स्वयम्) \* 'अविशेषाभिहितेऽर्थे वन्तुरभिष्ठायाद् अर्थान्तरकल्पना वाक्-छलम्' [न्यायस्० १।२।१२] अस्यायमर्थः—अविशेषण प्रत्यय-संख्याविशेषवाचिसामान्य- १५ शब्देन अभिहितेऽर्थे 'नवकम्बलत्वात्' इति हेतोः वक्तुरभिष्ठायात् तदा उक्त (तदुक्त)प्रत्यप्रकम्बलाप्तदि (लात् यत् ) अर्थान्तरस्य नवसंख्योपेतार्थस्य कल्पना वाक्छलम् । यथा हि 'एषः नव-कम्बलत्वात्' इत्युक्ते 'कुतोऽस्य एककम्बलस्य नव कम्बलाः' इति वचनम् ।

सामान्यछलव्याख्यानस्त्रम्—\*''संभवतोऽर्थस्य अतिसामान्ययोगादसद्भृतार्थं कल्प-ना सामान्यछलम्'' [न्यायस्० १।२।२३] संभवतः श्रूयमाणस्य अर्थस्य अतिसामान्य-२० योगात् अनैकान्तिकसामान्ययोगाद् असद्भृतार्थंकल्पना तस्य अनेकस्य सामान्यस्य अहेतोः हेतुत्वकल्पना तया वचन व्याख्यातः (विघातः) स नो (सामान्य)छलम् । यथा 'ब्राह्मणोऽयं विद्याचरणसम्पन्नः' इत्युक्ते कश्चिदाह्—'संभवति ब्राह्मणे विद्याचरणसम्पद्' इति र्तत्स्तुतिः । तत्रापरः प्राह्—यदि ब्राह्मणत्वं तत्सम्पदो हेतुः ज्ञापकः कारको वाऽस्यः ब्रातोऽपि (ब्रात्योऽपि ) द्विजः 'तत्समम्पन्नः स्यादिति ।

उपचारछळव्यास्यानम्— \* ''धर्मविकल्पनिर्देशे अर्थसद्भावप्रतिषेध उपचारछळम्'' [न्यायस्० १।२।१४] अयमत्रार्थः— उपचरितार्थाभिधाने [२५८ख] प्रधानार्थकरुपनया वचन-व्याचातः तच्छळमिति । यथा 'मञ्चाः क्रोशन्ति' इत्युक्ते 'न मञ्चाः क्रोशन्ति किन्तु तद्गताः पुरुषाः' इति । तदेतन् त्रिविधमपि छळं छळमात्रम् न निष्रहाय उक्तवत् ।

<sup>(1)</sup> साधनाभासवादिता ।(२) छलोद्धावनभि । (३) साधनाभासदोषः । (४) अथवा किमि न स्यादिति भावः । (५) "तत् त्रिविधं वाक्छलं सामान्यल्लसुपचारळलं चेति ।"-म्यायस् । ११११ । (६) प्रत्यमं नृतनम् । (७) "यद्दिवक्षितमर्थमामोति च अत्येति च तदितसामान्यम् । यथा ब्राह्मणत्वं विद्याचरण-सम्पदं कविदामोति कचिद्रत्येति ।"-न्यायभाव ११२।१३ । (८) ब्राह्मणस्य प्रशंसा । (९) असंस्कृतोऽपि । (१०) विद्याचरणयुक्तः ।

एतेन जातिरिप व्याख्याता । का पुनिरियं जातिः ? \* 'साधम्यवैधम्यां प्रत्यव-स्थानं जातिः'' [न्यायसू० १।२।१८] तत्र प्रत्यवस्थानं जातिः इति जातेः सामान्यस्थणम् । १ प्रीक्षणं प्रत्यवस्थानम् १ प्रत्यवस्थानमात्रं (नमत्र) प्रतिषेधाभास इत्येके; तद्सत्यम् ; प्रत्यवस्थान-शब्दस्य उत्तरसामान्यवचनस्य तदाभासे असत्य (त्या)र्थादौ वृत्तिविरोधात् । न चात्र तदस्ति ।

प यत्पुनरत्रोदाहरणमुक्तम्-'अनित्यः शब्दः छतकत्वात् घटादिवत्' इत्युक्ते वैशेषिकेणः किर्चदाह—यथा घटेऽनित्यत्वे सित छतकत्वं दृष्टं तथा औकाशगुणत्वाभावेऽपि, तत इदमपि प्रसक्तम्—'न आकाशगुणः शब्दः छतकत्वात् घटवत्' इतिः प्रत्यवस्थानमात्रमेततः ; कथम् ? अप्रस्तुताकारत्वानागुणत्ववाधनेपि अतिन्य (अप्रस्तुताकाशगुणत्ववाधनेऽपि अनित्य) त्वावाधनात् । आगमवाधोऽपि इत्येके । तत्र वैशेषिकस्य सुभाषितम् आगमवाधने सर्वत्र । अस्तावाधनात् । त्वावाधनात् । श्रामवाधोऽपि इत्येके । तत्र वैशेषिकस्य सुभाषितम् आगमवाधने सर्वत्र । अस्ताव्यमः प्रतिद्वाः' [न्यायभा० १।१।१] इत्यस्य विरोधात् । न च विभागेन तदागमत्वम् ; अन्यत्रापि अनाद्वासापत्तेः । अनेन पूर्वहेतोव्याप्तरेखण्डनात् तन्मात्रम् इत्यपरे ; तेषामखण्डितप्राप्तिका (व्याप्तिकात्) प्रकृतसाधनसमर्थात् [प्रा] क्तनादेव हेतोः जयेतरव्यवस्थानात् नेदं निग्रहस्थानम् , इतरथा तद्वैफल्यम् । द्वाभ्यां निग्रहेऽपि उक्तम् । [२५९क] कथं वा अनेन तद्व्याप्तेः अखण्डनम् , यावता घटात्रो आकाशगुणत्वाभावसहचरितस्य छतकत्वस्य वचनेऽपि यदि तेतेन (ते न) तद्वचाप्तिः अनित्यत्वेनापि न स्यात् इत्येवं तत्र प्रतिवादिनः अभिप्रायात् । पव (न च) वैशेषिकस्य सहदर्शनाद् अन्यद् व्याप्तिसाधकमस्ति ।

यत्पुनरक्तम्-आकाशाऽप्रतिपत्ती अप्रसिद्धविशेषणः पक्षः, शब्दगुणात् तत्प्रतिपत्ती न तत्प्रतिपेध इति आकाशगुणत्वाभावेन न कृतकत्वस्य व्याप्तिः इति न पूर्वसमानता इति; तन्न युक्तम् ; यतः आकाशस्य प्रतिपत्तावपि 'न शब्दात् प्रतिपत्तिः' इति निरूपियध्यते, ततो यत्कि-२० व्चिदेतत् ।

तस्याँ विभागार्थम् \*''साधम्यविधम्याम्याम्'' [न्यायस्० १।२।१८] इत्येतत् । साधम्येणोक्ते हेतौ प्रत्यवस्थानं दर्शयित भाष्यकार्यः—\*''उदाहरणसाधम्यात् साध्यसाधनं हेतुः'' [न्यायस्० १।१।३५] इति, अस्य उदाहरणवैधम्येण प्रत्यवस्थानं 'जातिः' इति शेषः। तत्र उदाहरणम्—'कियावान् आत्मा क्रियाहेतुगुणयोगत्वातं लोष्टवत्' इति । अत्राह् परः-यदि २५ क्रियावद्द्रव्यसाधम्यात् क्रियाहेतुगुणसम्बन्धात् तथा आत्मा साध्यते; तर्हि तव्रव्यदमु (तद्दद्

<sup>(</sup>१) ६ एतदन्तर्गतः पाठो द्विकिंखितः । (२) उत्तराभासे । (३) यतो न घटः आकाशगुणः । (४) जातेः । (५) "साधम्येवैधम्यांन्यां प्रत्यवस्थानं जातिः ।"—न्यायस्० १।२।१८ । (६) "साधम्येणो-पसंहारे साध्यप्रमेविपर्ययोपपत्तेः साधम्येणेव प्रत्यवस्थानमविशिष्यमाणं स्थापनाहेतुतः साधम्येमामः प्रतिपेशः । निदर्शनं क्रियावानात्मा द्रव्यस्य क्रियाहेतुगुणयोगात् । द्रव्यं छोष्टः क्रियाहेतुगुणयुक्तः क्रियावान् तथा चात्मा तस्मात् क्रियावानिति । एवसुपसंहते परः साधम्येणेव प्रत्यवतिष्ठते निष्क्रिय आत्मा विभुनो द्रव्यस्य निष्क्रियत्वात् । विभु च आकाशं निष्क्रियं च, तथा चात्मा, तस्माज्ञिष्क्रियः इति । न चास्ति विशेषहेतुः क्रियावत्साधम्यात् क्रियावता भवितव्यं न पुनरक्रियसाधम्यांश्चिष्क्रियणेति विशेषहेत्वभावात् साधम्येसमः प्रतिपेधो भवति ।"—न्यायभा० ४।१।२ । (७) क्रियाहेतुगुणः अदष्टम् । (८) क्रियावान् ।

विसु) त्याद् अक्रियत्वमस्यास्तु विशेषाभावादिति । एतच्च असदुत्तरं पूर्वहेतुव्याप्त यखण्डनात् । उपलक्षणमेतत् , तेन उदाहरणसाधम्येणापि प्रत्यवस्थानं जातिः । तद्यथा—'निष्क्रिय आत्मा विभुत्वाद् आकाशवन्' इति , अत्र प्रत्यवस्थानम्—'सिक्रिय आत्मा क्रियाहेतुगुणयोगित्वात् लोष्टवत् अविशेषात्' इति । एतदपि तैत एव [२५९ख] असदुत्तरम् । वैधम्येणोक्ते हेतौ प्रत्यवस्थानं दर्शयति से एव 'उदाहरणवैधम्योत् साध्यसाधनं हेतुः' इत्यस्य उदाहरणसाधम्येण प्रत्यवस्थानं ५ 'जातिः' इति शेषः । यथा 'न चेतनायतनं तृणाद्यः प्राणादिरहितत्वात् , यत् पुनः चेतनायतनं तत् प्राणादिमद् हृष्टं [यथा] जीवच्छरीरम्' इत्यत्र यदि जीवच्छरीर[वैधम्योदचेतनत्वं तर्हि तत् ] साधम्यीत् मूर्तत्वात् तृणादीनां चेतनत्वमस्तु विशेषहेत्वभावात् इति । उपलक्षणमेतत् , तेन 'उदाहरणवैधम्यीत् साध्यसाधनं हेतुः' इत्यस्य उदाहरणवैधम्येणापि प्रत्यवस्थानं जातिः इति । तत्रोदाहरणम्—'अनित्यः शब्दः कृतकत्वात् , यदनित्यं न भवति [न तत् कृतकं] यथा आका- १० शम् इत्युक्ते पर आह—यदि नित्यवैधयीत् कृतकत्वाद् अनित्यः शब्दः तर्हि अनित्यवैधम्यीद् अस्पर्शवस्थान नित्योऽस्तु । कथिता जातिः । विश्वहस्थानानि पुनरत्रवे यथावसरं कथिष्यन्वते ।

तिगमयन्नाह्—ततः चतुरङ्ग इत्यादि । 'समर्थवचनं जल्पं विदुः' इत्युक्तम् । तत्र किं तस्य साधर्म्यम् (सामर्थ्यम्) १ इत्याह्—यचनस्यापि इत्यादि । यचनस्यापि न केवलम् अध्यक्षलिङ्गयोरेव सामर्थ्यम् 'अस्ति' इति वाक्यशेषः । किम्मूतम् १ इत्याह—तद्न्य इत्यादि । १५ तच्छव्येन वादिप्रतिवादिनोः तस्ये प्रकृते परामृश्येति [ते इ] ति तद्न्यतरस्य वादित्वम् (वादिनः) तच्चस्य इतरस्य वा यो निर्णयः स एव अवसानं पर्यन्तं यस्य तत् तथोक्तं न इतरकल्पितम् इति एक्कारार्थः । वक्त्रभिप्राय स्तमेव (स्चनमेव) [२६०क] तत् तस्येति चेत् ; तत्राह—[न] पुनः नैव वक्त्रभिप्रायस् चनम् । एवकारोऽत्रापि द्रष्टव्यः अवधारणार्थो वा पुनःशब्दोऽत्र । छतः १ इत्याह—साधन इत्यादि । साधनं च दूषणं च तदाभासश्च साधनदूषणमात्रं (णतदाभासाः) तेषां व्यवस्था २० अभिधानविकल्पात्मिका स्थितिः तस्या वस्तुवत्व(तस्य) प्रतिबन्धात् । अस्याऽयमर्थः—वस्तु परमार्थसत् यत् साधनादितस्यं तर्त्रं प्रतिवन्धाद् आयत्तत्वात् । एतदुक्तं भवति—साधनादिविकल्पः तेद्विषयः, अन्यथा ततः तैत्सिद्धेः तद्वयवहारोच्छेदः, अविकल्पनिषेधात् । अनिषेधेऽपि [न] ततोऽपिँ, इतरथा अकिव्यक्तरादेरपि तत्सिद्धेः 'कृतकः शब्दः अनित्यत्वात् धटादिवत्' इत्यपिस्यात् । तद्विकल्पप्रभवाश्च नितरां तद्विषयाः, इति निराकृतमेतत्—क्र"विकल्पयोनयः शब्दाः" ईत्यादि । २५ कल्पप्रभवाश्च नितरां तद्विषयाः, इति निराकृतमेतत्—क्र"विकल्पयोनयः शब्दाः" ईत्यादि । २५

<sup>(</sup>१) पूर्वहेतोः व्यासेरखण्डनादेव। (२) माध्यकारः। "वैधर्म्येण चोपसंहारे निष्क्रियः आसा विभुत्वात्। क्रियावद् द्रव्यमिवभु दृष्टं यथा लोष्टः, न च तथात्मा तस्मान्निष्क्रियः इति । वैधर्म्येण प्रत्यवन् स्थानं निष्क्रियं द्रव्यमाकारां क्रियाहेतुगुणरहितं दृष्टम्, न तथा आत्मा तस्मान्निष्क्रिय दृति । न चास्ति विशेषहेतुः क्रियावद्वैधर्म्यात् निष्क्रियेण भवितव्यं न पुनरिक्रियवैधर्म्यात् क्रियावतिति विशेषहेत्वभावात् वैधर्म्यसमः। अथ वैधर्म्यसमः-क्रियाहेतुगुणयुक्तो लोष्टः परिच्छिको दृष्टः, न च तथात्मा तस्मान्न लोष्टवत् क्रियावानिति । न चास्ति विशेषहेतुः क्रियावत्साधर्म्यात् क्रियावता भवितव्यं न पुनः क्रियावद्वैधर्म्यादिक्रियोजीति विशेषहेत्वभावाद् वैधर्म्यसमः।"-न्यायसा० पा१।२। (३) "विप्रतिपत्तिरप्रतिपत्तिश्च निग्रहस्थानम् ।"-न्यायस् ० १।२।१९ । (४) वस्तुनि । (५) वस्तुनिवयः। (६) वस्तुसिद्धेः। (७) अविकरुपाद् वस्तुसिद्धिः। (८) 'विकरुपाः शब्दयोनयः। तेषामन्योऽन्यसम्बन्धो नार्थान् शब्दाः स्पृशन्त्यमी।'इति शेषः। -न्यायकुम् ० पृ० ५३० टि० ७।

'वक्त्रभिप्राय' इत्यादिना परमतमाशङ्कते दृषियतुम् । वक्तुः साधनादिवादिनः अभिप्रायः साधनादिविकल्पः सूच्यते अभिल्यते येन तत्सूचनम् अभिधानं तयोः समाहारलक्षणो द्वन्द्वः तस्य सर्वत्र साधनादिसङ्काववत् तद्भावेऽपि अविशोपात् । एतदपि कृतः ? इत्याह-प्रतिवन्धा-भावात् साधनादिभिः सह विक्लभिप्रायसूचनस्य तादात्म्य-तदुत्पत्तिलक्षणाऽविनाभावा [भावा] ५ त् कारणात् कथं सुब्दैः उपलक्षणमेतत् , तेन विकल्पैः स्वार्थस्य साधनादिलक्षणस्य प्रतिपा-दनमिति चेत् ; अत्र परस्य स्ववचनविरोधं दर्शयितुं कारिकां नोपनेयम् इत्यादिकामाह-

#### [ नोपनेयं कचित् किञ्चिदसिद्धं नापनीयते । वाचाऽङ्गं सूच्यते चेति वक्ता कथमनाकुलः ॥३॥

श्चन्दाः कथं कस्यचित् साधनिवति ब्रुवन् कथमवधेयवचनः ? तैरकृतां तत्त्वसि-१० द्धिम्रपजीवतीति साधनाङ्गवचनाद् भूतदोपोद्भावनादा । शैक्तस्य सूचनं हेतुवचनं स्वयम-शक्तमपि, साध्योक्तिः पुनः पारम्पर्येण नालमिति परः शाकृतशक्तिः । ]

कित् शब्दादिधर्मिणि किडिचत् असिद्धम् अनित्यत्वादिकं नोपनेयं नोपढोंकनीयम्। [२६०ख] कया ? वाचा अनित्यत्वशब्देन, साधनानर्थक्यम् अन्यथेति मन्यते। तत
एव कुतिश्चित् शब्दादेः किडिचत् नित्यत्वादिकं नापनीयते न निराक्रियते दाचा 'न नित्यः'
१५ इति चचनेन । तदुक्तं वि नि श्च ये—\*''ते तिर्हि कचित् किडिचद् उपनयतोऽपनयतो वा
कथं कस्यचित् साधनम्" इति । किं तिर्हि तयौ क्रियते ? इत्याह— वाचाऽङ्गं लिङ्गं सूच्यते
च \*'परार्थं तु अनुमानं स्वदृष्टार्थप्रकाशनम्" [ प्र० वार्तिकाल० ४।१ ] ईति वचनाद्
इत्येवं यो वक्ता स कथम् अनाकुलः आकुल एव पूर्वापरिवरुद्धाऽभिधानात् । 'वाचा'
इति उपलक्षणम्, तेन विकल्पेनापि 'सूच्यते च' इति वा उपलक्षणम्, तेन व्यवसीयते च।

२० कारिकां विवरीतुमाह-शुब्दा इत्यादि । शब्दाः कथं न कथव्यित कस्यचित्साधनम् इत्येवं ब्रुवन् साँगतः कथमवधेयवचनः ? छतः ? इत्याह-तत्कृतां शब्दछतां तन्त्वस्य सिद्धिं निर्णातिम् उपजीवति इति हेतोः । एतदिष छतः इत्याह-सिद्धिः साधनं तस्य अङ्गं निमित्तम् त्रिरूपं लिङ्गम् ; साध्यते अनेन इति वा साधनम् , अस्यां पक्षधर्मत्वादेः (दिः) अवयवः तस्य वचनात् प्रतिपादनात् 'शब्दैः' इति विभक्तिपरिणासेन सम्बन्धः । भृतस्य विद्यमानस्य दोषस्य २५ असिद्धादेः उद्भावनाद्वा । इत्यत्र तास्पर्यम्-साधनदूषणवचनेन तैदप्रतिपादने साधनाङ्गस्य अव-चनाद् दोषस्य च अञ्चद्भावनाद् अनर्थकवचनाच्च निम्नहप्राप्तिः तद्ववतुः । प्रतिपादने अयं दोषः अनुषङ्गी इति ।

<sup>(</sup>१) तुल्जना—''तत्कृतां वस्तुसिद्धिमुपजीवति न तद्वाच्यतां चेति स्वदृष्टिरागमात्रमनवस्थानुषङ्गात्।''
—अष्टशः अष्टसः पृ० १३०। (२) पूर्वपक्षः—''साध्याभिधानःत् पक्षोक्तिः पारम्पर्येण नाप्यलम् । शक्तस्य
सूचकं हेतुवचोऽशक्तमपि स्वयम्॥''—प्र० वा० ४।१७। (३) वाचा। (४) "स्वेन दृष्टं स्वदृष्टं वादिप्रतिवादिभ्यां प्रतिपाद्यप्रतिपाद्वाभ्यां स्वदृष्टस्येत्यर्थः। यदि प्राहिनकाः तेषामधिकारात्। विप्रतिपत्तिनिराससु
सामध्यदिव प्रसिद्धः। प्रकाइयतेऽनेन स्वप्रतीतोऽर्थः परं प्रति। तच कायवाग्विज्ञसिरूपम् । तत्र स्वदृष्टोऽर्थः
श्रिरूपं लिङ्गम्।''—प्र० वार्तिकाल० ४।१। (५) सिद्धौ। (६) साधनदृष्टणरूपपदार्थाकथने।

स्यान्मतम्— \* "न ततैः किष्टिचत् किश्चित् प्रतिपादयित प्रतिपद्यते [२६१क] या केवलं तैमिरिकद्वयवद् भ्रान्त्या शब्दत इदं मया अयं प्रतिपादितः अहं च प्रतिपद्यः इति वक्तः प्रतिपत्तुश्च बुद्धिः जायते" इतिः तन्न सारमः , यतः कथमेवं स्वयं जानन्नेव शाब्द-व्यवहारम् अनुवाधेत संयोग्यादिव्यवहारवत् ? यथैवायं संयोग्यादिव्यक् प्रतिवन्धामावेन सव्यभिचारमुपलभ्य परिहतवान् तथा शब्दं परिहरेत् । अथ तैंत्परित्यागे क्षणमपि जीवितुं न पश्चक्यते इति तत्पामः (न तत्त्यागः) तत एव भविष्यच्छकटाश्चमाने कित्तिकाशुद्यपरित्यागोऽपि मा भूत् । तथा च \* "अद्य आदित्योदयात् श्व आदित्य उदेता इति नामुमानं व्यभिचार-संभवात्" इति प्लवते । यदि पुनः व्यवहारी तैथाविधादपि शव्दात् लिङ्गादिकं प्रतिपद्यते इति तद्यी (र्थ) तदङ्गीकरणम् ; अत एव संयोग्याद्यङ्गीकरणमस्तु । तदयम् अप्रतिबद्धादपि शव्दात् विङ्गानिमध्यात्वे न तैथाविधालिलङ्गात् लिङ्गनिमिति प्राकृतशक्तः । तैमिरिकोऽपि विद्याततिमर- १० ज्ञानिमध्यात्वे न ततो व्यवहारमारचयित, इतरथा विश्वमज्ञाने प्र ज्ञा क र स्य पक्षत्रयस्थापनै-मयुक्तं स्थात्—प्रतिपन्नव्यभिचारो न ततः प्रवर्तते अपि तु अनुमानात् , अन्यस्य जातवि-प्रलम्भय तरस्यत (नरस्य न) प्रमाणम् इति ।

नतु तस्य शब्दादिष वस्तुप्रतिपित्तं ततः तत्प्राप्तिं मन्यमानस्य तत् ज्ञानं प्रमाणं स्यात् , अयमस्येव दोषोऽस्तु, अतो स्ङ्कादिवत् शब्दादिष अनेन व्यवहारं कुर्वता <sup>श</sup>तद्वत् <sup>श</sup>तस्य [२६१ख] १५ वस्तुतत्त्वप्रतिवन्धोऽभ्युपगन्तव्य इति स्थितम् ।

भवत्वेतन्, तथापि शब्दो छि[क्नं] गमयति न साध्यमिति चेत् ; अत्राह—'शक्तस्य सूच-नम्' इत्यादि । शक्तस्य साध्यज्ञापने छिङ्गस्य समर्थस्य सूचनम् । किम् ? इत्याह—हेतुवचनं त्रिरूपछिङ्गवाक्यम् । किम्भूतम् ? इत्याह—अशक्तमिषि साध्यज्ञापनेऽसमर्थमिष स्वयम् आत्मना इति । साध्यं(ध्य)वचनं किंभूतम् ? इत्याह—साध्योक्तिः अनित्यः शब्दः इति प्रतिज्ञावचनम् २०

<sup>(</sup>१) शब्दात् । तुलना—"अनेन एतद्पि निराकृतस्—अद्वेते कथं परप्रतिबोधनाय प्रवर्तते इति । स्वपरयोरस्यार्थस्यारिद्धः । अयं परोऽहं न परः इति स्वसंवेदनमेवैतद् उदयमासाद्यति । नाम्न परमार्थतो विभागः—अहं प्रश्निता परः कथयति । ह्योरपि स्वाकारोपरत्तप्रत्ययसंवेदनमेवैतत् न तु विभागः स्वप्न-प्रत्ययत् उन्मत्तप्रत्ययप्रलापवच । उम्मत्तस्ति वादी कथं ततोऽद्वेतप्रतीतिरिपि १ नतु सर्वप्रत्ययप्रलप प्रवायं प्रवर्तते नाम्न प्रतीतेरुद्यः । किति हैं प्रतिवादिनाऽन्येन वा कर्त्तव्यम् १ कि क्रियमाणं किञ्चिद् द्रयते १ न्त्र वार्तिकारू १ १ १ वेशिपिकाभिमतं । "संयोगि समवाय्येकार्यसमवायि विरोधि च।" —वैशे । (३) अविनास्तवाभावेन । (४) शब्दत्यागे । (५) "भविष्यस्प्रतिपद्येत शक्टं कृत्तिकोदयात् । इव आदित्य उद्देति प्रहणं वा भविष्यति ॥" – लघी । रल्लो १ १ । कृत्तिकोदयमालक्ष्य रोहिण्यासित्वल्रस्वत् ।" —मी० इलो० पृ० ३५१ । (६) व्यभिचारिणोऽपि । (७) बौद्धः । (८) अविनासावग्रत्यात् । एव "वीतशङ्खादिविज्ञानं तु न प्रमाणमेव तथार्थक्रियावासेरसावात् । संस्थान-मान्नर्थिक्रयाप्रसिद्धावन्यदेव ज्ञानं प्रमाणमनुमानं । तथाहि—प्रतिभास एवं मृतो यः स न संस्थानवर्तितः । एवमन्यम् दृष्टत्वाद्युमानं तथा च तत् ॥ येन न कदाचिद् व्यभिचार उपलब्धः स यधाभिप्रते विसंवादात् विसंवादात् एव । यस्तु व्यभिचारसंवेदी स विचार्य प्रवर्तते—संस्थानमात्रं तावत् प्राप्यते परत्र संदेहो विपर्ययो वा, ततोऽनुमानं संस्थाने संद्याः परत्रेति प्रत्ययद्वयमेतत् प्रमाणमप्रमाणं च । अब्दिस्य न ज्ञानमभिप्रायनिवेदनात् प्रमाणं भागं । १९) शब्दस्य ।

पुनः न केवछं साधनात् साध्यसिद्धेः साधाद् अपि तु वचनवत् पारम्पर्येणापि नाऽसं साध्य-प्रतिपादने न समर्थो (र्थम्) साध्य (ध्या) प्रतिपादनाद् इत्येवं परः प्राकृतशक्तिः प्राकृता प्राकृते वा शक्तिः अस्य, शक्तवत् साध्यप्रतिपादनसंभवादिति मन्यते ।

न तु (नतु) छिङ्गस्येव साध्यस्यापि प्रतिपादने वचनस्य सामर्थ्ये तेत एव साध्यसिद्धेः ५ हेतुर्वेफल्यमिति चेत् ; अत्राह**–सम्म्यण्विचारिता** इत्यादि ।

# [ सम्यग्विचारिता वाक्यविकल्पास्तत्त्वगोचरम् । साध्यं परुयद्भिरज्ञं यं प्रायः प्राकृतबुद्धिभिः ॥४॥

सर्व एवायमनुमानानुमेयव्यवहारो विकल्पारूढेन धर्मधर्मिन्यायेन न बहिः सद-सन्त्रमेपक्षते इति चेत् ; कथमर्थादेव लिङ्गादर्थगतिः ? कथञ्च धर्मधर्मितया भेद एव १० बुद्धिपरिकल्पितो नार्थोऽपि, विकल्पानामवस्तुसंस्पर्शाम्युपगमात् । वस्त्वाश्रयत्वाद्वस्तु-विषयत्वे कथं साध्याविनाभाविहेतुमन्तरेणानुपपन्नं हेतुवचनं तन्वविषयं न भवेत् ? ]

सम्यक् साध्याविनाभाविसाधनोपन्यासेन विचारिताः परीक्षिताः तत्त्वगोचरं 'नयन्तः' इति वाक्यशेषः । के ? इत्याह् — वाक्यानां कार्यभूताः अर्थविकल्पाः । यदि वा, वाक्यानि विकल्पाश्च इति प्राह्मम् । वाक्यप्रहणं तस्यैने केवलवर्णपदपरिहारेण व्यव-१५ हारोपयोगप्रतिपादनार्थम् । विकल्पप्रहणं हष्टान्तार्थम् । यथा उक्तविधिना सम्यग् विचारिता विकल्पाः तत्त्वगोचराः तथा वाक्यान्यपि, 'रूपादिशव्दा निर्विषय (या) विकल्पयोनित्वात् प्रैषानादिशब्दवन् दत्यत्र हेतोः असिद्धतोद्धावनार्थं वा [२६२क] ।

सर्वेण अनेन एतदुक्तं भवति-शब्दोऽनित्य इति प्रतिपाद्यमाना अपि स्वेंसमयावष्टमभाद्
२० अनर्थकान्यशब्दसाधमर्थाद्य [न] प्रतिपद्यन्ते तानुद्दिश्य हेतूपन्यास इति; तर्हि हेतोरेव साध्यसिद्धेः किं साध्यनिर्देशेनेति चेत् ? अत्राह-'श्रायः' इत्यादि। श्रायो बाहुल्येन क्षणिकत्वादिरूपेण न शब्दादिस्वभावेन यच्छव्दादि साध्यम् अनुमेयम् तदशेयम् अपरिच्छेद्यम् । कैः ?
इत्याह-श्राकृतवुद्धिभः सौगतैः । तेषां ज्ञानं सर्वमविकल्पम् , विकल्पस्यापि स्वरूपवद्
बहिरिप एत्तेः (निर्विकल्पकत्वापत्तेः) एकस्यै रूपद्वयविरोधात् । किं कुर्वद्भिः ? इत्याह२५ पर्यद्भः इन्द्रियाणि तत्र व्यापारयद्भः, इन्द्रियग्रहां न भवेदित्यर्थः ।

एतदुक्तं भवति—यथा हेतोः सिध्यर्तिं साध्ये तस्प्रतीस्यर्थं वक्त्रविष्ठहमावहित तथा चक्षुरादित्र्यापारोऽपि टष्टुः अविशेषात् । को हि विशेषो थेन इन्द्रियमनर्थकं दोषाय, अपि तु वचनमेव । यदि पुनः लिङ्गाद् गम्यमानेऽप्यर्थे नेन्द्रियव्यापारा स्किरतं (व्यापारितरस्कारः तद्) बुद्ध्युत्पत्ताविष नापरापरस्य तस्यं वैफल्यं स्यात् । अथ धर्मिमात्रे तत्साफल्यान्नायं दोषः; ३० क्षणिकत्वादिधर्मे स्यात् । एकत्र गुणः सर्वत्र गुणं करोति न दोषो दोषमिति चिन्त्यमेतत् । ततोऽस्माहोषाद् विभ्यता प्रतिज्ञावचनमिव इन्द्रियमपि तत्र परिहरणीयम् । धर्म्यसिद्धिः स्यादिति

<sup>(</sup>१) वचनादेव। (२) वाक्यस्येव। (३) सांख्याभिमतः। (४) समताग्रहातः। (५) एकस्य विकल्पस्य स्वरूपे निर्विकल्पकरवं बहिरर्थे च विकल्पकःविमिति रूपहृषं न संभवति विरोधादित्यर्थः। (६) स्रति। (७) इन्द्रिज्यापारस्य।

चेत्; अयमपरोऽस्य दोषोऽस्तु ।

कारिकाया उत्तरार्धस्य व्याख्यानमकृत्वा सुगमत्वात् पूर्वार्धं समर्थयितुं पूर्वपक्षयन्नाह—सैर्वे एव [२६२ख] इत्यादि । सर्व एव कार्यहेतोः स्वभावहेतोवी अयं प्रतीयमानः अनुमानानुमेय-व्यवहारो लिक्कलिक्विच्यवहारो विकल्पारूढेन विकल्पावभासिना। केन ? इत्याह—धर्मः सत्त्वादिः धर्मी शब्दादिः तयोः न्यायः \* "सर्वे भावाः स्वभावेन" [प्र०वा०३।३९] इत्यादि \* "धर्मी- ५ न्तरप्रतिक्षेपाऽप्रतिक्षेपौ" इत्यादिश्च, तेन । तर्हि तद्विकल्पस्य वस्त्वाश्रयत्वात् तद्वयवहारः पारमार्थिकः इति चेत् ? अत्राह—न बहिरपेक्षते तद्वयवहारः । किम् ? इत्याह—सदसन्त्वम् । सैन्त्वमसन्त्वं च धर्मधर्मिणोः ; इत्यपेक्षते, विकल्पस्य निर्विषयत्वादिति मन्यते । चेद् इति पराभि-प्रायद्योतकः । तत्र दूषणमाह—कथं न कथंचित् अर्थादेव वस्तुभूतादेव लिङ्गात् सन्त्वपृमादेः न कल्पितात् पश्चसपक्षाऽन्यतरत्वादेः इति एवकारार्थस्य (रार्थः । अर्थस्य) अग्न्यादेः गतिः १० प्रतिपत्तिः ? इत्यते च परेण \* "अर्थो हि अर्थं गमयित" इति वचनात् । कथं ततः सर्वादयः पश्चसपक्षान्यतरत्वादेनीतिरिच्यन्ते इति ।

<sup>(1) &</sup>quot;तथा चानुमानानुमेयव्यवहारोऽयं सर्वो हि बुद्धिपरिकल्पतो बुद्ध्यारूढेन धर्मधर्मिभेदैनेति उक्तम्"—प्र० वा० स्वद्रु० ११३। "आचार्यदिग्नागेनाष्येतदुक्तमित्याह—तथा खेत्यादि" "-प्र० वा० स्वद्रु० टी० पृ० २४। (२) "स्वस्वभावव्यवस्थितेः। स्वभावपरभावाभ्यां यसमाद् व्यावृत्तिभागिनः॥" इति होषः। (३) सम्वंधर्मस्य असन्वं च धर्मिणः। (४) "अर्थादर्धगतेः"—प्र० वा० ४।१५। (५) विकल्पात्। (६) अर्थगतिः (७) "अथोक्तम्-विकल्पोऽवस्तुनिर्भासाद् विस्वादादुपष्ठवः इति।" -प्रश्ना० कन्द्० पृ० १९०। सम्मति० टी० पृ० ५००। स्याव्यत्वावपृ०८२। धर्मसं०पृ० १३४। सर्वेद० पृ० ४४। (८) "विचार्यमाणं हि सकल्पोव विश्वितेते नाहैतादपरं तत्त्वमस्ति" -प्र० वार्तिकाल० पृ० ३१। (९) प्रज्ञाकरस्य। (१०) विकल्पाः।

ધ

१०

इत्याह्—साध्य इत्यादि । वस्तुनो विकल्पाः ततः तद्वचनमिति मन्यते । अनैन पूर्वार्धं समर्थितम् । एवं तावत् लिङ्गलिङ्गिविकल्पानां केषाञ्चिद् वहिरर्थविषयत्वप्रतिपादनेन तज्जन्मनोऽ-भिधानस्यापि विद्वषयत्वं प्रतिपादितम् । संप्रति विवक्षाप्रभवंत्वेन तस्य [२६३स्व] तद्विषयत्वं परेण यदुक्तं तत्पूर्वपक्षयित्वा निराक्कवन्नाह्—विवक्षा इत्यादि ।

#### [ विवक्षाप्रभावं वाक्यं स्वार्थे न प्रतिबध्यते । तत्सूचितेन लिङ्गेन कथं तत्त्वव्यवस्थितिः ॥५॥

वक्त्रभिप्रायमात्रं वाक्यं सूचयतीत्यविशेषेणाक्षिपन् पारम्पर्थेणापि न ततस्तन्त्वं प्रतिपद्येत । न च वक्त्रभित्रायमेकान्तेन सूचयन्ति श्रुतिदुष्टादेः अन्यत एव प्रसिद्धेः ।

\*''पक्षधर्मस्तदंशेन व्याप्तो हेतुस्त्रिधेव सः। अविनाभावनियमात् हेत्वाभासास्ततोऽपरे॥''

[हेतुबि० इलो० १]

इत्यादिना स्वयमनिभयतस्यापि वस्तुनः प्रतिपत्तेः । तथा अनेकार्थेषु केनार्थोऽयं विवेचितः येन वस्त्रभिप्राय एवार्थः । शब्दैः क्रचित् विसंवादात् स्वयमनाक्वासे किं शब्दविकल्पव्यभिचारचोदनया स्वल्पकल्पनया, ज्ञानमेव किन्न प्रतिक्षिपेत् ? ]

१५ विवसीय प्रभवः कारणं यस्य 'प्रभवित अस्मात' इति व्युत्पत्तेः, विवक्षाया वा प्रभवो यस्य, ततः प्रभवित इति वा यत् तथोक्तम् । किम् ? इत्याह—वाक्यम् । तत् किन्न क्रियते ? इत्याह—म प्रतिषध्यते । क ? इत्याह—स्वार्थे स्व आत्मीयो वादिनो हेतुरूपोऽर्थः तस्मिन् , इति काका अर्थोऽत्र द्रष्टच्यः । अत्रोत्तरमाह—तेन वाक्येन यत् सृचितं तेन । केन ? लिङ्गेन विवक्षा विकल्पारूढा इति मन्यते । अन्यस्य तेन सृचनस्य परैः अनभ्युपगमात् कथं न कथिक्वित त्रवस्य व्यवस्थितिः इष्टस्य [क्षण]श्रयादेः । एतदुक्तं भवित—यत् तेनं विकल्पारूढं लिङ्गं सृचितं न तस्य तत्त्वे प्रतिवन्धः, यस्य च तत्र प्रतिवन्धो न तत्तेन सृचितम् । न च अन्यस्य सूचने अन्यत्र प्रतिपत्तिः प्रवृत्तिवां, अन्यथा स्व (अश्व)शब्देन अञ्चवचने गवि साँ भनेत् । अथ तदारूढेण प्रयोजनाऽसिद्धोः 'अन्यत्र सा भवेत् ; तन्नः अतिप्रसङ्गात् । यदि पुनः तत्त्वतस्तेन सूचनेऽपि भ्रान्त्या [त्रि]रूपं लिङ्गं सृचितमिति प्रतिपत्तिः ; सापि न युक्ता ; अविषये भ्रान्तेरपि २५ प्रतिपत्तरयोगात् , इत्तरथा ततः अञ्चशब्दात् गवि प्रतिपत्तिः स्यात् । असाद्वयान्तेति चेत् ; कि पुनः विकल्पाकार-अर्थस्यभावयोः साद्वयमस्ति ? तथा चेत् ; प्रत्यक्षवद् विकल्पानामर्थविषयत्वं केन वार्यते ? प्रत्यक्षस्यापि सर्वथा तदभावात् ।

यस्तु मन्यते-'तद्भावेऽपि आन्तरोपप्रववशात् तथाप्रतिपत्तिः' इति ; सापि न [२६४ क] तत्त्वदृष्टिः; यतः यद् यत्कार्यं तत् तदेव गमयति प्रतिवन्धात् , यथा धूमः अग्निम् , विवक्षाकार्यं

<sup>(</sup>१) बहिरधैविषयत्वम् । (२) शब्दस्य । (३) बीद्घेन । (४) "शब्देऽप्यमिश्रायिनवेदमात् ॥३॥ "वक्तृब्यापारविषयो योऽर्थो बुद्धो प्रकाशते । प्रामाण्यं तत्र शब्दस्य नार्थतत्त्वनिवन्धनम् ॥४॥"-प्र० वा० १।३-४ । (५) शब्देन । (६) वस्तुभृतार्थस्य । (७) प्रतिपत्तिः । (८) वस्तुभृतेऽर्थे । (९) सादश्याभावात् ।

च वाक्यम् । तथा यत् यत्कार्यं न भवति तद् भ्रान्त्यापि तन्न गमयति यथा सं एव धूमः अपा-वकम् , अकार्यं च वाक्यम् अर्थस्य इति । यदि पुनः तथापि तया तत् तत्र बुद्धि जनयति • कुतिश्चित् प्रत्यासत्तेः ; तत एव तर्हि परमार्थतः किञ्चिदकारणे ज्ञानं करिष्यति, तदिज्ञानं च तत्र प्रमाणं स्यात् अविसंवादाभिमानिनः यथा कुञ्चिकाविवरमणिज्ञानं मणौ ।

स्थान्मतम् , न वाक्यं कथञ्चिद्पि अर्थे ज्ञानं जनयति विवक्षाया अन्यत्र, केवलं विकल्पान ५ न्तरमेवं जायते अतो वाक्यादर्थः प्रतीय [ते] इति ; न ; तथा क्रमप्रतीतेरभावात् पूर्वं वाक्याद् विवक्षाविकल्पः पुनः अर्थविकल्प इति । ततः स्थितम्—'[तत् ] सूचितेन लिङ्गेन कथं तत्त्वव्यवस्थितिः' इति ।

इदमपरं व्याख्यानम्-'विवक्षाप्र'भवमपि इति 'अपि' शब्दोऽत्र द्रष्टव्यः । वाक्यं स्वार्थेन स्वाभिधेयवस्तुना प्रतिबध्यते कथम्' इति प्रश्ते तत्स्य्चितेन लिङ्गेन तत्त्व- १० व्यवस्थितिर्यतः इत्युत्तरम् ।

कारिकां विष्ठुण्वन्नाह—वक्त्रभिश्रायमात्रं भवद्भिः अर्थं वाक्यं सूच्यति इत्येवम् अविशेषेण आश्चिषन् कोडीकुर्वन् सौगतः पारम्पर्येणापि न केवलं सन्ते तो (साक्षात्) वाक्यात्
तस्यं साध्यं वस्तु न प्रतिषद्येत । अथ 'वाक्यात् लिङ्गम्, अतः तत्त्वम्' इति ; परार्थानुमानं
स्यादिति मन्यते । द्वितीयं कारिकाव्याख्यानं व्यतिरेकमुखेण अनेनैव दर्शितम्, वक्त्रभिप्राय- १५
सूचकत्वं [२६४छा] वाक्यस्याभ्युपगम्य दूषणमुक्तम्, इदानीम् एकान्सेन तदिप नास्तीति
दर्शयन्नाह—नच् नैव वक्त्रभिप्रायम् एकान्तेन अवश्यम्भावेन सूच्यन्ति स्च्यत इत्युत (इति ।
कुतः ?) इत्याह—श्रुति इत्यादि । आदिशव्देन अर्थान्तरगमनपरिष्रदः । यत्रापि 'श्रुतिर्दृष्ट्या
(श्रुतिदुष्टा)देः' इति पाठः, तत्र आदिशव्देन कल्पनादुष्टादिपरिष्रदः । श्रुतिदुष्टादेः अन्यत
एव प्रसिद्धेः । आदिशव्दलव्यमर्थम् उदाहरन्नाह—पक्षधमे इत्यादि । "पक्षो धर्मी अवयवे २०
समुदायावचनात् न्याप्तो न्याप्तियोगात् । "व्यापिश्च व्यापकगता तत्र यत्रासौ साध्यधर्मेण न तदेकदेशेन पक्षशब्देन
समुदायावचनात् न्याप्तो व्याप्तियोगात् । "व्यापिश्च व्यापकगता तत्र यत्रासौ साधनधर्मो भाव
एवं नाभावे (वः) । व्याप्यगता तत्रैव यत्रासौ साध्यधर्मो नान्यत्र । किम् १ इत्याह—पुनः इति
वितर्के हेतुरेव मनागपि [अ] हेतुर्न भवति इत्येवकारार्थः । कित प्रकारः १ इत्याह—स हि स
हेतुः खुतु त्रिधा । कुतः १ इत्याह—विरुद्ध इत्यादि ।

अत्र चोद्यते--यदि पक्षधर्मः ; कथम् असिद्धः ? स्वयम् आश्रयस्य च सन्देहे असिद्धो (द्धे) वाऽसिद्ध उच्यते । न च तदा कस्यचित् पक्षधर्मता । तथा यदि तदंशेन व्याप्तः ; कथं विरुद्धोऽनैकान्तिको वा ? तदंशव्याप्तिवचनेन अन्वयव्यतिरेकयोरिभधानेन तिन्नरासात् । स हि विपक्षे सन् असन् सपक्षे विरुद्धः, उभयत्र सन् संभाव्यमानो वा अनैकान्तिकः, न चास्य तदं-

<sup>(</sup>१) अग्निकार्यः । (२) अकारणभूताऽर्घविषयकम् । (३) लिङ्गात् । (४) "पक्षो धर्मी अवयवे समुदायोपचारात्"-हेतुबि० पृ० ५२ । (५) "श्यापिहिं व्यापकस्य तत्र भाव एव, व्याप्यस्य वा तत्रैव भावः ।"-हेतुबि० पृ० ५३ । (६) व्यापकस्य भाव एव नाभावः कदाचन । (७) वर्तते तत्रैव व्याप्यस्य भावः । (८) विरुद्धानैकान्तिकनिराकरणात् ।

शन्याप्तिरिति ; न ; परापेक्षया एवमिभधानात् । परो हि सत्त्वादीनां पक्षधर्मत्वं तदंशव्याप्तिं च [अभ्युपगच्छिति] कुतोऽनेकान्तवादिनस्तस्य [२६५क] प्रमाणता ? ते न कचित् सत्त्वादिसंभवः इति असिद्ध उच्यते, अनेकान्त एव वा अस्य तवोद्विराद्धः (संभवाद्विरुद्धः) किष्पतस्य क्षणिकै-कान्तवद् अक्षणिकैकान्तेऽपि व्यभिचारी इति, यद्वक्ष्यति—

\*''असिद्धः सि द्ध से न स्य विरुद्धो दे व न न्दि नः। द्वेशा स म न्त भ द्र स्य हेतुरेकान्तसाधने॥'' [सिद्धिवि० परि० ६] इति।

ततः परपरिकल्पितात् कार्यादेः अपरे कार्यादयो मरणादौ साध्ये अरिष्टादयः हेत्वाः भासा न [हेतवः] 'भवन्ति' इत्यध्याहारः । कुतः १ इत्याह—अविनाभावनियमात् । अस्यैव व्याख्यानं तत् इत्यादि ।

१० द्वितीयं व्याख्यानमाह-ततः परे संयोग्यादयो हेन्दाभासा भवन्ति इति । कुतः १ इत्याहअविनामावनियमात् । अस्यायमर्थः-विनाः भाव्य (साध्य)मन्तरेण अभाव्य (य) नियमः
सा[ध्या]भावे अभावनियमः, पुनः अस्य न ज्ञायोगे (न चायोगे) साध्याभावेऽपि भाव इत्युक्तं
भवति, तस्माद् इति । ततः कि जातम् १ इत्याह-स्वयम् आत्मना आदिना (अपिना) अनिभमतस्यापि न केवलम् अभिमतस्यैव वस्तुनः अर्थस्य प्रतिपत्तेः 'शब्देभ्यः' इति विभक्तिपरि१५ णामेन सम्बन्धः । न च वक्त्रभिप्रायम् एकान्तेन स्चयन्ति शब्दा इत्यपेक्षम् (क्ष्यम्) ।

ननु यद्यप्येवं भावना (भावेन) व्याख्यायते—यथा (तथा) प्ययमस्य अर्थो न भवित किन्तु वक्त्रमित्रायोऽर्थः इति चेत् ; अत्राह्—तत्त्व (तथा) इत्यादि । तथा तेन उक्तप्रकारेण अनेकार्थेषु शब्देषु सत्सु केन पुरुषेण प्रमाणेन वा अर्थोऽयं निर्दिश्यमानो विवेचितः प्रथक्कृतः येन वितेत्र-तेन (विवेचनेन) वक्त्रमित्राय एव नान्यः स्याद्र्थः न केनचित् इत्यर्थः ।

२० एतेन [२६५ ख] <sup>६</sup>पत्रमपि चिन्तितम्।

अथ कदाचिद् अर्थाभावेऽपि वृत्तेः अनर्थकाः शब्दाः ? इत्यशह—क्वित् न सर्वत्र विसं-वादात् वक्रनात् । कैः ? इत्याह—शब्दैः संवादेऽपि बहुठं शब्दैः इत्यपेक्षम् (क्ष्यम् ) स्वयम् आत्मना बौद्धेन अनाश्वासे क्रियमाणे किं स्वरूपकरूपनया । किंभूतया ? इत्याह—शब्दानां विकरूपानां व्यभिचारस्य चोदनं यस्यां तया । तर्हि किं कुर्यात् परः ? इत्याह—ज्ञानमेव २५ विकरूपानाम् अनन्तरं निर्देशात् झानशब्देन 'दर्शनम्' इह गृह्यते, तदेव, न शब्दविकरूपानाम्', तत्प्रतिक्षेपेणैव तत्प्रतिक्षेपणात् "तन्म् छत्वात्तेषामिति मन्यते । किन्न प्रतिक्षिपेत् ? बहिः प्रतिक्षि-पेदेव तस्य स्वप्रादौ अर्थाभावेऽपि दर्शनात् इत्येके । येन स्वसंवेदनेन ज्ञानं 'ज्ञानम्' इति भवति तत् 'ज्ञानम्' इत्युच्यते, तदेव किन्न प्रतिक्षिपेत् ? द्वयनिर्भासवत् तत्रापिं अनाश्वासात् ।

्र एतदेव दर्शयन्नाह-[शक्यं हि वक्तुम्-

<sup>(</sup>१) बीद्धः । (२) बीद्धस्य । (३) सम्भवात् । (४) माविकारणवादिप्रज्ञाकरकिषताः । (५) वैशेषिककरिषताः । (६) पत्रवाक्यं झनेकार्थं भवति । (७) व्यभिचारचोदनया । (८) दर्शनमूलत्वात् विक-स्थानाम् । (९) प्रतिभासाद्वैतवादिनः । (१०) स्वसंवेदनेऽपि ।

साध्योपलब्धेः प्रत्यक्षं पारम्पर्येण नाप्यलम् । शक्तस्य स्विका साक्षात् काचन सर्वा न कल्पना ॥६॥ परमार्थेकतानत्वे बुद्धीनामनिबन्धना । न स्यात्प्रवृत्तिरथेषु समयान्तरभेदिषु ॥७॥

प्रमाणाभावे ज्ञानमेव किन्न प्रतिक्षिपेदिति । प्रतिश्चेपासिद्धिरिति वाक्यप्रतिश्चेपेऽपि ५ समानम् । तत्त्वप्रतिपत्तिं प्रति वाक्यविद्येषैः अनुमानवृत्तौ व्यवहर्तारोऽतिद्येरते नान्यथा । तत्कार्यव्यभिचारेऽपि यथा गमकत्वं तथा शब्दस्य । ]

शक्यं हि वक्तु म् इत्यादि । हि यस्मात् शक्यं वक्तु म् । किम् ? इत्याह—साध्योपलब्धेः साध्यस्य क्षणक्ष्यस्य स्वसंवदेनाऽनन्यवेद्यादेः या उपलिच्धः दृष्टिः साक्षात्करणं तस्याः
प्रत्यक्षं 'चतुर्विधम् अविकरूपदर्शनं नाऽल्यम् न समर्थम् । कथम् ? इत्याह—पारम्पर्येण १०
'अपि' शब्दोऽत्र व्याख्येयो भिन्नप्रकमन्यायात् । [न] केवलं साक्षाद् अपि तु पारम्पर्येणापि ।
तथाहि—न तावत् साक्षात् , परमार्थाभावेऽपि तत्प्रवृत्तेः उपप्रवदशायाम् । तथा सति यदवभासते न तन् परमार्थसन् यथा तैमिरिकोपलभ्यमानं [२६६क]केशोंद्र (शोण्डु)कादि, अवभासते
च ज्ञानस्य स्वसंवेदनादि । न चैतन्मन्तव्यम्—केशोण्डुकादेः ज्ञानात्मकत्वे तत्सन्त्वात् साध्यविकलो दृष्टान्त इति ; साक्त्यनिषेधात् , शाह्यप्राहकाकारभेदप्रतीतेः अन्येन अन्यप्रहणाविरोधात् १५
जननवत् । अस्याभावे विज्ञानवादिनोऽनुमानाभावः। तिहि त्रिक्तपिक्वजनिष्यते तदभावमभ्युपगच्छन् कथम् अ''यद्वभासते तज्ञानं यथा सुखादि अवभासते च नीलादिकम्''
इत्याद्यनुमानं वदेत् ? अस्य सांवृतत्वे कृतः अतो नीलादेः अनावतो ज्ञानत्वसिद्धिः अतिप्रसङ्गात् ?
अथ अ''यादशो यक्षः तादशो बलिः'' इति वचनात् सापि ततस्तथा नेष्यते ; वस्तुतः कि
नीलादिकमस्तु ? 'ज्ञानम्' इति चेत् ; कृतः प्रमाणात् ? अत एवेति चेत् ; हन्त हतोऽसि, २०
प्रकृतविरोधात् । यदि चेदमनुमानं परम्परयापि न तत्र प्रतिबद्धम् , कथमस्य तद्वयभिचारः ?
तथापि तद्भावो (वे)

**\*"लिङ्गलिङ्गिधियोरेवं पारम्पर्येण वस्तुनि** ।

प्रतिवन्धात् तदाभासञ्ज्ययोरप्यवश्चनम् ॥" [प्रव्वावशास्त्र] इति प्रवते । यदि पुनः परम्परया तत्कार्यत्वेनोपगमान्नायं दोषः ; तथा सित सर्वमनुमानम् अव्य-२५ भिचारम् "अत एव स्यादिति न तदाभासो नाम । ततोऽस्य तत्र प्रतिबन्धाऽभावे न अव्यभिचार इति नातस्तित्सिद्धिः । प्रत्यक्षत इति चेत् ; न ; तस्य तावित व्यापारे सामर्थ्याभावात् । न हि "इदं सर्वं नीलादि 'झानम्' इति प्रत्येतुमईति, अनेन<sup>१२</sup> (अन्येन) अन्यग्रहणप्रसङ्गात् । न च

<sup>(</sup>१) इन्द्रियमनःस्वसंवेदनयोगिप्रत्यक्षभेदेन। (२) अनुमानम्। (३) परमार्थतः। (४) "अद्वैतेऽपि कयं वृत्तिरिति चोद्यं निराकृतम्। यथा बिलस्तया यक्ष इति किं केन सङ्गतम्॥"-प्रव्वार्तिकाल० पृष् २९३। (५) परमार्थतः। (६) इति चेत्। (७) स्वार्थे। (८) अनुमानस्य। (५) अर्थाव्यभिचारः। (१०) परम्परया , कार्यत्वात्। (११) प्रत्यक्षं। (१२) अन्येन=प्रत्यक्षेण।

सर्वं नीलादि भवदीयज्ञानाद् बहिर्भूतम् इति युक्तिरस्ति ; अत्र ततोऽन्यस्यापि अनिवारणात् । [२६६ ख] भवदीयानुपलम्भमात्रस्य तदभावसाधने साधम्यात् (नेऽसामर्थ्यात्), इत्रथा सुखेन दुःखस्य अनुपलम्भादभावः स्यात् ।

नतु [न] मदीयमध्यक्षम् अशेषस्य नीलादेः ज्ञानात्मकत्वमवैति किन्तु स्वयं विषयीकृतस्य ५ इति चेत् ; न ; तत्र विधादात् । तथाहि—त्वत्प्रत्यक्षं नीलादिकमात्मभूतं प्रत्येति इति कः प्रत्येति ? तदेवेति चेत् ; 'अन्यस्य प्रत्यक्षं 'तत् स्वतो भिन्नं प्रत्येति । तथा व (च) तत्तथा प्रतिपद्यमानमात्मानं प्रत्येति तदेवेति न विज्ञप्तिमात्रसिद्धिः । स कथमिदं परस्मै निवेदयति ? कथं केन प्रक्षेण (प्रत्यक्षेण) त्वदीयप्रत्यक्षस्य परप्रतिपत्त्यहेतुत्वात् , ज्ञानान्तरवैयध्येप्रसङ्गात् । अन्यज्ञानस्य अधिपतिप्रत्ययो अधतीति चेत् ; तर्ष्टि तस्य केनचित् प्रत्यासत्तिविप्रकर्षाभावात् सर्वस्य भवेदिति १० न विवादो नाम भवेत् । न चैवं जैनान् । कथं चैवं कार्यकारणभावो न भवेत् , यतः तद्वत् परेण परस्य प्रहणं विकद्धता न्ययापि (विकथ्येत । अपि) च प्रत्यक्षं तथा परप्रतिपत्तिहेतुः तथैव (तवैव) स्यात् । मम नेति चेत् ; भवदीयमन्यस्य न इति समानम् । नाप्यनुमानेन ; उक्तदोषात् । यत्पुनरेतत्—विविध्वतप्रत्यक्षात् नीलादेरभेदात् स्वात्मभूतमेव "तत् "तत्प्रत्येति इति तस्य ततोऽभेदः, कुतस्तेनं प्रहणम् ? तद्यथा—यद् येन गृह्यते तत् तेनस्वात्मभूतं गृह्यते यथा स्वरूपम् , १५ गृह्यते च नीलादिकम् इति । न त्यदमनुमानम् उक्तम् (युक्तम्) । तन्न अस्य परप्रतिपादनोपायोऽ- स्ति । पराभावान्त्र स्त्र प्रतिपाद्यत इति चेत् ; तदेतद् अन्यत्रापि समानम् । झक्यं हि अन्येनापि वक्तुम् [२६७ क] अहं तावत् नीलादिकं स्वतो भिन्नं पद्यामि, न चान्यः प्रतिपत्ता अस्ति यो मया प्रतिपाद्यते , मां प्रति चोद्य स्वा (द्यं स्वि)करोति, प्रतिपक्षात् नः स्वार्थसिद्धिः ।

यत्पुनरेतत्—कथं स्वतो भिन्नं तत् तत्प्रस्येति इति १ अभिन्नं कथं प्रत्येति १ तथादर्शनात् । तन्न केशोण्डुकादिकं ज्ञानात्मकं युक्तम् । ततो बहिर्भूतस्य परमार्थसस्ये च न विज्ञप्तिमात्रं प्रत्यक्षलक्षणे वा अभ्वान्तप्रहणम् अर्थवदिति । तत्त्वसत्त्वाऽसत्त्वविकल्पविकलतापि एतेन चिन्तिता । ततः तदभ्युपगच्छता बहिः तैमिरिककेशादेः असत्त्वमभ्युपगन्तव्यमिति न साध्यशुन्यो हष्टान्तः ।

नतु प्रत्यक्षे सच्चेतनादेः प्रतिभासने कथं न तदुपलव्धः ? तत्समर्थमिति चेत् ; न ; २५ परमार्थोपलव्धः (ब्धेः) विवक्षितत्वात् । अत एव साध्यप्रहणम् । भ्रान्तस्य साध्यत्वे क्वेशमात्रं भवेदिति । तत्तत् (तन्न) साक्षान् साध्योपलब्धेः प्रत्यक्षं समर्थम् । अत एव तद्विषयानुमान-जनकत्वेन पारम्पर्येण<sup>१९</sup>; सर्वथा भ्रान्त्या तदनुत्पत्तेरिति मन्यते ।

<sup>(</sup>१) जैनस्य । (२) नीलादिकम् । (३) "सःवारः प्रत्यया हेतुस्वालभ्वनमनन्तरम् । तथैवाधिपतेयं च प्रत्ययो नास्ति पञ्चमः ॥"–माध्यमिकका० १।२। तुलवा-"नीलाभासस्य हि चित्तस्य नीलादालम्बनपत्य-यासीलाकारता । समनन्तरप्रत्ययात् बोधरूपता । चक्षुषोऽधिपतिप्रत्ययात् रूपग्रहणप्रतिनियमः । आलोकात् सहकारिप्रत्ययाद्वेतोः स्पष्टार्थता ।"-ब०शा०भामती २।२।१९।(४) प्रति विवादसद्भावात् । (५) प्रत्यक्षम् । (६) नीलादिकम् । (७) प्रत्यक्षेण नीलादेर्ग्रहणमिति भेदप्रयोगः । (८) परः । (९) नीलादिकम् । (१०) इति चेत् । (११) कल्पनापोढमञ्चान्तं प्रत्यक्षमित्यत्र । (१२) साध्योपलक्ष्यौ प्रत्यक्षं न समर्थमिति ।

नतु प्राह्याकारवत् स्वरूपेऽपि विश्वमे विश्वमोऽपि न सिध्यति । ततस्तन्मात्रमस्तु इति चेत्; ध्वत्राह—दाक्तस्य इत्यादि । दाक्तस्य छिङ्गस्य सूचिका ज्ञापिका [का]चन करूपना न सर्वा, न सत् (न सा) । साक्षात् तत्स्यूचने समर्था तद्विषया इति यावत् । कल्पनाप्रहणमुपछक्षणम्, तेन शब्दोऽपि गृह्यते । यदि वा, कार्ये कारणस्य तत्र वा कार्यस्योपचारात् कल्पनाशब्देन शब्द उच्यते । एतदुक्तं भवति—यथा प्रतिभासाविशेषे स्वरूपपरिहारेण अन्यत्र भ्रान्तं तथा ५
शक्त [२६७ ख] सूचकशब्दविकलपपरिहारेण प्रधानादिशब्दादिश्रान्तत्त्वमिति ।

यत्पुनरेतत् -परमार्थेकतानत्व इत्यादि । तत्र दूषणमाह-परमार्थेकतानत्वे इत्यादि । परमार्थः स्वलक्षणं तस्मिन् एकः प्रधानमूतः तानः तादात्म्यादिप्रतिवन्धो यासां तासां भावे तस्वे अङ्गीकियमाणे । कासाम् ? बुद्धीनाम् इति । तस्यां कि स्यात् ? इत्यत्राह-स्यात् भवेत् प्रश्नुत्तिः वर्त्तनम् । क ? अर्थेषु । किभूतेषु ? समयान्तर भेदिषु बहिः परस्परविविक्ततनवः १० क्षणिका निरंशाः परमाणवो दर्शनविषया अन्तर्श्व अद्वयं वेदनम् इति दर्शनम् इह 'समयः' इत्युच्यते, नान्यः अप्रसावात् , ततोऽन्यः तदन्तरम् तद्भेतं सौगतसमयाद् अन्यत्वेन व्यवस्थान्पशिलेषु, स्थिरस्थूलसाधारणादिस्वभावेषु समस्तवो (समतन्त्रो)किन्यायात् । किभूता ? इत्याह-निर्निबन्धना आल्म्बनरहिता इत्यर्थः । ततो मन्यामहे-बहिरन्तरच बुद्धीनामविश्वेषण परमार्थे-कतानत्वं नास्तीति शच्दानां निर्विषयत्वं व्यवस्थापयितुकामस्य बुद्धीनां तदाजातं (तदायातम् ) अतः १५ अधिकार्थिन्याः पतितं तद्पि च यत् पिजने लग्नम् ।'' इत्यापिततम् ।

बहिरन्तश्च कस्यचित् प्रमाणाभावात् तदभावसाधनं त्व (च) सिद्धसाधनमिति मन्यमानस्य प्र ज्ञा क र स्य मतं पूर्वपक्षेणैव दूषित्वा कारिकाद्वयस्य तात्पर्यं कथयनाद्द-प्रमाणाभाव इत्यादि। अस्यायमर्थः यदुक्तम्-'ज्ञानमेव किं न प्रतिश्चिपेत्' इति । तत्र तत्प्रतिश्चेपे प्रमाणप्रतिश्चेपो [२६८ क] ज्ञानात्मकत्वात् प्रमाणस्य, अस्य वा भावे प्रतिश्चेपासिद्धिः ज्ञानस्य अन्यस्य वा २० तिरासाऽसिद्धिः । परमार्थसिद्धिवत् तत्प्रतिश्चेपसिद्धिरिप प्रमाणमन्तरेण नोपपचते । तदुक्तं न्या- य वि निश्च ये-\*"प्रमाणमात्मसात्कुर्वन्" [न्यायवि० १।४९] 'इत्यादि । ततो वेदनमात्रमस्तु इति मन्यते । इत्येवं चेत् ; अत्राद्द-वाक्यप्रतिश्चेपेऽपि वाक्यस्य सविषयत्विनरासेऽपि न केवलं ज्ञानस्य समानं सदशम् । न त्वरो क्रमे (१) । तदेव दर्शयन्नाद्द-तत्त्व इत्यादि । तत्त्वस्य [क्षण] श्वयादेः प्रतिपत्तिं प्रति अनुमानस्य वृत्तौ प्रवृत्तौ ।

नमु च <sup>६</sup>तत्प्रतिपत्तिरेव अनुमानं तत्कथमिदमुच्यते इति चेत् १ न ; उपचारेण अनु-मानशब्देन लिङ्गाभिधानात् । कैः १ इत्यत्राह—वाक्यविशेषः त्रिक्पलिङ्गवचनैः । तस्यां किम् १ इत्याह—व्यवहर्त्तु (हर्तारो)व्याख्यातारोऽपि तिसेरते (अतिशेरते) नान्यथा नाऽपरेण प्रकारेण । इदमत्र तात्पर्यम्—'सर्वं वाक्यं वहिर्धशून्यम्' इति प्रतिपादयतो न तत्र प्रत्यक्षं प्रमाणम् । यदि पुनः 'यद्यत्राप्रतिबद्धं न तत्तत्र यथार्थप्रतीतिजनकं यथा धूमोऽपावके, बहिर्धाऽप्रतिबद्धं च सर्वं वाक्यम्' ३०

<sup>(</sup>१) कारणे। (२) बहिरयें भ्रान्तं प्रत्यक्षम्। (३) "परमार्थेकतानत्वे शब्दानामनिवन्धना । न स्यात् प्रवृत्तिरथेंषु समयान्तरभेदिषु॥''-प्रव वाव ३।२०६। (४) निर्विषयस्यं प्राप्तम् । (५) "प्रतीतिमनिरुक्षयेत् । वितथज्ञानसन्तानविशेषेषु न केषल्यम्॥'' इति शेषः। (६) तत्त्वप्रतिपत्तिरेव।

इत्यतुमानं तत्र प्रमाणम् । अस्य वाक्यस्य छिङ्गप्रतिपादने <sup>१</sup>प्रतिज्ञा स्ववचनविरोधिनी, तद-प्रतिपादने कुतः परस्य छिङ्गप्रतीतिः इति ।

परमुपहसन्नाह—तद्यम् (तत्कार्य) इत्यादि । अम्न्यादेः काष्टादिजन्मनोऽपि मण्यादे-र्दर्शने तत्कार्यस्य व्यभिचारेऽपि यथा गम[क]त्वं तथा शब्दस्य कविद् व्यभिचारेऽपि । तदर्शयन्नाह—सामग्रीभ्य इत्यादि ।

# [सामग्रीभ्यो विचित्राभ्यः काष्टादिभ्योऽग्निसंभवे । प्रतिपद्यते यतस्तत्त्वं किं शब्दं त्यक्तुमईति ॥८॥

तत्त्वप्रतिपत्तेः "शाब्दम् "। स्वार्थानुपानेऽपि प्रयोगदर्शनम् अन्यथाऽयुक्तमेव ।]
सामग्रीभ्यः कारणकळापेभ्यः । किंभूताभ्यः १ [२६८ ख] विचिन्नाभ्यः भिन्न१० जातीयाभ्यः । पुनरपि किंभूताभ्यः १ काष्टादिभ्यः आदिशब्देन मण्यादिपरिप्रहः । तेन
काष्टादय एव विशिष्टाः सामग्रीशब्देन उच्यन्ते नान्या तेभ्यः सा इति दर्शयति । यदि स्यात्
काष्टादीनाम् इति ज्ञ्यात् ।

किंच, अस्या<sup>3</sup> एव कार्यनिष्पत्तेः काष्टादिकम् अनर्थकं स्थात् । [न] चान्यत उत्पन्नं कार्यमन्यस्य युक्तम् अतिप्रसङ्गात् । अथ तत्सम्बन्धिन्या जनकत्वे तस्याः तद्पि जनकं तत्स-१५ म्बन्धनाक (त्) । कुतः ? तत्र समवायात् । अस्य सर्वगतत्वे कुतः कस्यचिदेव साँ इति चिन्त्यम् । यदि पुनः समवायसम्बन्धाविशेषेऽपि तत्सम्बन्धिविशेष इष्यते ; इष्यतां भिन्ता सामग्री तु न सिध्यति । यथैव प्रत्यासत्त्या समवायाविशेषेऽपि केचिदेव काञ्चिदेव सामग्री बिश्रति तयैव ते तत्कार्यं कुर्वन्तु "तया किम् १ समवायनिषेधाच न तत्सम्बन्धिनी । कार्यत्वादिति चेत् ; तां तर्हि काष्टादयोऽस्वरूपेण जनयन्ति कार्ये कः प्रद्वेषः यतः "तत् ते न जनयन्ति ? २० अपरया सामायेति चेत् : स एव दोष:, अनवस्था चेति । अगिनसंभवे अपिशव्दा त (शब्दोऽत्र) द्रष्टव्यः संभावनायाम् । नहि अग्निवद् धूमस्यापि विजातीयाभावे कार्यं लिङ्गं संभवति । तत्संभवेऽपि कार्यं लिङ्गम् \* 'सुविवेचितं कार्यं कारणं न व्यभिचरति'' इति न्यायात् न राज्दः । किम् ? लिङ्गम् इत्यनुवर्तते । किंभूतः ? इत्याह-यतः शब्दात् तत्त्वं लिङ्गलक्षणम् अन्यद्वा प्र[ित]पद्यते सौगतः । तथाहि—योऽर्थे सति भवति शब्दः सोऽन्यः, २५ यदच 'तदभावे सोऽपि अन्यः । [२६९ क] \* "सुविवेचितं कार्यं कारणं न व्यभिचरित" इत्येतत् न सौगतकाककुलचर्वितम् । न चैतत् चोद्यम्—य एव धटरान्दो घटे सति हज्यते स एव ''तदभावे, तत्कथं छिङ्गमिति ; तरेकत्वाऽसिद्धेः, ''उभयोरपि देशादिभेदात् इति । साहदयम् अन्यत्रापि न वार्यते ।

स्यान्मतम्-काष्टादिजन्मना पावकेन मण्यादिजन्यस्य तस्य<sup>१२</sup> न साहद्यं कारणवैसाहदयात्,

<sup>(</sup>१) वास्यं न बहिरर्थंप्रतिपादकमिति प्रतिज्ञा । (२) सामग्री । (६) सामग्र्याः । (४) सामग्र्याः । (५) सामग्र्याः । (५) सामग्री । (७) सामग्र्या । (८) कार्यस् । (९) अर्थाभावे । (१०) वटामावे । (१९) शब्दयोः । (१२) पावकस्य ।

न [ताहशात्] । ताहशाद्धि जायमानं ताहशं नान्यथा । ६ विहशान्यादशव्यद्धि जायमानं ताह-शन्नमधा है ताहशान्यादशव्यवस्थैव न स्यादिति । तदेतदुत्तरं शब्देऽपि समानम् । यथैव च घटशब्दं समानं सर्वत्र जनो मन्यते तथा काष्टमणिजनितं विह्नम् , सदश्रव्यवहारदर्शनात् ।

यस्तु मन्यते-इन्धनात् पावको जायते, तदिन्धनं काष्ठवत् मणिरपि, तत्र तादशादेव तादक्षोद्भव इति । तत्र किमिदमिन्धनम् ? पावकजननयोग्यं वस्तु इति चेत् ; तर्हि धूमोऽपि ५ तज्जननयोग्यात् राकमूर्धादेर्भवन् तादक्षात् ताद्दशः स्यात् । न चैतावता शक्रमूर्धादिः अग्निर्भवति, इतरथा काष्ठं मणिः रस्यादविशेषात् ।

अन्येषां तु दर्शनम्—वक्तरि शब्दः देशान्तरावौ अर्थः तत्कथं से लिङ्गम् । न हि महान-सभूमो महोदिधिदहनस्य लिङ्गम् । कथं तिर्ही पर्णकाद्या (ष्टादि) देशान्तरादि तल्ली (वल्ली) दाहस्य कथं वा अन्यत्र प्रमुप्तस्य अन्यत्र प्रबोधस्थानान्तरादिचेतसो यतः प्रज्ञा क र स्य १० निरुपादानः प्रबोधो न भवेत् । स्वयं च जल्लचन्द्रादेः चन्द्रादेरनुमानमिच्छिति, [यदि] दं [२६९ल] दर्शनमवितिष्ठत (ते) ततो यत्कि ख्रिबदेतत् ।

नतु यदि कार्यं कारणं व्यभिचरित मा भूत् ततस्तद्तुमानमिति चेत्; एतदेवाह—सामग्रीभ्यः विचित्राभ्यः काष्टादिभ्योऽग्निसंभवे सित कार्यछिङ्गं तिहङ्गमेव [न] भवति । तत्रोत्तरमाह—द्याद्वद् [म्] इत्यादि । यतः शब्दात् तत्त्वम् अभिमतं वस्तु प्रतिपद्यते सौगतः १५ चार्याको वा स शब्दः किम् १ अयमत्राऽभिन्नायः—उक्तदोषादनुमानं त्यजन्नि न द्याद्वं त्यवस्तुमहिति म्कतान्नामेः । तदपरित्यागे कम (प्रत्यक्षादिकं) यद्यप्रमाणं न तर्तः तत्त्वं प्रतिपद्यते, अन्यथा कथं प्रक्षावान् किमथं वा अन्यत्र प्रमाणान्वेषणम् १ प्रमाणं चेत्; सिद्धं नः समीहितम्, एवमर्थं चशब्दः । 'किम्' इति सामान्यवचनम् ।

कारिकायाः प्रथमार्थस्य तात्पर्वमाह-'तुस्कप्रतिपत्तेः' इत्यादिना । द्वितीयस्य आह २० 'शाब्दम्' इत्यादिना ।

नेतु शब्दात् तत्त्वप्रतिपत्तेरभाषादिसद्धो हेतुरिति चेत् ; अत्राह-[स्वार्थानुपानेऽपि इत्यादि] न केवलं परार्थानुमाने अपि तु स्वार्थानुपानेऽपि प्रयोगदर्शनम् अन्यथा अन्येन वित्त्वप्रयोगदर्शनम् अन्यथा अन्येन तत्त्वप्रतिपत्त्यभावप्रकारेण अयुक्तमेव तत्प्रयोजनाभावा-दिति भावः ।

इदं वा अन्यभा अगुक्तमेव इति दर्शयन्नाह-'तस्य' इत्यादि ।

# [तत्त्वप्रत्यायनाद्वादी जयित प्रतिवाद्यपि । भूतदोषं समुद्राव्य युगपत्संभवात्तयोः ॥९॥

शब्देन वक्त्रभिप्रायस्चनाङ्गीकरणे वादी निमृह्यते तस्वतः साधनाङ्गावचनात्,

ર્ષ

<sup>(</sup>१) ६ एतदन्तर्गतः पाठः पुनर्किखितः । (२) वस्मीकात् । (३) भूमोरपादकःवात् । (४) अग्न्यु-त्पादकःवाविशेषात् । (५) सब्दः । (६) अग्रमाणभूसप्रत्यक्षादेः । (७) हितीयार्थस्य तात्पर्यमाह । (८) । एतदन्तर्गतः पाठः पुनर्किसितः ।

तथा प्रतिवाद्यपि भूतदोषमप्रकाशयन् । तत्त्वं प्रमाणतोऽप्रतिपादयतः असाधनाङ्गवचनं भूतदोषं सम्रद्भावयति प्रतिवादीति युगपित्रग्रहप्राप्तिः जयनात् । तन्न स्वपक्षसिद्धिमन्त-रेण कस्यचिज्जयो नाम न्यूनतयाः भागप्रभावनास्रक्षणत्वाज्जयस्य । तस्मान्त्रिराकृत-पक्षत्वमेव निग्रहस्थानम्।कस्यचित्तृष्णींभावे तावता परस्य जयाभावात् कः केन निगृद्यते ? ५ साधनदृष्णतदाभासानामन्यतरस्य तथोद्भाव्यमाने तृष्णीभावस्यापि युगपत्संभवात् । ]

तत्त्वस्य तु (त्रि)रूपहेतुरूपस्य, यदि वा साध्यरूपस्य प्रत्यायनाद् सौगतो जयित 
'प्रतिवादिनम्' इत्यध्याहारः। न केवलं वाद्येव अपि तु प्रतिवाद्यपि स एव जयित 'वादिनम्' 
इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः। [२७० क] किं कृत्वा ? इत्याह—भृतदोषं पारमार्थिकासिद्धादिदोषमुद्भाव्येत (दोषं समुद्भाव्य इति) 'अन्यथा अयुक्तमेव' इत्यनुवर्तते, अन्यथा 
१० प्रतिपत्त्यभावप्रकारेण तत्त्वप्रत्यायन-भृतदोषोद्भावनथोः अत्यन्तमसंभवात्। एतदेव दर्शयन्नाह—
युगपद् इत्यदि । युगपद् एकदैव संभवात् तयोः जयपराजययोः। तथाहि—यथा सौगते 
समीचीनसाधनवित परः तद्विपरीतः पराजयवान् तथा सौगतोऽपि स्यात्, सतोऽपि तत्साधनस्य 
तेनाऽवचनात्। तथा, यथा मदोषसाधनवादी वैशेषिकादिः निमहवान् प्रतिवादी बौद्धोऽपि तथैव, 
तेन दोषस्य सतोऽपि अनुद्भावनात्।

१५ अथवा, अन्यथा पूर्वपक्षियत्वा कारिकेयं पिठतव्या । यदि शब्दो (सन्त्यं) हेतुः तित एव साध्यसिद्धेः, पुनः कृतकत्वाद्युपादाने हेत्वन्तरं नाम निम्नहस्थानं स्यात् । एतेन शाब्दं प्रमाणान्तरं व इत्येतदिप निरूपितमितिः, अत्राह्—सन्त्व इत्यादि । नन्वेतत् 'सम्यग् विचारिता' इत्यादिनां शक्यपरिहृतम् , किमर्थं पुनरा [ह १] दूषणान्तरप्रतिपादनार्थम् इत्यदोषः । वादो जैनो जयितः, प्रतिवादिनम् । कुतः १ इत्याह—तन्त्वस्य जीवादेः समीचीनसाधनप्रतिक्वादिवचनेन प्रत्यायनात् प्रतिपाद्यपि (वाद्यपि) सौगतो वादिनं जयितः । किं कृत्वा १ सृतदोषं प्रतिक्वादिवचनं परमार्थदूषणमनुद्गाव्य (णं समुद्भाव्य) । न चैतद् युक्तम् इति मन्यते । कुतः १ इत्याह—युगपत् संभवात् तयोः जयेतरयोः । तथाहि—यदैव वादी स्वामिमतं युक्तिः [२७० ख] प्रतिपाद्य परं विजयते, तदैव परोऽनर्थकप्रतिक्वादिवचनमुद्भाव्यं, तत्र चैकदा संभवः ।

२५ परार्थेन कारिकां विवृण्वन्नाह—वक्त्रभिशाय इत्यादि । तक्त्रभिशायस्य स्चनं शब्देन कार्यलिङ्गेन यञ्ज्ञापनं तस्य अङ्गीकरणे वादी सौगतो निगृह्यते नैयायिकादिना । इतः ? इत्याह—साधनाङ्गस्य पश्चधमैत्वादेः । यदि वा, साधनमेव अङ्गं साध्यप्रतिपत्तेः निमित्तम् । अथवा, सिद्धिः साधनं तस्य अङ्गं कारणं तस्य, अवचनाद् 'वादिना' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । कथम् ? इत्याह—तस्वतः परमार्थेन । निह अन्यस्चकेन तत्त्वतोऽन्यः स्चितो ३० नाम अतिश्रसङ्गाम् । तथा तेन प्रकारेण प्रतिवाद्यपि सौगतो 'निगृह्यते' इत्यनुवर्त्तते । कृतः ?

<sup>(</sup>१) 'अनित्यः शब्दः सस्वात्' इत्यत्र । (२) सस्वादेव । (३) एकस्मादेव साध्यसिद्धौ द्वितीयहेतुः पादाने हेत्वन्तरं नाम निम्नहस्थानं भवति । "अविशेषोक्ते हेतौ प्रतिषिद्धे विशेषमिष्यतो हेत्वन्तरम् ।"-न्यायस् ७ ५।२।६ । (४) पृ० ३२२ । (५) वादिनं जयतीति सम्बन्धः । (६) द्वितीयार्थेन ।

इत्याह-भृत इत्यादि । [भृतस्य] सतोऽपि असिद्धादिदोषस्य अप्रकाशनात् ।

द्वितीयेन 'तां ज्याख्यातुकाम आह—तत्त्वम् इत्यादि । तत्त्वं प्रमाणतः [अ] प्रतिपादयतः सौगतस्य प्रतिज्ञादि असाधनाङ्गवचनम् भृतदोषं समुद्भावयति ? काका ज्याख्येयमेतन् । 'यदि' शब्दो वा अत्र द्रष्ट्वयः । कः ? इत्याह—प्रतिवादी इति हेतोः युगपन्निग्रहप्राप्तिः । कुतः ? इत्याह—ज्ञयनात् 'युगपद्' इत्यनुवर्तते, भृतदोषात् पराजयवत् तत्त्वप्रत्याय- ५
नात् जयोऽपि वादिनोऽववयंभावी इति मन्यते । उपसंहारमाह—यत एवं तत् तस्मान् न कस्यचित्
जयो नाम । केन विचा ? इत्याह—स्वपक्ष इत्यादि । केन कृत्वा ? इत्याह न्यूनता इत्यादि ।
कुतः ? इत्याह—मार्गस्य सन्ययदर्शनादेः प्रभावना प्रकाशनं लक्षणं यस्य [तस्य] भावात्
[२७१क] तत्त्वात् । कस्य ? जयस्य इति । यत एवं तस्मात् निराकृतपक्षत्वमेव निराकृतः पक्षो यस्य तस्य भावः तत्त्वमेव नान्यत् प्रतिज्ञादिकं निग्रहस्थानं वादिनः प्रतिवादिनो १०
वा । तत्तु असम्यक्साधनवादिनि जैने सौगतस्य प्रतिज्ञादिकचनमुद्भावयतोऽपि अस्तीति सं एव
निग्रह्नते इति भावः ।

एतेनेदमिष प्रत्युक्तं यदुक्तम् — \* ''पश्चावयवोषपन्नः'' [न्यायस्० १।२।१] इत्यन्नं नैयायिकादिना अवयवन्यूनता-विषयांस-आधिक्यं निम्रहस्थानम् इति; पर आह अत्य छ (ल्प) सिदमुच्यते - 'निराकृतपक्षत्वमेव निम्रहस्थानम्' इति; यावता तृष्णीभावोऽपिं तदिति चेत् ; १५
अन्नाह — कस्यचित् वादिनः प्रतिवादिनो वा तृष्णीमभावे सति तावता तृष्णीमभावमात्रेण
परस्य प्रतिवादिनो वादिनो वा जयाभावात् कः केन निमृद्धते । इतः ? इत्याह — युमपद्
इत्यादि । न केवछं साधनाऽसाधनाङ्गप्रतिहादिवचनोद्धावनयोः युगपत् संभवः किन्तु तृष्णीमभावस्यापि युगपत् संभवात् । एतदुक्तं भवति — यदि वादिनः तृष्णीमभावात् पराजयः तस्यापि
कदाचित् तैद्धावात् वादिनः संभवेदिति सकुङ्मयेतरो स्याताम् इति ।

नतु कस्यचित् तूष्णीम्भावमात्रेण न परस्य तयो (तयोः प्रसङ्गः) येनायं दोषः स्यात् , अपि तु तथोद्भावयतः, न च द्वयोः तूष्णीम्भावे त्र्दस्तीति चेत् ; अत्राह्-साधन इत्यादि । साधने ये (साधनं च) दृषणं च असिद्धत्वादि, तद् इत्यनेन साधनदूषणं परामृत्रयते तदिव आभासत इति तदाभासम् च तत्त्वतो (तेषाम्) असिद्धादेः (अन्यतरस्यापि) तथा भावेन उद्भावयमान (ने)

<sup>(</sup>१) कारिकाम्। (२) सीगत एव। (३) "प्रमाणतर्कसाधनोपालम्मः सिद्धान्ताविह्दः पञ्चावयवोषपन्तः पश्चप्रतिपक्षपरिग्रहो वादः" (न्यायस्० ११२११) इति वादलक्षणे। "अनेन च 'हीनमन्यतमेनाप्यवयवेन न्यूनम्, हेत्द्राहरणाधिकमधिकम्' इति न्यूनाधिकयोह्दावनमनुज्ञायते। सिद्धान्ताविहद्धग्रहणेनापि 'सिद्धान्तमभ्युपेथ्य तिद्वरोधी विरुद्धः' इति विरुद्धाख्यहेश्वामासोद्धावनमनुज्ञातिमःथेवं वादे त्रीणि
निग्रहस्थानान्युग्नावनीयानि। अन्ये वदन्ति-विरुद्ध एव हेश्वामासो वादे चोचते नानैकान्तिकादिरिति
कथमेतद् युज्यते १ 'निग्रहस्थानभ्यः पृथगुपदिष्टाः हेश्वाभासा वादे चोदनीया भविष्यन्ति" इति भाष्यकारवचनात् प्रमाणपदेन च तन्मूलावयवाक्षेपात् प्रमाणाभासमूलनिरासे सति सक्लहेश्वाभासोद्धावनमपि
तत्र सिद्धमिति। सिद्धान्ताविरुद्धग्रहणेन सिद्धान्तमभ्युपेखानियमात् कथाश्रसङ्गोऽपसिद्धान्त हत्यपसिद्धान्ताख्यनिग्रहस्थानानि वादे उद्धाव्यन्तः इति ।"-न्यायम० प्रमे० पृ० १५०। (४) निग्रहस्थानम् ।
(५) प्रतिवादिनोऽपि। (६) तृष्णीम्भावात् । (७) जयः। (८) उद्धावनमस्ति।

१५

तयोश्च 'युगपत् संभवात्' इति सम्बन्धः । एवं मन्यते वादिना [२७१ख] असिद्धादीनां साधनदोषाणाम् अन्येन्य तस्मित् (अन्यतरस्मिन्) प्रयुक्ते तन्नोद्भावयति परः किन्तु अन्यमेय यदाः तदा कस्य जयः पराजयो वा ? न कस्यचित् , अन्यथा द्वयोरिप सकृत् स्यात् , समतैव तु न्याच्या । क एवं व्यवस्थापयित ? 'सभा' इति चेत् ; कृतः ? द्वयोरिप तत्त्वसिद्धेरभाषात् , प्रकस्य दुष्टसाधनव्यनाद् अन्यस्य अन्यदोषप्रकाशनात् । "सैव तर्हि तूर्ण्णानभावमात्रप्रकाशनेऽपि, कस्यचिदिष्टसिद्धेरभावात् अन्यथा साधनोपयोगाभावं तयोः समतां व्यवस्थापयितुमईति। यदि पुनः वादिनः तद्दोषप्रकाशनाद् इतरो जयवान् इत्युच्यते; तिष्ठतु तावदेतद् 'असाधनाङ्ग' इत्यादि कारिकया निरूपयिष्यमाणत्वात् ।

यदा परस्यं अन्यदोषोद्भावनमुद्भाव्यते तदा वादी जयति इत्येके; तत् केन उद्भाव्यते १ १० वादिनेति चेत्; सकुज्जयेतरौ, परस्येव आत्मनोऽपि दोषस्य तेनैव प्रकाशनात् । एतेन 'सभया' इति निरस्तम्; सा हि यथा (यदा) वादिनोऽपि सन्तं दोषं नोपलक्ष्यते (नोपलक्षयति तदा) अम-ध्यस्थताप्रसङ्गादिति ।

अत्रैव दूषणान्तरं दर्शयन्नाह-असाधनाङ्ग इत्यादि ।

[ असाधनाङ्ग<del>वचनमदोषोद्भावनं द्वयोः ।</del> निग्रहस्थानमिष्टं चेत्<sup>ह</sup> किं पुनः साध्यसाधनैः ॥१०॥

वादिनस्तूष्णींभावादसाधनाङ्गवचनाच निग्रहस्यानपर्यन्तजल्यपरिसमाप्ती समम्।]

असाधनाङ्गस्य (साधनाङ्गस्य अवचनम् ) अनुच्चारणं तृष्णीन्भावः अदोषोद्भावनं दोषस्य सतोऽपि अप्रकाशनम् उपेक्षणं द्वयोः याथासङ्केन वादिप्रतिवादिनोः निग्नहस्थानम् इष्टं चेत् यदि [किं न] किञ्चित् साध्यैः साधनेश्च 'झातैः' इत्यध्याहारः। ध्यात्र
२० (व्यक्त्य)पेक्षया उभयत्र बहुवचनम् । पुनः इति वितर्के । इदमत्र तात्पर्यम्—तत्परिङ्गानं यदि
स्वार्थमेदः, परप्रतिपादनाऽसंभवात् , कुतः कस्यचित् क [२०२क] कारुणिकत्वं यतः शिष्योपाध्यायव्यवस्था । प्रतिपादकाभावे वा कथं कस्यचित् तत्परिङ्गानम् इत्यपि चिन्त्यम् । स्वत इति
चेत् ; सर्वस्य स्यादिति शास्त्रप्रयनसनर्थकम् । परार्थम् अपै (वै)ति चेत् ; किमर्थं तृष्णीम्भूतः
कश्चित् निगृद्यते ? स तावत् प्रतिपादनीयो यावत् तत्त्वं प्रतिपद्यते अन्यथा किमर्थन्देवा (किमर्थ१५ मेवम)भिधीयते—\*"तावद् अभिधानीयं यावत् प्रतिपाद्यः प्रतिपद्यते ।" इति सुभाषितं
स्यात् ।

कथं परोपन्यस्तमजान [न्] तैः पुनः पुनः प्रतिपाद्यते न पुनः स्वसाधनम् इति कोऽयं नियोगः-अन्यः सर्वः प्रतिपाद्यते न वादी प्रतिवादी वेति च। 'दस्युत्वात्' इति चेत् ; कथं

<sup>(</sup>१) इतिवादी । (२) वादिवः । (३) प्रतिवादिनः । (४) सभा एव । (५) प्रतिवादिनः । (६) प्रवेषकः—"असाधनःकृव बनमदोषोद्वावनं द्वयोः । निव्रहस्थानमन्य्तु न युक्तमिति नेष्यते ॥"—वादन्या० इली० १ ।

दस्युता ? समयान्तरावेशात् <sup>3</sup>; तैत एव प्रतिपाद्यते तदावेशपरित्यागेन प्रतिपादकसमये समावेशो यथा स्यात् । दश्यन्ते हि समयान्तरानुषङ्गिणोऽपि तत्र विशेषप्रतिपादनवशाद् अन्यमार्गानु-सारिणो भवन्तः । केवित् न सर्वे इति चेत् ; न तर्हि कश्चित् प्रतिपादः, निह अन्योऽपि प्रति-पाद्यमानोऽभीष्टसमय एव वर्तते, तत्राप्रवर्त्तनस्य कस्यचित् समयान्तरे प्रवर्त्तनस्य च दर्शनात् । कथमेवं शिष्टादिः दस्युर्न भवेत् वादप्रवृत्तिकाले तैत्समावेशात्, इत्तरथा तैत्र प्रवृत्तिः कुतः ? ५ सर्वदा नेति चेत् ; अन्ययोपि (अन्यस्यापि) सर्वदा स इति कुतो निश्चयः ? एतेन चोद्यक्तत् शिष्टारेण दस्युः स्यादिति विश्चेयम् । अथ निष्टह्युद्ध्या प्रवृत्तेर्दस्युता; उक्तमत्र शिष्टादेः स्यात् ।

किञ्च, तूष्णमासीनो यदि वादी दस्युत्वान प्रतिबोध्यते, केवलं न (नि)गृह्यते; तर्हि वादिनाऽपि अनेन पॅरोऽत एव न समीचीनसाधनात् प्रतिबोधनीयः, तं प्रति मौनं [२७२ख] विधातन्यं यत्किञ्चिद्धा भाषणीयम् । एवं सित स एव निगृहीति (निगृह्यतीति) चेत् ; तत्र १० ठकप्रयोगः कर्त्तन्यः यतोऽसो वि मुस्तो भवति, तत्पिक्वानाय च ठकाः सेवनीयाः वादं चिकीपुंभिः, न साधनपरिज्ञानार्थं तत्त्ववादिनः । ततस्तत्प्रयोगात् निर्मुत्तीभूत एवं वक्तन्यः पर्यसुयोज्योऽपि अहमुपेक्षितस्त्वया ततो निगृहीतोऽसि इति । तया असाधुता स्थादिति चेत् ; न ; दस्युनिमहे तद्योगात् , अन्यत्र समस्वात् ।

इदमपरं ज्याख्यानम्—साधनाङ्गं यन्न भवति तस्य वचनम् , दोषो यो न भवति १५ तस्य उद्भावनं द्व्योनियहस्थानम् इष्टं चेत् किं पुनः साध्यसाधनैः इति । सथाहि— प्रतिज्ञादिवचनम् असिद्धादिवचनं च भूतदोषमुद्धाच्य वादिनि निगृहीते पुनः पुनः स्वपश्रसाधनाय प्रतिवादिनः प्रयासो निष्णहस्थानं स्थात् । तथाऽभूतदोषोद्धाचनमुद्भाव्य प्रतिवादिनि वादिना निर्जिते पुनः तस्य स्वपश्रसाधनं विद्यादेशेति ।

परः पुनरंतत् परिहरित—नैव कश्चित् निम्नहोत्तरकालं स्वपक्षसिद्धये यतते प्रयोजनाभावात् , २० 
\*"वादिना उभयं कर्तव्यम् स्वपक्षसाधनं परपक्षदृष्णम्" इति 
वादिना हि [न] यत्किञ्चन भाषणीयम् अपि तु स्वपरपक्षयोः साधनदृष्णे, 'वादिना' इति
वचनात् , इतरथा तस्य निम्नहः स्यादितिः तन्न सारम् ; यतः नासाधनाङ्गं विरुद्धसाधनमत्र गृह्यते,
तस्य पक्षसाधनंकत्वेन (परपश्चसाधकत्वेन) साधनाङ्गत्वात् , ततो निमहस्याभिमतत्वात् , 'तस्मात्
निराकृतपश्चत्वमेव निम्नहस्थानम्' इति वचनात् , अपितु क्षः "असिद्धानैकान्तिकप्रतिज्ञादि २५
[२०३क] तद्वचनम् असाधनाङ्गवचनं वादिनो निम्नहस्थानम् ।" [वादन्या० पृ०६६]
कृत एतत् १ ततः तत्पक्षासिद्धेरिति चेत् ; किं पुनः परस्य पक्षसिद्धिरित यतोऽसौ विजयी १
न च तज्जयमन्तरेण इतरस्य निम्नहो नाम, परस्परापेक्षत्वात् जयपराजययोः । न स्वपक्षसिद्धश

<sup>(</sup>१) चेत्; । (२) समयान्तरप्रवेशार्थमेव । (३) स्वमतावेशात् । (४) वादे । (५) प्रतिवादी । (६) मूरुः । (७) ठकप्रयोगात् । (८) वादिप्रतिवादिनोः । (०) वादिनः । (१०) निप्रहायैव । (११) ''तस्माजियीपता स्वपक्षश्च स्थापनीयः परपक्षश्च निराकर्तेच्यः ।''—वादन्या० पृ० ७२ । (१२) ''साधनस्य सिद्धेर्यनाङ्गम् असिद्धो विरुद्धोऽनेकान्तिको था हेत्वाभासः तस्यापि वचनं वादिमो निप्रहस्थानम् असमश्रीपादान।त् ।''—वादन्या० पृ० ६६ ।

www.jainelibrary.org

परो वादिनमिभवित किन्तु तद्वचनदोषमात्रात् । न चैवं भूनर्त्तनादेरिप अभिभवेद् अविशेषात् । भवत्येव तैतः परपक्षसिद्धिरिति चेत् ; नः इतरदोषमात्रात् तदयोगात् , अन्यथा साध्यस्य यानि साधनानि तद्विनाभावीनि तैः किम् ? कथं चैवं वादिनो असिद्धादिः विरुद्धाद् विशिष्येत ?

ततः श्वितम्—असाधनाङ्गस्य वचनं वादिनो निम्नहस्थानम् इष्टं चेत् किं पुनः

' साध्यसाधनैः इति । तथा अदोषस्य उद्भावनं प्रतिवादिनो निम्नहस्थानं चिन्त्यम् ।

यदा हि वादिना अकलङ्कसाधने उपन्यस्ते परोऽदोषो (पे) दोषमुद्भावयतिः तदा तत एव चेदसौ 
निगृह्येत किं साध्यसाधनैः साध्यस्य सिद्धये यानि साधनानि उपन्यस्तानि तैः न किञ्चित् ।

परनिम्नहाय तदुपन्यासैः स च अन्यते एव जात इति मन्यते । ननु तदमावे अदोषोद्भावनमेव
न ज्ञायतेः तस्य अन्यथापि परिज्ञानात् ।

श्विच, सम्यक्साधनप्रयोगे यदा परो दोषं नोद्भावयति तदा कुतोऽसौ निगृह्यते १ तँत्र-योगादिति चेत्; तत एव अदोषोद्भावनेऽपि निगृह्यताम् । निह तत्प्रयोगः तँदा तत्प्रयोगो भवति, अन्यथा अदोषोद्भावनमपि दुरन्वयम् । अथाभ्य(न्य)त एव निग्रहे किं ततः तेन १ त (तत) एव तद्भावे किमन्यतः तेन इति समानम् । [२७३ख] अत एव आह्—किं पुनः साध्य-साधनैः इति । अस्यायमर्थः—अदोषोद्भावनं परस्य निमहस्थानमिष्टं चेत्; किं पुनः साध्य-१५ साधनैः तत् १ 'इष्टम' इत्यनुवर्त्तते । इष्टं चेत् : अदोषोद्भावनमनर्थकमिति मन्यते ।

स्यान्मतम्—अदोषोद्भावनं सद्यि चेद् वादी निग्नहं नोद्भावयते; तर्हि पर्यनुयोज्योपेक्षणात् सं एव निगृद्धते निराकृतपश्चत्वात् । तदुद्भावनेऽपि सर्वं समानम् । तदुभ[यस्य निम्नह] स्थान-मिष्टमिति चेत् ; आस्तां तावदेतत् 'वादिनोऽनेकहेतृक्ती' [सिद्धिवि० परि०५] इत्यादिना निरूपयिष्यमाणत्वात् ।

२० अपरः प्राह—न साधुसाधनप्रयोगे अदोषोद्भावनं नियहस्थानिष्मप् , अपि तु तद्विपरीत-प्रयोगे इति; तत्राह—कि पुनः साध्यसाधनैः इति । तात्पर्यमिदमत्र—वादिना हेत्वाभासे प्रयुक्ते प्रतिवादिना च अदोषे समुद्भाविते न वादी प्रतिवादिनं निगृह्णाति; सदोषचेतनस्य (सदो-षत्वेन तस्य) जयाभावात् , न तमन्तरेण इतरस्य नियहो नाम । तथा सति प्रतिवाद्यपि वादिनं निगृह्णीयादिति युगपत् जयेतरौ स्थाताम् , ततः तयोः समतैव युक्ता । तथापि प्रतिवादिन एव २५ स्थापयन्तः कथं प्रादिनका मध्यस्था यतो वादे अपेक्ष (क्ष्य)न्ते ? साध्यं साध्यते येषु तैः साध्य-साधनैः सम्यैः किम इति ।

नसु स्थात् समता यदि वादी प्रतिवादिनः अदोषोद्भावनं नाविभीवयेत् , आविर्भावने तु मतं न यतीति (सं तं विश्वादिन) चेत् ; तत्रेदं चिन्त्यते—स्वदोषं प्रकाद्म्य, अन्यथा वा विर्भावयेदिति ? तत्र न तावदन्त्यः पक्षः; स्वदोषाऽप्रकाद्यने 'मया प्रयुक्तो दोषः अनेन [२७४क] ३० नोद्भावितोऽपि कृत्य (तु अन्य) इति ज्ञातुमशक्तेः । नापि आद्यः; 'स्वयं स्वदोषप्रकाद्यानात् (१) वादिपक्षे दोषोद्भावनात् । (२) प्रतिवादी । (३) साधनोपन्यासः । (४) अदोषोद्भावनादेव । (५) साधनाभावे । (६) प्रतिवादी । (७) सम्यक्साधनप्रयोगात् । (८) तदैव । (९) वादी । (१०) वादी । (१०) वादी । (१०) वादी । (१०) तस्य प्रतिवादिनः अदोषोद्भावनमाविर्भावयेत् ।

तस्यैवं निष्रहप्राप्तिः' इत्युक्तत्वात् । यदि पुनः परत्रं भूतदोषप्रकाशनात् जयः स्वात्मनि भूत-दोषो(षा)विर्मावनाद् विपर्ययोऽपि<sup>³</sup> स्यात् । अथ भूतदोषोद्भावनगुणेन तिरस्कारात् नासौ दोषः; तेन अस्य तिरस्कारात् कथमयं गुणः ?

किञ्च, यदि अन्यात्मदोषप्रकाशनात् स्वदोषाः स्वात्मनि दोषात्मतां जहति ; तर्हि असिढादीनां हेत्वाभासानामन्यतमं तदाभासं स्वयमेवोच्चार्य निव्वरं (निर्भरं) वक्तव्यम्—मया असि- ५
ढोऽन्यो वा हेतुः प्रयुक्तोऽपि किया (त्वया) नोद्भावित इति । तथा च सस माह—(तथा च
सपम् । इत्याह—) 'वादिनः' इत्यादि । [वादि]नः पूर्वपक्षवतः तृष्णींभावाद् असाधनाङ्गवचनात् स्वपरपक्षयोः साधनाङ्गं यत्र भवति प्रतिज्ञाद्यदिसद्धा (ज्ञाद्यसिद्धा) दि, तस्य वचनात्,
न पुनः \* ''न साधनाङ्गवचनाद् असाधनाङ्गवचनात्'' इति व्याख्यानम्, अस्य 'तृष्णींभाषात्' इत्यनेन गतत्वात् । 'च' इति समुच्चये । निग्रहस्थानं पर्यन्ते यस्य जलप[स्य] १०
वादस्य तस्य परिसमासौ सत्याम् ।

ननु वादिवत् प्रतिवादिनोऽपि तूर्ष्णींभावे यत्किञ्चनभाषणभावे वा द्वयोः समत्वात्र तत्प-रिसमाप्तिरिति चेन् ; अत्राह-भूत इत्यादि ।

#### [भूतदोषं समुद्भाव्य जितवान् पुनरन्यथा । परिसमाप्तेस्तावतैवास्य कथं वादी निगृह्यते ॥११॥

१५

तत्र सुभाषितम् - \* "विजिगीषुणोभयं कर्तव्यं स्वपश्चसाधनं परपश्चद्षणं च" इति ।]
भूतदोषं तृष्णीम्भावादिपरमार्थदोषम् उद्भाव्य (समुद्भाव्य) कथमुद्भाव्य ?
इत्याह - जितवान् इति । यदि वा, तमु (समु)द्भाव्य वादी जितवान् यतः ततः
पुनः पश्चाद् वितर्के च पुनः इति । [स्व]पश्चसिद्धिप्रतिपतमातः (द्धि प्रतिपन्नवता) प्रतिवादी
निगृष्णाते । इतः ? इत्याह - तावतेत्र भूतदोषोद्भावनमात्रेणैव [२७४ स्व] प्रस्या (अस्य) २०
वादिनिष्रहरूपस्य परिसमाप्तेः इति । अन्यथा तदपरिसमाप्तिप्रज्ञाकरेण (प्रकारेण) कथं
वादी निगृष्णाते न कथव्यत् ।

तथाहि-तीं प्रति तत्प्रयत्नः वादिनो निप्रहार्थः, प्रतिबोधनार्थः, सता (सभा)प्रतिबोधनार्थः, एवमेव वादिति (वा स्यादिति) चत्वारः पक्षः । तत्र आद्ये पक्षे तद्वेष्ण्ल्यम् ; अन्यत एव तन्नि- प्रहात् , तृष्णीम्भावादेरिप ठकप्रयोगाद्भावात् । द्वितीचे तृष्णीम्भावादेनिप्रहानुपपत्तेः । [न] २५ हि परप्रतिपादनाय कृतावासना (कृतौ असता) दोषमात्रेण परानं (न्) निप्रहेण योजयन्ति

<sup>(</sup>१) वादिनः । (२) प्रतिवादिनि । (३) पराजयोऽपि । (४) "अथवा तस्यैव साधनस्य यकाङ्गं प्रतिज्ञोपनयिनामनादि तस्य असाधनाङ्गस्य साधनवाक्ये उपादानं वादिनो निग्रहस्थानं व्ययोभिधानात् ।" --वादन्या० पृ० ६१ । (५) "अथवा सिद्धिः साधनं तद्ङ्गं धर्मो यस्यार्थस्य विवादाश्रयस्य वादप्रस्तावहेतोः स साधनाङ्गः तद्व्यतिरेकेणापरस्याप्यजिज्ञासितस्य विशेषस्य शास्त्राश्रयस्याज्ञादिभिः प्रक्षेपो मोपणं च परन्यामोहनानुभाषणशक्तिविधातादिहेतोः, तद्व्यसाधनाङ्गवचनं वादिनो निप्रहस्थानमप्रस्तुताभिधानात् ।" --वादन्या० पृ० ६६ । (६) स्वपक्षसिद्धं प्रति ।

शिष्याणि (ध्यान्) च सिद्धान्तद्वयवेदिनं (नः) प्रादिनकाः । तृतीयविकल्पवार्तापि न युक्ता । चतुर्थे तु वक्तुः असम्बद्धाभिधायित्वम् , साक्षिसमक्षम् आत्मोत्कर्षेज्ञापनार्थं तां प्रति यतते प्रतिवादीं न तत्परिसमाप्तौ नितराम् आलोक्षाथा (?) ज्ञापितः स्यादिति सैव क्रियताम् ।

अथ ततः तत्परिसमाप्तौ न कश्चित् स्वपक्षसिद्धिं प्रति यतते इति; अत्राह्-तन्न इत्यादि। ५ तत् तस्मात् ततः तत्परिसमाप्तेनं सुभाषितम् । किम् १ इत्याह्-विजिमीपुणा वादिनाप्रति-वादिना वादिना वा उभयं कर्त्तच्यम् स्वपक्षसाधनं परपक्षद्पणम् इति । तथाहि-प्रतिवादिना विजिमी-षुणा न तावत् तत्कर्त्तच्यम् अपि तु तेन वादी यतः कुत्तिचित् निर्मुखः पिशाचो वा विधातच्यः । न तेनापि; प्रतिवादी तथा विधातच्यः ।

एतेन 'अदोषोद्भावनम्' इत्यपि व्याख्यातम् । ततः स्थितम्-कस्यचित् तृष्णीम्भाव १० इत्यादि । यदि शाव्दो हेतुः शाब्दं प्रमाणं नाः, 'अनित्यः शब्दः' इति वचनादेव साध्यसिद्धेः किं [२७५क] कृतकत्वादिनाः, तत्सिद्धौ तद्वचनं निमहस्थानमिति ।

अत्रैव दूषणान्तरमाह-साकल्येन इत्यादि ।

### [साकल्येनाविनाभावे सिद्धे हेतोः प्रसिध्यति । ततः सत्त्वादिवादीव पक्षधर्मत्ववाद्यपि ॥१२॥

१५ साकल्येन व्याप्तहेतुवचनात् पुनः पक्षधर्मत्ववचनं प्रतिज्ञोपनयवचनेन समानं भवेद्वा न वेति तथागतरागं परित्यज्य चक्षुषी निमील्य सम्प्रन्मील्य वा चिन्तय ताबत् तत्त्रथा साधम्यंवैधम्ययोः सहवचनेन साधनवाक्यं समानं भवेद्वा न वा १ यदि समानमिति किं प्रतिज्ञादिवचनेरेव १ साधनसामर्थ्यपरिज्ञानम्रभयत्र समानम् ।]

साकल्येन अ [न]वयवेन अविनाभावे सिद्धे निश्चिते सित । कस्य १ हेतोः । २० तत एव हेतोः सकाशात् प्रसिध्यति सित साध्य (ध्ये) सत्त्वादिवादी [व आदि] शब्देन उपनयादिगरिग्रहः । पक्षधमेत्ववाद्यपि 'स्यात्' इत्यध्याहारः । पक्षधमेत्ववादी सत्त्वा[दि] वादीव वत् (तद्वत्) सहशः सत्त्वा[दि]वादी स्यात् इत्यर्थः । निह 'अनित्यः शब्दः' इत्यस्मात् 'सन् कृतको वा शब्दः' इत्यादेः विशेषं पश्यामः । अपि शब्दात् 'यत् सत् कृतकं वा तदनित्यं यथा घटः, सन् कृतकश्च शब्दः' इत्यादिवाक्यवादी गृह्यते । हि उपनयित (यनि) गमन (ने) २५ युगपत् साधर्म्यवैधर्म्यप्रयोगवादिनो न विशिष्यते (ध्येते) इति प्रवृत्तौ (ति वृत्तौ निह्पयिष्यते ।

कारिकां व्याख्यातुमाह—'साकल्येन' इत्यादि । साकल्येन व्याप्तस्य हेतोः 'यत् सत् कृतकं वा तदनित्यं यथा घटः' इत्यादि यद्वचनं तस्मात् पुनः पश्चात् पक्षधर्मत्ववचनं समानम् सदृशम् । केन ? इत्याह—प्रतिज्ञोपनय इत्यादि । भवेद्वा नवेति तथागतरागं सुगताप्रहम् अथवा तथा तेन 'प्रतिज्ञादिवचनं निष्रहस्थानम्, पक्षधर्मत्ववचनम्' इति प्रकारेण आगतरागं

<sup>(</sup>१) वादिनापि, तत्कर्तव्यमिति सम्बन्धः । (२) टीकायाम् । (३) "अथवा तस्यैव साधनस्य यन्नाङ्गं प्रतिज्ञोपनयनिगमनादि, तस्यासाधनाङ्गस्य साधनवाक्ये उपादानं वादिनो निप्रहस्थानं व्यथिभि-धानादेव ।"-वाद्न्या० प्र० ६१ ।

परित्यज्य चक्षुषी निमील्य सम्रुन्मील्य वा चिन्तय ता [वत्] तत्तथा साधर्म्यवैधर्म्ययोः सह युगपत् 'यत् सत् तद्नित्यं यथा घटः, संश्च शन्दः, यदि (यद)नित्यं न भवति तत् सद्पि न भवति यथा आकाशं तथा च शन्दः' इति यद् वचनं तेन समानम् 'यत् सत् तत् सर्वम-नित्यम् घटवत्, संश्च शन्दः' इत्यादि साधनवाक्यं [२७५ख] भवेद्वा न चा इत्यादि सर्ववक्तन्यम्।

नतु 'अनित्यः शब्दः' इत्यनेन प्रतिज्ञावचनेन 'संश्र शब्दः' इति पश्चधमैत्ववचनं समानं 'भ भाव्यम् , साध्यस्यैव निर्देशात् । यथैव हि विप्रतिपन्नं प्रति शब्दस्य अनित्यत्वं साध्यम् , तथा सत्त्वादिकमपि अन्यथा तद्वचनानर्थक्यं स्थात् । 'अनित्यः शब्दः, इतकत्वात् , यत् कृतकं तदिन्त्यं दृष्टं यथा घटः, कृतकश्च शब्दः' इति उपनयवचनेन च । यथैव हि 'शब्दोऽनित्यः कृतकत्वात्' इत्यनेन उक्त एव अर्थः 'कृतकश्च शब्दः' इत्यनेनोच्यते तथा 'यत्कृतकं तदिनित्यम्' इत्यनेनोक्तमेव 'कृतकश्च शब्दः' इत्यनेनापि उच्यते । साकल्यव्यापिवचनात् शब्दकृतकत्वाभि- १० धानात् सामान्ये विशेषस्य अन्तर्भावात् । अन्यथा शब्दकृतकत्ववत् अन्यस्यापि तेनानिमधान्नाद् व्याप्तिवचनमनर्थकमापद्येत ।

एतेन 'तस्माद्तित्यः' इत्यनेन <sup>3</sup>निगमनवचनेन <sup>४</sup>तत्समानमिति चिन्तितम् । यथा खछ हेत्सामर्थ्येन उक्त एव अर्थो निगमनेन अभिधीयते तथा व्याप्तिवाक्येन उक्तः पक्षधमेत्ववचनेन ।

तथा साधर्म्यवैधर्म्ययोः सहवचनेन साधनवाक्यंसमानम् । यथा वै खलु निश्चितेऽन्वये १५ उक्ते व्यतिरेकस्य, अव्यतिरेकान्वय (व्यतिरेके च अन्वय)स्य अर्थापत्त्या गितः तथा विपक्ष-सद्भावबाधकप्रमाणवलात् साकल्येन व्याप्तस्य अवगतस्य हेतोः वचनात् पश्चधर्मत्वं सपश्चे सत्त्वम् अर्थापत्त्या अवगम्यते इति त्रिरूपसाधनवाक्यं कोपगुज्यत इति चेत् ; अत्राह—यद्(दि)समानम् इति कि प्रतिज्ञादिवचनैरिव (रेव) प्रतिज्ञादिवचनैरेव [२०६क] किम् इति, 'निगृह्येत' इति पद्घटना । नहि तेहचनैः हेतोव्यीप्तः सण्ड्यते तत्परिज्ञानं वा यतस्तरप्रतिबन्धः स्यात् । २०

ननु परार्थमनुमानं न हेतुरोषादेव दुष्टम् अपि तु वादिरोषादिष, अस्ति च दोषः प्रतिज्ञादिवचनरहितस्यापि साधनस्य साध्यसिद्धौ यत्सामध्यै तदपरिज्ञानम् , र्अंन्यथा न तत्प्र- योगं कुर्यात् । को हि धीमान् अनर्थके ज्ञानं नेव (अनर्थकज्ञानेनैव) आत्मानं क्लेशयति इति चेत्; अत्राह—साधन इत्यादि । साधनस्य सत्त्वादेः सामध्यैस्य परिज्ञानम् उभयत्र प्रतिज्ञादि- वचने पश्चधमत्वादिवचने च उक्तविधिना समानम् । ततः सत्त्वादिवादीय पश्चधमत्वादिवादी २५ च पश्चधमत्वादिवादापि निगृद्धोत इति मन्यते ।

किं च, यदि परार्थे अनुमाने साधनसाधर्म्या (सामध्या ) परिज्ञानं दोषः इति वादी निगृह्येत तर्हि सौगतस्य इदमपरं निम्नहस्थानं स्यादिति दर्शयन्नाह—सत्त्वादेव इत्यादि ।

### [सत्त्वादेव क्षणस्थाने उत्पत्त्यादौ निगृद्यते । धर्माधिकोक्तितो बादी तत्सामध्यीनभिज्ञया ॥१३॥

(१) हेतोरुपसंहार उपनयः । (२) समानं भाव्यमिति सम्बन्धः । (३) प्रतिज्ञाया उपसंहारो निगमनम् । (४) पक्षधर्मत्ववचनम् । (५) प्रतिज्ञादिवचनैः । (६) साधनसामर्थ्यपरिज्ञाने ।

30

केवलस्यापि भावस्य विनाशसाधनसामध्यात् पुनः उत्पत्तेः कृतकत्वाद्वेति उपा-धिविशिष्टोपादानात् निग्रहस्थानम् स्वपरव्यापारापेक्षभावलक्षणत्वात्तेषाम् । न हि येनावश्यं निग्रहस्थानं तेन शिष्या व्युत्पादनीयाः । न हि शुद्धस्यापि साधनत्वे पुनरु-पाध्यपेक्षणं युक्तम् ।]

सत्त्वाद् विद्यमानत्वाद् भिन्नाभिन्नोपैंधिरहितात् इति एवकारार्थ [:] क्षणस्थाने कचिद् धर्मिणि क्षणक्षये सिद्धे निश्चिते सित उत्पत्त्यादौ उत्पत्तिः आदिर्यस्य कृतकत्वादेः स तथोक्तः, तस्मिन् 'प्रयुक्ते' इत्यध्याद्दारः निगृद्धाते 'वादी' इति शेषः ।

ननु उत्पत्तिशब्देन प्रागसतः आत्मलाभलक्षणं सत्त्वमुच्यते, कृतकशब्देनापितदेता (देवाऽ) पेक्षितपरव्यापारभावम् , एवं प्रयत्नानन्तरीयकत्वादावि वक्तव्यम् , ततो यथा 'अनित्यः शब्दः १० सत्त्वात्' इत्युक्ते न निष्रद्वः तथा उत्पत्तेः कृतकत्वात् प्रयत्नानन्तरीयकत्वाद् इत्युक्तेऽपि न स युक्तः । न हि शब्दान्तरेण तदेव उच्यमानं निष्रद्वाय जायते [२०६ख] अन्यथा धूमोऽपि तेनै उच्यमानो जायेत इति चेत् ; अत्राद्द-धर्म इत्यादि । धर्मेण प्रागसस्व-परव्यापारादिक्ष्पेण भिन्नाभिन्नविशेषणेन अधिकस्योक्तितः उक्ते 'सत्त्वस्य' उत्पत्त्यादिना इति उभयत्र विभक्तिन परिणामेन सम्बन्धः । एतदुक्तं भवति—यच्छुद्धसत्त्वं सत्त्वशब्देनोच्यते तदेव उत्पत्त्यादिशब्देन १५ यद्युक्तयेतः, न दोषोऽयं स्यात् । वैद्वचने च अपस्त्वतं शुद्धाशुद्धभेदेन भिन्नोऽभिन्नविशेषण-भेदेन च शिष्यव्युत्पादनार्थं सन्त्वकृतकत्वादिशब्दैः अभिधीयते" इति प्रवते ।

किंच, कृतकत्वादिशब्देषु सङ्केतमात्राश्रयणं न व्युत्पत्तेः कथमेवं सिति प्रयत्नानन्तरीय-कत्वस्य सपश्चैकदेशव्यापकत्वम् , तस्मिन् वा साध्ये अनित्यत्वस्य अनैकान्तिकत्वं शुद्धे सत्त्वे तदयोगात् ? अनेने विशिष्टं तदुच्यते नोत्पत्त्यादिना इति किं कृतो विभागः ?

एतेन अर्थान्तरं नोच्यते इति निरस्तम् ।

ननु भवतु धर्मादि [थि]कस्य सत्त्वस्य अभिधानम् उत्पत्त्यादिना तथापि कथं तत्र निगृह्येत इति चेतः ; अत्राह्-तद् इत्यादि । तच्छन्देन सत्त्वं परामृद्यते तस्य सामर्थ्यं केव-स्रस्य साधनशक्तिः तस्यानभिज्ञया अपरिक्वानेन । एवंमन्यते यदि – शुद्धस्य सत्त्वस्य साधन-सामर्थ्यं किं विशेषणननोन्ये (णेनान्येन) यत्तदुपादा [नं] न निमहस्थानमिति ।

"अन्ये पुनराहुः- नोत्पत्त्यादेः कवित् क्षणिकत्वं साध्यते परमार्थतस्तद्भावात् , अपि तु

20

<sup>(</sup>१) विशेषण। (२) शब्दान्तरेण। (३) सत्त्वशब्देनैव उत्पत्त्यादिवचने। (४) तुलना—"यथा यत् सत् तत् सर्वं क्षणिकं यथा घटादया, संश्व शब्दः।"-हेतुवि० ए० ५५। (५) "उपाधिमेदापेक्षो वा स्वभावः केवलोऽथवा। उच्यते साध्यसिद्ध्यथं नाशे कार्यत्वसत्त्ववत्॥"-प्र० वा० ३।१८५, १८६। (६) "क्षचित् स्वभावभूतधर्मपरिप्रहद्वारेण यथा तत्रैवोत्पत्तिः।"-प्र० वा० स्व० ए० ३४९। (७) "यत् सत् तत्त्सर्वमनित्यं यथा घटादिरिति कुद्धस्य स्वभावहेतोः प्रयोगः। यदुत्पत्तिमसदिन्त्यमिति स्वभावभूतधर्मभेदेन स्वभावस्य प्रयोगः। यत्कृतकं तदनित्यमिति उपाधिभेदेन। एषं प्रत्ययभेदभेदित्वाद्यो द्रष्टव्याः।"-प्रवायवि० ३।११-१३, १५। "एतेन प्रत्ययभेदभेदित्वादयो व्याख्याताः।"-प्र० वा० स्ववृ० पृ० ३४८। (८) सत्त्वात् प्रयत्नानन्तरीयकत्वादेरभेदे। (९) प्रयत्नानन्तरीकत्वे। (१०) सत्त्वेन। (११) प्रतिभासाद्वैतवादिनः प्रज्ञाकराद्वः।

तथावभासनात् \* "यथावभासते" इत्यादि वचनात् । तैदेव च सत्त्वम् \* "उपलम्भः सत्ता" [प्र० वार्तिकाळ० ३।५४] इति वचनात् , तेनायमदोष इति ; तेषामिष इदमेवोत्तरम् । तद्यथा सत्त्वादेः क्षणिकत्वेन अवभासादेव [२०७क] सर्ववस्तूनां क्षणस्थाने सिद्धे निदिचते अङ्गीकिय-माणे निगृद्धोत सौगतः । कृतः ? इत्यत्राह—धर्माधिकोक्तितः इति । धर्मश्च अधिकदच तथोः उक्तितः । निह् एकान्तश्चणिकता [वभा]सनं सर्वभावानां धर्मिणां धर्मः प्रत्यक्षतोऽ- 'र नुमानतो वा सिद्धः । न तावत् प्रत्यक्षतः; तत्र तदप्रतिभासनात् । न स्तळु चक्कुरादिबुद्धौ क्षणि-कत्वेन अवभासमाना भावा भासन्त इति निश्चयोऽस्ति 'कुण्डलादिपर्यायानुयायिनः सर्पादयः तैत्रावभासन्ते' इति निर्णयात ।

विरोधादयोऽपि एवं कृतोत्तराः । भेदाभेदैकान्तसंकरुपः पर्यायतद्वतोः अनैकान्तेन निरा-कृतः । तत्र अनवस्थोद्भावनम् अर्च ट स्य स्वपक्षधातीय लक्ष्यते । हेतुत्रिरूपत्वनिश्चयेऽपि १० तत्संभवात् अभिलाप्येतराकारद्वयस्य तत्रोपगमात् , इतरथा निर्विकरुपकैकान्ते धर्मधर्मिभावामा-वान्म हे तु वि न्दो र पि करपनयापि व्यवस्था ।

नतु पूर्वपर्यायप्रत्यक्षस्य नोत्तरपर्यायें, तैंत्वत्यक्षस्य पूर्वपर्याये वृत्तिरिति कथं तेनै तदनु-यायित्वं कैंस्यचित् प्रतीयते इति चेत् ; तिई स्वरूपमात्रपर्यविसतं तैत् कथमन्येषां प्राहकं यतः तत् क्षणिकत्वावभासनं प्रतिपद्येत, धर्मप्रतिपत्तेः धर्मिप्रतिपत्तिनान्तरीयकत्वात् इति कथं सिद्धो १५ हेतुः १ अत एव नाऽनुमानम् ; ''तदभावे तदभावात् । यदि पुनः संवृतिसिद्धं सर्वं क्षणिकत्वाव-भासनमभ्युपगम्य हेतोः सिद्धिः प्रार्थ्यते; परोऽपि' संवृतिसिद्धम् एकस्य त्रिकालानुयायित्वाव-भासनमभ्युपगम्य असिद्धं [त]त्त्रयेव व्यवस्थापयेदविशेषात् ।

अथ स्वयम् [२००ख] उपलभ्यमानाद्भावात् (मानान् भावान्) क्षणिकत्वावभासन-धर्मानुपलभ्य सर्वेऽपितद्धर्मका व्यवस्थाप्यन्ते; अत्रापि तद्वस्थं चोद्यम्—केन तथा व्यवस्थाप्यन्ते ? २० नाध्यक्षेण अनुमानेन वा; उक्तदोषात् । संवृत्या तद्व्यवस्थापने ततः क्षणिकत्वमपि संवृतिसिद्धं स्यादिति न पारमार्थिकभावस्वभावनिश्चय इति महती सौगतस्य भावस्वभावनिरूपणकुशस्त्रता !

किंवा स्वयम् उपलभ्यमानेषु भावेषु क्षणिकत्वम् ? अपरापरकोटिविच्छिन्नतेति चेत् ; कोटिप्रहणपूर्वकमध्यक्षं यदि कस्यचित् तद्विच्छिन्नत्वं गृह्वीयात , न तर्हि <sup>१२</sup>अनुगमप्रहणं दूषितं स्यात् , विच्छिन्नत्ववत् तद्विपर्ययस्यं <sup>३ १९</sup>अन्यप्रहणसंभवात् । अन्यथा चेत् ; तथैव अनुयायित्वं २५

<sup>(</sup>१) प्रतिभासनमेव । (२) प्रत्यक्षे । तुळना-"तस्मादुभयहानेन न्यावृश्यनुगमात्मकः । पुरुषोऽभ्युपगन्तव्यः कुण्डलादिषु सर्पवत् ॥"-मी० इलो० भारमवाद इलो० २८ । "प्रत्यक्षप्रतिसंवेद्यः कुण्डलादिषु
सर्पवत् ।"-म्यायवि० २।१९६ । तस्वसं० इलो० २२३-२४ । (३) "एकान्तेन विभिन्ने च ते स्यातां
षस्तुनी स च । तयोः केन विभिन्नाभ्यामभेदस्य विभेदतः । तेषामभेदिसद्ध्यर्थमभिन्नो यदि त्य्यते ॥
अन्यः स्वभावस्तस्यापि तदभेदप्रसिद्धये । कल्पनीयः स्वभावोऽन्यः तथा स्वादनवस्थितिः ॥"-हेतुबि०
टी० पृ० १०५ । (४) निश्चयो हि अर्थरूपे विकल्पकोऽपि सन् स्वरूपे अविकल्पको भवति । (५)
मृत्तिति । (६) उत्तरपर्यायप्रत्यक्षस्य । (७) प्रत्यक्षण । (८) प्रत्यक्षम् ।
(१०) प्रत्यक्षाभावे । (११) जैनोऽपि । (१२) पूर्वापरानुयाचित्व । (१३) अविच्लिक्तस्वस्य । (१४) अन्येन
प्रत्यक्षण प्रहणसंभवादिति भावः ।

गृह्वीयात् इत्युक्तम् । देशव्यवहितवत् कालव्यवहितस्यापि प्रत्यक्षेण प्रहणमविरुद्धम् सारूप्यनिषेधात् । न दृष्टान्तासिद्धिरिति चेत् (च) । तन्न प्रत्यक्षतः पक्षधमेतासिद्धिरस्य । नाप्यनुमानतः; तैत्पूर्वकस्य अस्य तद्भावे अभावात् । भवतु वा कुतिश्चित् तिसिद्धिः तथापि हेतुसिद्धित एव साध्यसिद्धेः अनुमानमनर्थकम् । तथाहि—पूर्वापरिविच्छिन्तत्वेन भासने श्चणिकत्वावभासन[म]५ निश्चितस्य हेतुत्वायोगात् । तच्चेन्निश्चितम् ; किमनिश्चितं यदनुमानसाध्यम् ? तद्वयवहार इति चेत् ; नः अस्य निश्चयात्मकत्वात् । तदिदमायातम्—घटविविक्तभूतलं निश्चिन्वतोऽपि न घटाभाव-विनिश्चय इति । कथं चैवंवादिनः सविकरूपप्रत्यक्षगृहीते [२०८क] व्यवहाराय मा (अ) नुमानं प्रवर्ततेत ? कथं वा भावेपु श्चणिकत्वमनिच्छन्तः तथावभासनिम्छिन्तः ? परमार्थतः भाव-धर्मप्रतिपत्तेभीवप्रतिपत्तिनान्तरीयकत्वात् । श्चणिकभावधर्मद्य तथावभासनम्, अन्यथा श्चभित्रते । हि भावधर्मिन्छन् भावं नेच्छेत्" [प्र० वा० स्वपृ० २।१९३] इत्यादि सुभाषितं ? कथम् ? यथा च श्चणिकत्वमनिच्छन्तो दश्चन्ते तथा तथावभासनमि । ततः स्थितम्—हेतुसिद्धावेव सिद्धिः साध्यस्य अनुमानमपार्थकम् निष्रहस्थानम् । एतदेवाह—अधिकोक्तितः हेतुनिश्चियाद् अधिकस्य अनुमानस्य उत्तितो निगृह्यते इति ।

यदि वा, क्षणिकाः सर्वे भावाः तथावभासनात्, यदि पुनः तथावभासमाना अपि तथाँ न
१५ स्युः नि (नी)रूपताँ स्थात् संविन्निष्ठत्वात् प्रभेयव्यवस्थितेः इति । एतावतैव चेत् (च) प्रकृतं
सिध्येत् नीलादिवद् इत्यने (इति) । न हि पुरुषाद्वैतवादिनं प्रति दृष्टान्तेऽपि परमार्थसाधने उपायान्तरमस्ति अनवस्थापत्तेः । न च तं प्रति क्षणिकत्वं साध्यं विवादाऽविशेषात् । ततोऽधिकस्य
दृष्टान्तस्य उक्तेः निगृह्योत ।

यदि वा, अयमेकान्तः -यद् यथावभासते तत् तथैव परमार्थसत् ; तर्हि स्तम्भादयः २० स्थूलैकतानात्वस्त्रभावतया प्रतिभासमानाः तथैव सन्त इति क्ष्मं पायामरी चिप्रभृतिप्रतिभास-त्वेऽपि (सवद्सस्वेऽपि) अदोषः" [प्र० वार्तिकाङ० ३।२२१] इति प्रवते । अकमवत् क्रमेणापि सांशयितैक (सांशान्वितैक) वस्तुसंभवे च कथं प्रतिज्ञाहेत्वोः संभवः ? तत्प्रतिभास-निषेधे च सर्वितिवेधनमिति नानुमानोत्थानं धर्मा (धर्म्या)शासिद्धेः । असमन्त (असन्त) रचेत् तैरेव हेतुः अनेकान्तिक इति तद्वचनात् निगृद्धेत । तदाह-धर्माधिकोक्तितः [२०८ख] २५ धर्मश्चासौ अधिकश्च इति कामचारेण विशेषणविशेष्यत्वमिति अधिकस्य विशेष्यत्वम् । अधिकत्वं पुनः पक्षसपश्चस्यापि धर्मत्वात् निगृद्धोत । तथा सत्त्वादेव क्षणस्थानवद् उत्पत्त्यादौ सिद्धे अङ्गीकियमाणे सौगतो विरुद्धाव्यभिचारिहेतुवचनात् निगृद्धोत । उत्पत्त्यादौ इत्यत्र आदिशब्देन स्थितिवनाशयोर्थहणम् । केन हेतुना निगृद्धोत ? इत्यत्राह—तत् इत्यादि । तस्य हेतुसाधकस्य प्रमाणस्य साध्ये यत् सामध्यम्, अथवा तस्य हेतोर्रशन्तरहितस्य यत् तत् , ३० यदि वा स्वहेतोरिव परहेतोरपि, तस्यानिक्तया । यद्वा तस्य हेतोरमावेन तत्सामध्येस्य

<sup>(</sup>१) प्रत्यक्षपूर्वकस्य । (२) व्यवहारस्य । (३) क्षणिकाः । (४) तुच्छःवं स्थात् । (५) उपायान्तर-करुपने । (६) अधिकश्चरदस्य ।

#### वा अनभिज्ञायते (ज्ञया इति)।

कारिकां विवृणोति केवलस्य इत्यादिना । अपि शब्दो भिन्नप्रक्रमः, केवलस्यापि न केवलं धूमादेः केवलस्य विनाशः साधनं साधम्यात् (विनाशसाधनसामध्यात्) कारणात् पुनः इति परामर्शे । उपाधिना 'प्रागसतः' इत्यादिना विशिष्टस्य उपादानाऽ(नात् प्र)प्रयोगात् 'भावस्य' इत्यनुवर्त्तते । कथम् १ इत्याह—उत्पत्तेः कृतकत्वाद्वा इत्येव (वं) । ततः किम् १ ५ इत्याह—निग्रहस्थानम् वादिनि (वादिन इति) शेषः ।

ननु यथा केवलो भावः सस्वशब्देन उच्यते, तह्नद् उत्पत्त्यादिशब्देरिति; अत्राह्स्वपर इत्यादि । स्वपरयोः व्यापारयोः अपेक्षा यस्य तो वा अपेक्षते इति तद्पेक्षः स चासौ
भावश्च इति तल्लक्षणत्वात् तेषाम् उत्पत्त्यादीनाम् । स्वव्यपारापेक्षभावलक्षणा उत्पत्तिः

\*"प्रागसत्त आत्मलाभ उत्पत्तिः" इति वचनात् अभिन्नविशेषणो भाव पैद्यमुक्तः । परव्या- १०
पारापेक्षभावलक्षणाः कृतकत्वादयः \*"अपेक्षितपरव्यापारो [२०९क] हि भावः कृतकः"

[न्यायति०३।१४] इत्याद्यभिधानात् । अनेन भिन्नविशेषणः । शुद्धस्यैव एवमभिधाने तद्धर्मानुक्तिः
शब्दान्तराऽप्रयोगादिति मन्यते । कवित् 'स्वपरव्यापारापेक्षा' इति पाठः । तत्र तद्पेक्षयाँ
भाव इति व्याख्येयम् । शुद्धस्य सामध्येति(पि) सिद्ध (शिष्य) व्युत्पादनार्थं तद्विशिष्टोपादानभिति चेत् ; अत्राह—निह् इत्यादि । एवं मन्यते—येन प्रयुक्ते (क्तेन) अवश्यं निग्रहस्थानम् न १५
तेन शिष्याः तदनुष्रहाप्रवृक्तेः व्युत्पादनीया इति ।

इदमपरं व्याख्यानम्—केवलस्य सजातीयविजातीयविविक्तिनिरंशक्षणस्य यो भावः सत्ता विषयिणि विषयोपचारात्, वस्तुनो वा उपलम्भो वा तस्यापि न केवलम् अन्यस्य यत् परेण विनाशसाधनसामर्थ्यमभ्युपगतम्, यद् उपलव्धिलक्षणप्राप्तं यत्र नोपलभ्यते तत्तत्र नास्ति यथा किचित्प्रदेशे तथाविधो घटः, उपलव्धिलक्षणप्राप्तो च पूर्वापरक्षणो मध्यक्षणे, सा (असो ) वा तत्र २० नोपलभ्यते च । यदि वा अभ्भयद् यथावभासते'' इत्यादि प्रयोगापेक्षः, तस्मात् तस्य निषद्द-स्थानम् । कस्मादिव १ इत्यत्राह—उत्पत्तेः कृतकत्वाद्वा इति । 'वा' इति इवार्थः ।

एतदुक्तं भवति—यथा प्र ज्ञा क र स्य निरंशाद्वैतवादिनः न किञ्चित् प्रागसत् उत्पद्यते अपेक्षितपरव्यापारं कृतकं वा, तथापि तद्धेतु (तुं) वदतो निष्रहस्थानम् तथा न तस्य कस्यचिद् भाव उपलम्भो वा स्वभावविरुद्धस्थूलैकस्थिरप्रतिमासेन बाधनात्, तथा तस्यैव तत्सामर्थ्यात् २५ पुनः पश्चाद् उपाधिना सपक्षसत्त्वेन विशिष्टोपादान (नं) निष्रहस्थान (नम्) । यदि वा, पक्ष-धर्मत्वं सपक्षे सत्त्वम् असपक्षेऽसत्त्वम् उपाधिः [२७९ख] तद्विशिष्टहेतोः उपादानाद् इति ष्राह्मम् । तथा स्व स्ववादी (तथा च वादी) तथोः व्यापारौ साधनप्रयोगौ तद्पेक्षो यो भावः तल्छक्षणत्वात् रूपत्वाच तेषाम्, प्र ज्ञा क र गुप्त म (गुप्ते न) प्रयुक्तविनाशहेत्नाम् 'निष्र-

<sup>(</sup>१) विश्लेषणेतः (२) उत्पत्तिशब्देतः । (३) "स्त्रभावनिष्यत्तौ अपेक्षितब्यापारभावो हि कृतकः । तेनेयं कृतकश्रुतिः स्त्रभावाभिधायिन्यपि परोपाधिमाक्षिपति ।"-प्र० वा० स्व० पृ० ३४८ । (४) स्वपर-व्यापारापेक्षयाः (५) शिष्यानुप्रहाभावात् । (६) मध्यक्षणो वः । (७) पूर्वापरक्षणयोः । (८) प्रज्ञाकरस्य ।

ξo

हस्थानम्' इति सम्बन्धः । शक्यं वक्तुं यद् यत्र यथा उपलब्धिद्यक्षणप्रसम् उपल्यस्यते क्ष्णि करणः तथाविद्यते यथा वित्रज्ञानं स्वाकारेषु, कथि चदुपलभ्यते च तथाविद्यो भावः स्वपर्यायेषु क्रमभाविषु । तथा निर्वाधबोधे यद् यथावभासते [तत् तथा परमार्थसत्] स्वसंवेदनवत् , प्रतिभासते च सर्वम् उत्पादव्ययध्रीव्यात्मकत्वेन । यथा (तथा) 'यो यं प्रत्यनपेश्लम्' (शः) ५ ईत्यादिकमपि वाच्यम् । निह शुद्धस्यापि हेनुत्रष्टान्तरिहतस्यापि 'भावस्य' इत्यनुवर्त्तते साध-नत्वे हेनुहीनस्य प्रत्यक्षत्वेन, साध्यसाधकत्वत्रष्टान्तरिहतस्य लंगधे (गमकत्वे) पुनः उपाधिः (धेः) पक्षधर्मत्वार (त्वादेर) पेक्षणं यिमन् लिङ्गे तत्त्रथोक्तम्, उपाधिः(धेः) सपक्षसत्त्वस्य अपेक्षणं युक्तं समर्थम् उपपन्नं वा ।

पुनरिप तत्रैव पूर्वपक्षे दूषणान्तरं दर्शयत्राह-सर्वनामना इत्यादि ।

## [ सर्वनाम्ना विना वाक्यं तद्धितेन विना पदम् । संक्षेप्तच्यं समासार्थनिग्रहस्थानभीरुणा ॥१४॥

यत् सत् उत्पत्तिमत् कृतकं प्रयत्नानन्तरीयकं चेति वाक्यं सदुत्पन्निमत्यादि संक्षेप्तव्यं सदिनित्यमिति वा । विपक्षे हेतुसद्भाववाधकप्रमाणवलेन व्याप्तौ सिद्धायां ष्टष्टान्तस्याकिञ्चित्करत्वात् । तथा च प्रतिक्षेवेयं व्याप्तिः स्यात् । ततो वरं विनाशी १५ शब्द इति प्रकृतं प्रतिक्षातुम् । ]

सौगतेन लिङ्गप्रतिपादकं यद् वाक्यम् इष्यते तत् संक्षेप्तन्यम् । कथम् १ इत्याह – सर्वनाम्ना विना । 'यत् तत्'पदप्रयोगमन्तरेण । तत्रैव वाक्ये यत् पदं तदिष 'संक्षेप्तन्यम्' इति सम्बन्धः । कथम् १ इत्याह –तिद्धितेन विना । केन १ इत्यत्राह – ['समा' इत्यादि ।] समान एवः (समास एव) पदस्य पदान्तरेण प्रत्ययस्य प्रत्यक्षा (प्रकृत्या) यस्यार्थः स २० तथोक्तः तेन निग्रहस्थानं तत्र नीरुणा (भीरुणा) सोगतेन नाऽपरेण ।

कारिकां विवृणोति—'यत् सद् [२८०क] उत्पत्तिमत् कृतकं प्रयत्नानन्तरीयकं च' इत्यादि । तत्र प्रतिहेतुवाकयभेदेऽपि । 'वाक्यम्' इत्येकवचनं जात्यपेक्षम् । यदि च (यदि वा)

<sup>(</sup>१) उपलब्धिणक्षणप्राप्तो भावः। (२) स तःस्वभाविनयतः, यथा अन्त्या कारणसामग्री स्वकार्योः । (३) तुल्ना—"सन्त्वमात्रेण नश्वरःवसिद्धौ उत्पत्तिमन्त्रकृतकःत्वादिवचनमितिरिक्तिविशेषणोपादामात् कृतकःवमयत्नानन्तरीयकादिषु च कप्रत्ययातिरेकादसाधनाङ्गवचनं पराजयाय प्रभवेत् '''—अष्टस॰ अष्टस॰ ए॰ ८६। "कथं कृतकःवादिति हेतुः क्रचिद्धद्तः स्वाधिकस्य कप्रत्ययस्य वचनम्,यःकृतकं तदिनत्यं दृष्टमिति व्याप्ति प्रदर्शयते यत्तद् वचनमधिकं नाम निम्नह्स्थानं न स्थात्, तेन विनापि तद्धंप्रतिपत्तेः। सर्वत्र वृत्तिः पदमयोगादेव चार्थमिति संभाव्यमानायां वाक्यस्य वचनं कमर्थं पुष्णाति येनाधिकं न स्यात् ''''—त॰ इलो॰ ए॰ २९१। "अन्यथा त्वत्प्रयोगेऽपि स्वाधिकस्तिद्धत्तस्तथा। यत्तत्पदं च दोषः स्यात् प्रतीतार्थातयाः स्थितेः॥ कृतं सर्वमनित्यं हि दृष्टं यद्वद् घटादिकम्। कृतत्रच शब्द इत्येतन्मात्रात् साध्यस्य निर्णयात्॥ संक्षेत्रच्यं ततस्तेन विनापि वचनं त्वया। अन्यथा निम्नहादुक्तमिदं सिद्धिविनिश्चये॥ सर्वनाम्माविना वाक्यं तिद्धितेन विना पदम्। संक्षेत्रच्यं समासार्थनिम्रहस्थानाभीरुणा॥''—न्यायवि० वि० द्वि० ए० २३७–३८। (४) तद्धितीयो यः 'स्वार्थे कः' इत्यादि प्रत्ययः तेन विना। 'कृतकम्' इत्यत्र 'कृतम्' इत्येव प्रयोक्तव्यमिति भावः।

'इति' शब्दः प्रत्येकमिसस्यध्यते—'यत् सत् तदिनत्यं यथा घटः संश्च शब्दः' इत्येवं वाक्यम् , एवं सर्वत्र योज्यम् । वाक्यमहणमुपळक्षणम्, तेन सिन्नत्यादि पदमपि गृह्यते । तत् किं कर्त्तव्यम् ? इत्याह—संश्वेष्ठव्यम् । कथम् ? इत्याह—सद् उत्पन्नम् इत्यादि । सदिनत्यम् इति, उत्पन्नम् अनित्यम् इति, एवं सर्वत्र योज्यम् । नतु 'सर्यनाम्ना विना वाक्यं संक्षेष्ठव्यम्' इत्यु-क्तम् न 'दृष्टान्तेन विना' इति, तत् किं दृष्टान्तो भणनीयः ? इत्यत्राह—'सद्' इत्यादि । वा ५ इति पूर्वहेतुसमुद्यये, ततः सदिनित्यम् उत्पन्नमित्यम् इति कि मिन्तत्यम् यिन्वत्यम् वित्यम् वित्यम् इत्येवं विषक्षेहेतुसद्भाववाधकप्रमाणवित्रेन व्याप्तौ सिद्धायां निश्चितायां च दृष्टान्तस्य अकिञ्चित्वत्यत्वत्या तत् संश्चेष्ठव्यम् इति सम्बन्धः । तथा संश्चेषे को दोषः ; इत्यत्राह—तथा च तेनैव अनन्तरोक्तप्रकारेण प्रतिद्ववेयं सदिनत्यम् इत्यादिरूपा व्याप्तिः स्यात् । निहं 'शब्दोऽ-नित्यः', 'सदिनत्यम्' इत्यवस्थयोः विशेषोऽस्ति, हेतुरत्र न कश्चित् स्यादित्येवकारार्थः । तथाहि— १० सदिदेव पुनर्हेतुत्वेन उपादाने प्रतिद्वार्थेकदेशता । यदि पुनः सदेव अनित्यत्वं गमयेत् तिर्हे तस्य सर्वदा भावात् सर्वदा ततः साध्यप्रतीतेः विवादाभावः । भवतु प्रतिज्ञैव तत्र को दोषः ? इत्यत्राह—ततः तस्माद् उक्तात् न्यायाद् वरं विनाशी शब्दः इत्येवं प्रकृतं प्रस्तावगोचरापन्नं प्रतिज्ञातुं यत् प्रकृतं [२८०त्व] प्रतिवतेत शिरस्ताढं कन्दतोऽपि प्रतिज्ञाया अनिवृत्तेरित मन्यते ।

ननु हेतोः साध्यसिद्धौ कि प्रतिझया ? तस्मिन् सिद्धौ कि हेतुना इति चेत् ? अत्राह- १५ [वि] नाञ्ची इत्यादि ।

यदि च (वा), उक्तन्यायेन दृष्टान्तस्य अकिञ्चित्करत्वे सिद्धे सित शब्दत्वादेरसाधारणस्य वचनं हेतोः न निम्रहस्थानमिति सदृष्टान्तं दर्शयन्नाह-विनाशी इत्यादि ।

### [ विनाशी भाव इति वा हेतुनैव प्रसिध्यति । अन्तर्व्याप्तावसिद्धायां बहिर्व्याप्तिरसाधनम् ॥१५॥

२०

विपक्षे हेतुसद्भाववाधकप्रमाणव्याष्ट्रतौ हेतुसामर्थ्यमन्यथानुपपत्तेरेव । ततो यथा सत्त्वं शब्दस्य नित्यत्वे नोपपद्यते तथा शब्दस्वम् ∤]

वा शब्दः इवार्धः, निपातानामनेकार्थत्वात् , 'विनाशी भाव' इत्यस्यानन्तरं द्रष्टव्यः । ततोऽयमर्थः—भावः सन् सर्वो विनाशी 'सद् अनित्यम्' इति वचनात् , यथा हेतुनैव न सदिनत्यम् इति प्रतिज्ञामात्रेण प्रसिध्यति तथा ध्वनिः शब्दो विनाशी इति हेतुनैव प्रसिध्यति । २५ एवं मन्यते यथा 'सदिनत्यम्' इत्युक्त्वा हेतुं वदतो न दोषः तथा शब्दोऽनित्यः इत्युक्त्वापि इति ।

<sup>(</sup>१) तुल्लना—"अन्तर्व्यासायसिद्धायां बहिरक्षमनर्थकम्।"-प्रमाणसं० ए० १११ । "अन्तर्व्याप्त्येव साध्यस्य सिद्धां बहिरहाहृतिः । व्यथां स्यात्तदसङ्गावेऽण्येवं न्यायिति विद्धः ॥"-न्यायावता० दलो० २० । "अन्तर्व्याप्त्या हेतोः साध्यप्रत्यायने राक्तावक्षक्तौ च बहिर्व्यासिरहावनं व्यर्थम् । पक्षीकृत एव साधनस्य साध्येन व्यासिरन्तर्व्यासिः अन्यत्र तु बहिर्व्यासिः । यथा अनेकान्तात्मकं वस्तु सस्वस्य तथैवोपपत्तेः, अन्तिमानयं देशो धूमवस्वात्, य एवं स एवं यथा पाकस्थानम् ।"-प्रमाणनय० ६।३५, ३६ । धर्मसं० वृ० ए० ८२ । जैनतर्कभा० ए० १२ ।

नतु न मया सर्व सद् अनित्यत्वेन व्याप्तं हेतोः साध्यते किन्तु प्रत्यक्षतः । प्रत्यक्षं हि तद (सद)नित्यमेव प्रतीयते इति चेत् ; अज्ञाह-अन्तव्याप्ती असिद्धायां विवाद-स्थाने साध्येन साधनस्य व्याप्तिः, तस्यां विपक्षे बाधकबलेन असिद्धायां सत्याम् , दृष्टान्ते व्याप्तिः बहिच्याप्तिः असाधनं 'साध्यस्य' इति शेषः । ततोऽन्तव्याप्तिसिद्धिमिच्छता साध्यवत्यवत् ५ (वत्येव) परोक्षा सापि हेतोरेव साध्येति भावः ।

द्वितीयपातनिकायां कारिकाव्याख्यानम्-विनाशी शब्दः इति यत् प्रतिज्ञातम्, तत् प्रसिध्यति । केन १ इत्याह्—ध्विनिः इति भावप्रधानोऽयं निर्देशः, इति शब्दस्य अनन्तरं द्रष्टव्यः ध्वनित्वं शब्दत्वम् इति यो हेतुः तेनैव, न हेत्वन्तरेण । [२८१ क] निदर्शनमाह्—विनाशी इत्यादि । वा शब्दः पूर्वत्र द्रष्टव्यः, इतिशब्दोऽत्रापि योज्यः । ततो यथा भावः १० विनाशी 'भावः' इत्यनेनैव हेतुना प्रसिध्यति तथा प्रकृतमपि इति । नहि भावस्य अनित्यत्वेन व्याप्तिसाधने हेत्वन्तरमस्ति ।

इदमत्र तात्पर्यम्—'अनित्यः शब्दः' इत्यत्र धर्मिशब्देन अशब्दव्यावृत्तेः उक्तत्वात् पुनः 'शब्दत्वाद्' इति यथा भणितुं न लभ्यते तथा 'सदनित्यम्' इत्यत्र सच्छब्देन असद्व्यावृत्तेः कथनात् 'सत्त्वात्' इत्यपि<sup>3</sup> ।

१५ नतु 'यन् सत् तत्सर्वम् अनित्यम्' इत्येतेन सर्वस्य असतो व्यावृत्तेः उक्तत्वात् 'संश्च शब्दः' इत्यपि तादशमेव<sup>3</sup> । अयमपरोऽस्य<sup>°</sup> दोषोऽस्तु ।

स्यान्मतम्-अदृष्टान्तं<sup>भ</sup> शब्दत्वम् असाधनमिति ; अत्राह्-'अन्तः' इत्यादि । सुगमम् ।

कारिकार्थं प्रकटयन्नाह-विषक्ष इत्यादि । विषक्षे हेतोः सद्माववाधकं यत् प्रमाणं तस्य या व्यावृत्तिः तस्यां सत्यां हेतुसामध्ये लिङ्गस्य स्वलिङ्गिङ्गापनशक्तिः । सा कुतः ? २० इत्याह-अन्यथा अन्येन साध्यामावप्रकारेण या अनुपपत्तिः लिङ्गस्य अघटना तस्या एव न पक्षधमेत्वसपक्षसत्त्वाभ्याम् इति एवकारार्थः, ततो यथा विषक्षे बाधकप्रमाणवृत्त्या हेतुसामध्ये दिशितेऽपि दृष्टान्तादिकमन्तरेण तद्प्रतिषन्नवन्तं प्रति दृष्टान्तवचनं तथा प्रतिङ्गावचनमन्तरेणापि तद्प्रतिपत्त ज्ञा (पत्तौ प्रतिज्ञा)वचनमिति मन्यते ।

द्वितीयमर्थं दर्शयति—तत इत्यादिना । ततो विपक्षवाधकप्रमाणवृत्तिन्यायाद् यथा सस्वं २५ शब्दस्य अन्यस्य वा नित्यत्वे सति नोपपद्यते तथैव शब्दत्वम् इति शब्द (सत्त्व)वत् शब्द[त्व] मपि हेतुः [२८१ ख] इति भावः ।

नतु पक्ष एव साधनस्य साध्येन व्याप्तिः अन्तव्याप्तिः, सा च **\*''द्विष्टप्तस्यन्धसंवित्तिः''** [प्र० वार्तिकाल० १।१] इत्यादि वचनात् साध्ये प्रतिपन्ने प्रतीयेत नान्यथा । "तत्प्रतिपत्तिश्च यदि प्रमाणान्तरात् ; अस्य वैकल्यम् । [अस्मादेव ;] इति चेत् ; अन्योऽन्यसंश्रयः—सिद्धे

<sup>(</sup>१) पश्चे । (२) वक्तुं न शक्यम् । (३) न वक्तव्यमिति । (४) सौगतस्य । (५) सपक्षसस्य-शून्यम् । (६) प्रतिपाद्यम् । (७) साध्यप्रतिपत्तिस्य । (८) अनुमानस्य । (९) अनुमानात् ।

अतः साध्ये अस्य अन्तर्न्याप्तिसिद्धिः, अस्याश्च साध्यसिद्धिः । ततः साकल्यन्याप्तिः अयसी इति चेत्; अत्राह-साकल्येन इत्यादि ।

### [साकल्येन कथं व्याप्तिरन्तव्योप्त्या विना भवेत् । है।

बहिर्गिप्तिमात्रं न साधनम्, साकल्यन्याप्तिः साध्यसिद्धिमाश्चिपत्येय, ततः श्रेयान् साध्यनिर्देशः । क्रमः शब्दत्वः । ततोऽन्तर्गिप्तिरेव श्रेयसी, तदभावे साकल्येन ९ न्याप्तिसाधने बहिर्द ष्टान्ताभावात् न कश्चित् हेतुः स्यात् । पश्चकल्पना फलवती । तद्भाव- हेतुभावयोरवाच्यत्वाद् किं विदुषः प्रति तादात्म्यतदुत्पत्तिप्रदर्शनेन दृष्टान्तेन ? यदुक्त- स्यासमर्थने साधनस्य निग्रहस्थानं स्यात् । तत्र साधनस्य दोषवत्त्वात्तिग्रहस्थानमिति युक्तम् । \*'दोषवत्त्वेऽपि यथा वायुक्तदोषोद्भावनायां प्रतिवादिनः सामर्थ्यानिग्रह- स्थानम् ।'' इति परस्य वालभाषितम् अनवस्थाप्रसङ्गात् । तन्न व्याप्तिवचनं प्रतिज्ञाः १० मतिशेते ।]

साध्यधर्मिणि अत्र (अन्यत्र) च साध्येन साधनस्य व्याप्तिः साकल्येन व्याप्तिः कथं न कथिन्वद् भवेत् अन्तर्व्याप्त्या विना तथा स्याद् इति यावत् । बिहरिव साध्य-धर्मिण्यपि व्याप्तेः धर्वद् (प्रिः सर्वत्र) इत्रत्था प्रादेशित्यु (शिकी) व्याप्तिः स्यात् । तयैव भवतु सेति चेत्; तत्प्रतिपत्तौ कथमात्मदोषम् आत्मिन परिहरेत् १ अथ पश्चे सौ न प्रतीयते अपि १५ तु सपश्चे; न तर्हि तत्प्रतिपत्तिः साकल्यव्याप्तिप्रतिपत्तेः अतद्रूपत्वात् । यदि पुनस्तत्र तत्प्रतिपश्चे-[पत्तिनै] ष्यते; कथमेवम् अतिप्रसङ्गो न भवेत् ।

कारिकार्धं व्याचष्टे—बहिट्यांप्तिभात्रम् इत्यादिना । वजस्य छोह्छेख्यत्वसाधने प्रत्यक्ष-विरोधात् तन्मात्रं [न] साधनम् । यत्र तु न तद्विरोधैः तत्र साधनमेव इति परः; नः तादात्म्य-प्रतिबंध्यभ्यवेषि (प्रतिबन्धसद्भावेऽपि) तद्विरोधसंभवे अन्यत्र कः समाद्यासः ? छक्षणयुक्ते २० बाधासंभवे तल्छक्षणमेव दृषितं स्यात् । तत्प्रतिवन्धभावः पुनः काष्टादौ य [त] एव पार्थिवत्वं तत एव छोह्छेख्यत्वदर्शनान् । निह् तद्भावे हेत्वंगपेक्षा (हेत्वन्तरापक्षा) नाम । तत एव तस्य सद्भावे नित्यं तदभाव (तद्भाव)प्रसङ्गो नाशवत् [२८२ख] इति चेतः ; नः योग्यताया नित्य-मविरोधात् । काष्टादेः पार्थिवस्य छोह्छेख्यत्वेऽपि न सर्वस्य तैद्भावो विपर्यथे बाधकाभावादिति चेतः , तिर्हं सकछव्याप्तिः अभ्युपगता स्यात् । तथेति चेतः , अत्राह्-साक्रस्येन व्याप्तिः २५ साध्यसिद्धिम् आश्विपत्येव, तदभावे तैत्प्रतिपत्तेरयोगात् इति मन्यते ।

प्रकृतमुपसंहरन्नाह-तत इत्यादि । यत एवं ततः तस्मात् श्रेयान् साध्यनिर्देशः प्रति-ज्ञावचनम् , अन्यथानुपपन्नत्वोपेतहेतुनिर्देशे र्तदनिर्देशः प्रशस्यः, ततोऽपि तन्निर्देशो<sup>९</sup> वालबुद्ध-थ-

<sup>(</sup>१) पक्षे सपक्षे च सर्वत्र साध्यसाधनयोः न्याप्तिः सकलन्याप्तिः । (२) न्याप्तिः । (३) प्रत्यक्ष-विरोधः । (४) प्रत्यक्षविरोधसंभवे । (५) तुलना—"लक्षणयुक्ते वाधासंभवे तदलक्षणमेव दूषितं स्वादिति सर्वत्रानाइवासः ॥"—प्र० वा० स्ववृ० १।२२ । प्र० वार्तिकाल० १।७१ । (६) लोइलेल्यत्वम् । (७) साकल्यव्याप्तिप्रतिपस्यसंभवात् । (८) साध्यानिर्देशः । (९) साध्यनिर्देशः ।

नुप्रहार्थत्वात् प्रशस्यत[र] इति श्रेयान् इत्युच्यते । यदि वा, तस्मात् साकल्येन व्याप्तिः वद्गृहीतिः विषयिणि विषयोपचारात् साध्यसिद्धिम् आक्षिपत्येव ततः श्रेयान् साध्यनिर्देशः ।

एवं मन्यते—साकस्यव्याप्तथाक्षिप्तस्यापि साध्यस्य पुनः हेतोः साधनं तथा प्रतिज्ञावचनेनापि इति शब्दत्वसाधनिनिर्देशस्य प्रशस्यमसमर्थनाह (स्यत्वमिति समर्थनार्थ) माह—क्रम इत्यादि ।
५ नन्वेतद् 'विषक्षे' इत्यादिना समर्थितम् किं पुनः समर्थ्यते ? न अस्य अन्यथावतारात् ।
तथाहि—साकस्येन व्याप्तिः साध्यसिद्धिम् आक्षिपत्येव, यदि सकलव्यापकप्रतिपत्तिनान्तरीयका
सकलव्याप्यस्य तदिवनाभावसम्बन्धप्रतिपत्तिः । न चैवम् ,किन्तु विषक्षे बाधकप्रमाणपूर्विका इति
चेत् ; अत्राह—क्रमेत्यादि । सुगमम् । शब्दत्वप्रहणम् उपलक्षणम् तेन आवणत्वादिष्रहणम् । ततः
किं जातम् ? इत्याह—यत एवं ततोऽन्तवर्याप्तिः एव न बहिव्याप्तिः साकस्यव्याप्तिर्वा श्रेयसी
१० इति । [२८२ख] ।

इतद्रच सेच श्रेयसी; इत्याह—तद्रभावे विपक्षे बाधकप्रमाणवृत्त्यभावे साकल्येन अन-वयवेन सत्त्वादेः अन्यस्य या व्याप्तिसाधने व्याप्तिसिद्धौ क्रियमाणायां बहिर्द्द ष्टान्ताभावात् न कस्यचित् (कश्चित्) स्वभावः कार्यं वा हेतुः स्यात् । यदुक्तं परेण— क्ष'लक्षणकाले धर्मी प्रयोगकाले धर्मधर्मिसमुदायः व्याप्तिग्रहणकाले साधनधर्मः (साध्यधर्मः) पक्षः।'' इति देः १५ तदनेन निरस्तम् ; न हि यावान् कश्चिद् भावः धूमो वा स सर्वोऽपि विनाश-दहनाम्यां व्याप्तः इति; अत्राह—न्य पक्ष (तत्पश्च)कल्पना फलवती । नन्न साकल्येन व्याप्तिसाधने वहिर्द्द प्टान्ता-भावान् माभूत् तदन्वेषणम् विपक्षे बाधकवृत्तेः तिस्तद्धेश्च, प्रयोगसमये तु तद्भा (दभा)वादन्वे-पणं युक्तमिति; अत्राह—तद्भाव इत्याद्दि । किं न किञ्चित् 'प्रयोजनम्' इत्याध्याहारः । केन ? इत्याह—दृष्टान्तेन । किभूतेन ? इत्याह—तादातम्यतदुत्पित्रपदर्शनेन । कान् प्रति ? इत्याह— २० विदुषः प्रति [वि] पक्षे हेतुसद्भाववाधकप्रमाणप्रवृत्तिप्रविज्ञम्भितदेतुसामध्येपरिज्ञानवतः प्रति । कृतः ? इत्यत्राह—अवाच्यत्वात्।कयोः ? इत्यत्राह—तद्भावहेतुभावयोः इति । अत्रापि 'विदुषः प्रति' इति सम्बन्धनीयम् । एतदुक्तं भवति—'तादात्म्यतदुत्पत्ती दृष्टान्ते न प्रदर्श्यते (दर्श्येते) साधनस्य, ते वेदन्यतो ज्ञायेते किं तेन ? यदुक्तम्—

\*"तद्भावहेतुभावौ हि दृष्टान्ते तद्वेदिनः।

ख्याप्येते विदुषां वाच्यो हेतुरेव हि केवलः।।" [प्र० वा० ३।२७] इति । किंभूतेन दृष्टान्तेन किम् ? इत्यत्राह-यदुक्तस्य येन दृष्टान्तेन असम्थेने । कस्य ? [२८३क] साधनस्य लिङ्गस्य । किंभूतस्य ? उक्तस्य उच्चरितस्य निग्रहस्थानं स्यात् 'तेन दृष्टान्तेन किम्' इति सम्बन्धः । अन्यत एव तत्समर्थनात् इति मन्यते ।

इदमपरमस्य व्याख्यानं यत् परेणोक्तम्-अविदुषः प्रति दृष्टान्तेनोक्तस्य स्वशब्देन प्रति-३० पादितस्य साधनस्यासमर्थने निग्रहस्थानं स्यात् । 'इति' शब्दोऽत्र द्रष्टव्यः । पूर्वपक्षोऽयम् ;

(१) अन्तर्व्याप्त्यभावे। (२) "अत्र हेतुरुक्षणे निश्चेतन्ये धर्मी अनुमेयः। अन्यत्र तु साध्यप्रति-पित्तकाळे समुदायोऽनुमेयः। ब्याम्लिनिश्चयकाळे तु धर्मोऽनुमेयः इति"--न्यायवि० टी० २।८। (३) तादासम्यतदुस्पत्ती।

ર્ધ

अत्र दूषणमाद्द-तत्र इत्यादि । तत्र पूर्वपक्षे साधनस्य दोषवत्त्वात् निग्रहस्थानं स्यात् इत्येव युक्तम् सैव निर्दोषता दृष्टान्तेन प्रकाश्यते इति; नः, तस्या अन्यथापि प्रकाशनात् इत्युक्तप्रायम् । पूर्वके तु व्याख्याने 'तत्र' इत्यादि दूषणान्तरम् उद्याम् ।

पर आह—दोष्यन्तेऽपि 'साधनस्य' इत्यनुवर्त्तते । यथा येन प्रकारेण वादिना उक्तो दोषः तेन उद्भावनायां प्रतिवादिनः सामध्यं तस्मात् प्रतिवादिनो निग्रहस्थानं युक्तम् अन्यथा ५ दोषस्य सतोऽष्यप्रकाशनात् प्रतिवादी निगृह्यते । यदि वा, 'तथोद्भावनेऽसामध्यात्' इति प्राह्यम् । एतच्च प्रतिवादिनो निग्रहस्थानम् । इदं व्याख्यानं चिन्त्यम् , दोषबद्धेन (वन्त्वेन) साधनस्य, वादिनिग्रहाधिकारे अन्यानधिकारात् । अत्राह् आचार्यः—इत्येवं भाषितं प्रस्य बास्त्रभाषितम् । छतः ? इत्याह—अनवस्थाप्रसङ्गात् इति । तथाहि—वादिना दोष इति (वति) साधने प्रयुक्तेऽपि यदा प्रादिनकाः तस्य निग्रहं व्यवस्थापयन्ति प्रतिवादिनः तदुद्भावनमपेक्ष्य, तदा स तम् , अन्यं दो (अन्यं १० वा दोषम्)द्भावयेत् , न किञ्चिद्वा उद्भावयेत् इति त्रयः पक्षाः । तत्र प्रथमपक्षे यथा प्रयुक्तेऽपि दोषे तत्प्रकाशनपेक्षा तथा [२८३ख] तत्र प्रकाशितेऽपि तत्परिहारपेक्षा पुनः तत्समर्थनापेक्षा इत्यवस्था । यदि पुनः भूतदोषोद्भावनामात्रेण प्रतिवादिनः ते ज्यं व्यवस्थापयति (न्ति); तिही वादिनोऽपि तदोषप्रयोगमात्रेण पराजयं व्यवस्थापयेयुः अत्रं हितीयोपन्यासापेक्षणेन । अथ त्राचन्मात्रेण परस्य तथोद्भावनासामध्ये न ज्ञायते इति तदुपन्यासापेक्षणम् ; तिही तदुपन्यास- १५ मात्रेण इतरस्यं तत्परिहारसामध्येमपि न ज्ञायत इति तृतीयोपन्यासापेक्षणं हठादापतिति । एतेन वक्तरं विकल्पद्वयं निक्तितम् ।

प्रकृतसुपसंहर्रजाह्-तम् इत्यादि । यत एवं तत् तस्मात् न 'तत्सर्वम् अनित्यम्' इति व्याप्तिवचनं प्रतिज्ञाम् अतिशेते । 'तद्वचनं प्रतिज्ञेव स्यात् इत्यभिष्रायः ।

अत्राह पर:-यदुक्तम् 'साकल्येन व्याप्तिसाधने नहिदृष्टान्तो भावात्' (बहिर्दृष्टान्ताभावात्) २० इति ; सारम् (तदसारम्) विवादगोचरस्य भावस्य क्षणिकत्वेन व्याप्तिसाधने अन्यस्य दृष्टान्त-भावादिति ; तत्रोत्तरमाह-'न क्षणादृर्ध्वमस्थानम्' इत्यादि ।

> [न क्षणादृर्ध्वमस्थानं तत्प्रत्यक्षात् प्रसिध्यति । उपलब्धिलक्षणप्राप्तं तत्रैकान्ते [च] किं पुनः ॥१६॥

अर्थक्रियायाः कुतो विषक्षाद् व्यावृत्तिः क्षणिकपक्षे प्रत्यक्षतानुपपत्तेः। तन २५ आधिक्यदोषमुद्भाव्य परमार्थवादिनं परो विजयते इति घटामुपढीकते ।]

परिमाणोत्प्रदन्तर (परमाणोस्तदन्तर ) व्यतिक्रमकाल [:] क्षणः तत उदर्व भावस्य यदव (यद) स्थानं विनाशः तत्प्रत्यक्षणात् (क्षात् ) न प्रसिध्यति । निरूपितं चैतत् \*"प्रथन् स्वलक्षणान्येकम्" [सिद्धिव १।९] इत्यादिना । एतदुक्तं भवति—यदि क्षणिको

<sup>(</sup>१) निर्दोषतायाः । (२) दोषम् । (३) प्राहिनकाः । (४) प्रतिवासुद्भावनापेक्षणेन । (५) प्राहिनकैः सदोषसाधनवादिनः पराजयघोषणेन । (६) प्रतिवादिनः । (७) प्रतिवादिना कृतस्य दोषोद्भावनस्य अपेक्षा । (८) वादिनः । (९) व्याप्तिवचनम् । (१०) परमाण्वन्तर ।

भावः कचित् प्रत्यक्षसिद्धः स्यात् वित्रिद्र्शनेन अन्योऽपि तथा स्यात् । न चैंयमिति ।

स्यान्मतम्—पूर्वापरकोटिविच्छित्रस्य मध्यक्षणस्य 'तद्विविक्तयोर्वा तत्कोट्योः प्रत्यक्षेण उपलम्भाः (लम्भात्), अन्यथा एकक्षण [२८४ क] मानं (त्रं) प्रसच्येत, तत्र केवलं दृश्यातु- पल्टधेः अभावन्यवहारः साध्यते इति ; तत्राह—तन्त्र इत्यादि । [तन्त्र] तस्मिन् बाह्योतरिनरंश- ५ निरन्वयक्षणिकपरमाणुरूपे । कस्मिन् १ इत्याह—एकान्ते । किम् १ इत्याह—किं पुनर्नेव 'प्रसि-ध्यति' इत्यत्ववर्त्तते । किम् १ इत्याह—उपलध्ध (विध) इत्यादि । एतुदुक्तं भवति—तत्र एकान्ते यदि उपलब्धिलक्षणप्राप्तं किक्चिद् भवति तस्य अनुपलम्भा (लम्भाद)भावः तद्व्यवहारो वा प्रसिध्येत् , न चैतदस्ति इत्युक्तप्रायम् । तल्लक्ष्मणप्राप्तं तस्य अनुपलम्भात् तत्र अभावः सिध्येत् । स तु नैकान्तेन, अक्रमेणेव क्रमेणापि एकस्य अनेकक्षपसंभवादिति च, तत्तस्य १० कस्यिद्धावस्य क्षणक्षयदर्शनात् सर्वस्थ तेन व्याप्तिसिद्धिरिति स्थितम् ।

यत्पुनरुक्तम् अ र्च टे नै-\*''सत्त्वस्य विषक्षाद् व्यावृत्तेः क्षणिकत्वेन व्याप्तिसिद्धिः न बहिर्द्द ष्टान्तवलेन, दृष्टान्तवचनं तु कार्यहेत्वपेक्षया स्वभाविवशेषापेक्षया च।'' तिलरा-कुर्वन्नाह-'अर्थ' इत्यादि । कुर्तो न कुर्तिश्चत् प्रमाणात् विषक्षाद् अक्षणिकाभिमताद् व्यावृत्तिः । कस्याः ? इत्याह-अर्थिक्रियायाः । "तया हि सत्त्वं व्याप्तम् , "सा ततो व्यावर्त्तमाना "तदादाय १५ निवर्त्तेत ; सैर्व तु ततो न निवर्त्तते । दुतः ? इत्याह-श्वणिकपक्षे प्रत्यक्षतानुपपत्तेः । 'अर्थिक्रयायाः' इति सम्बन्धः । यदा हि क्षणिकपक्षे क्रमयौगपद्याभ्यां प्रत्यक्षा अर्थिकया भवति तदा "कुर्तश्चित् तयोः" निवृत्तौ सा "विनिवर्त्तते । यदा तु अक्षणिकवद् 'इत्रेत्रत्रापि न प्रत्यक्षा, तदा कृतः सा तत्र " एव व्यावर्तेत इति भावः ।

उपसंहारमाह्—तन्नेत्यादि । यत एवं परस्य [२८४ ख] सदनित्यम् इत्यादि संक्षेप-२० करणं प्रसक्तम् तत् तस्मात् न आधिक्यादिदोषम् उद्भाव्य परमार्थवादिनं परः प्रतिवादी विजयते इत्येतद् धटाग्रपदौकत इति ।

यदि पुनः आधिक्यादिदोषमुद्भाव्य परमार्थवादिनं परो विजयते, नहीदम् (तर्हीदम्) अपरं दूषणम् इति दर्शयन्नाह—साध्योक्ति [ः] साधनम् इत्यादि ।

[साध्योक्तिः साघनं शब्दाविनिवृत्तावसंभवात् । न भावः कृतकत्वं वा असमर्थितमसाधनम् ॥१७॥

न हि : एतावता प्रकृतार्थपरिसमाप्ती कि सन्वकृतकत्वादिना ? नन्वेत-

२५

<sup>(</sup>१) तदुदाहरणेन । (२)-मध्यक्षणिकसेवः पूर्वापरयोः । (३) "सा हि साध्यविपर्यये हेतीर्वाधकप्रमाणदृत्तिः । यथा यस्मत् तरक्षणिकसेव, अक्षणिकस्ते अर्थिकियाविरोधात् तत्लक्षणवस्तुत्वं हीयते ।"—
हेतुवि० ए० ५४ । "स्वभावहेतौ विपर्यये वाधकप्रमाणवृत्त्या तादात्म्यसिद्धिनिवन्धनत्वात् ।"—हेतुवि०
टी० पृ० ५१ । (४) अर्थिकियया । (५) अर्थिकया । (६) नित्यात् । (७) सत्त्वम् । (८) अर्थिकया ।
(५) नित्यात् । (१०) नित्यात् । (११) कमयौगपद्ययोः । (१२) अर्थिकया । (१३) अक्षणिकेऽपि ।
(१४) नित्यादेव ।

तदप्युक्तम्-नासमर्थितमेव साधनमिष्यते निग्रह [प्राप्तेः] शब्दत्वं साधनमेव साध्यव्यापक-स्वमाबत्वात् साकत्येन अनित्यत्वसाधने सत्त्वादिवत् तदेकलक्षणोपवत्तेः, अन्यथा दृष्टान्ते सत्यप्यगमकत्वात् ।]

वचनम् उक्तिः अनित्यत्वविशिष्टा साध्या चासौ उक्तिश्च अनित्यः शब्दः इति । किं सा १ इत्यत्राह्-साधनं हेतुः इत्यर्थः । कृतः १ इत्याह्-शाब्दस्य अ [वि] निवृत्तौ ५ अपरिणामे [अ] संभवात् कारणात् 'साध्योक्तिः साधनम्' इति । ततः किं जातम् १ इत्याह्-न भावः कृतकत्वं वा 'साधनम्' इत्यनुवर्त्तते, शब्दाऽनित्यत्वस्य र व संभावि (असंभवादिति) वचनाद् अन्यत एव सिद्धेः । यदि पुनः 'अनित्यः शब्दः' इत्युवत्वा 'सत्त्वात् कृतकत्वाद्वा' इति ब्र्यान् ; तर्हि उक्तस्य शब्दत्वस्य [स्वय]मसमर्थस्य तत्सामध्यीपरिज्ञानेन सन्त्वादिकमुच्यमानं हेत्वन्तरत्या निष्रहृस्थानं स्यादिति मन्यते ।

नतु यदि शब्दो हेतुः ; तस्य सदा भावात् ततः सदा साध्यप्रतितेः न कदाचित् कस्यचित् नाम नित्यत्वे विवादः स्यादिति चेत् ; अत्राह-असाधनम् इत्यादि । 'भावः कृतकत्वं वा' एतद् इह अनुवर्त्तते । वाशब्द इवार्थे । ततोऽयमर्थः-भाव इव कृतकत्विमव शब्दः साधनं नासमर्थितम् अपि तु समर्थितमेव । समर्थनं च तस्य न सदा इति कुतः ततः सर्वदा व्य (साध्य)प्रतीतिः, इत्राया अन्यत्रापि समानमेतत् ।

नहि इत्यादिना कारिकां विष्टुणोति । एतावता शब्दस्य परिणाममन्तरेण [२८५ क] असंभवमात्रेण प्रकृतार्थपरिश्वमात्ती शब्दपरिणामसिद्धिनिष्पत्तौ किं सत्त्वकृतकत्वादिना 'प्रयुक्तेन' इत्यथ्याहारः । ननु सर्वस्य सर्वदा भावाद् अर्थप्रतीतेने विवाद इति चेत् ; अत्राह्-ननु इत्यादि । ननु इति शिरःकम्पे, एतद्प्युक्तम् प्रतिपादितम् । किम् १ इत्याह-नासमर्थितमेव साधनम् इष्यते । कृतः १ इत्याह-निग्रह इत्यादि । न च सर्वदा तत्समर्थनम् , वतस्तथैव साध्यप्रतीति- २० रिति भावः ।

ननु दृष्टान्तेन तत्समर्थन (नं न) च सोऽत्र इति चेत ; अत्राह—शब्दत्वं आवणत्वं वा साधनमेव असाधनं न भवति । छतः ? इत्याह—साध्य इत्यादि । साध्यश्चासौ व्यापकरच सः स्वभावो यस्य तस्य भावात् तन्वात् । केव किमिते त्याह (किमिति चेत् ? आह—) साक- ल्येन अनित्यत्वसाधने सन्त्वादिवत् । एतदपि कृतः ? इत्याह—तस्य एकं यल्लक्षणं तस्य २५ उपपत्तः, अन्यथा एकलक्षणोपपत्त्यभावत्रकारेण दृष्टान्ते सत्यपि अगमकत्वात् । यथा 'प्रयत्ना- नन्तरीयकः अनित्यत्वाद् घटवत्' अत्र साध्यसाधनयोः तादात्म्यं सिद्धम् , अन्यथा 'अनित्यः शब्दः प्रयत्नानन्तरीयकत्वात्' इत्यादि न स्यात् । नहि इदं साध्यं क्रियमाणं तादात्म्यं जहाति । न साधनम् इति युक्तम् । यदुक्तम् अ चे टे नै— अपत्नानन्तरीयकत्वस्वभावम् अनित्यं

१५

<sup>(</sup>१) श्राब्दस्य । (२) दृष्टान्तः ।(३) "यदि प्रयत्नानन्तरीयकत्वमन्तरेणापि कृतकस्वस्य भावाद-तत्स्वभावस्यम् ; अनिस्वस्वेऽप्ययमेव बुत्तान्तः । ततश्च तादात्म्यविरहात् प्रयत्नानन्तरीयकत्वस्यानित्यस्वे-नान्वयो न स्यात् , तन्निवृत्तो वा निवृत्तिरिति कथं ततस्तत् प्रतीयते ? नैष दोषः; प्रयत्नानन्तरीयकप-दार्थस्यभावस्यैव अनित्यस्यस्य तेन साधनात् ।"-हेतुवि० दो० पृ० ७३-७४।

Ŀę

साधनमेव तन्मात्रम्" [हेतुबि० टी० प्र० ७४] इति ; न ; सर्वानैकान्तिकविस्रोपप्रसङ्गात् । पुनरपि आधिक्यादिदोषोद्भावना [त्] परमार्थवादिपराजये दूषणं दर्शयन्नाह—सं वा (ना)मनुक्त्वा इत्यादि ।

### [स तामनुक्त्वा वाऽनुक्तं साधनं चेत् समर्थ्यते । साध्यवदृदृष्यमन्यच अप्रत्युचार्य दृष्यते ॥१८॥

पक्षमनुक्त्वा साधनं श्रुवन् स्वयं पक्षीकरोति, पुनः समर्थनात् । साधनं यदि अनु-क्त्वा समर्थयेत् किं यत्कृतकम् इत्यादिना ? परस्य साधनमत्रत्युचार्य दूपणसंभवे कथमनुक्तं न समर्थ्यते ? तदुभयत्राविशेषात् । तदन्यतरोक्तौ यदुक्तं निग्रहस्थानं तदुभयवचनेऽपि।]

संवास नित्यः (स ताम् 'अनित्यः) शब्दः' इति प्रतिज्ञामनुकत्वा तद्वचने निषद्पाप्तिः १० अनर्थकाभिधानाद्वा वंवेत् (चेत्) [२८५ख] किम् १ इत्याह-साधनं सत्त्वादिलिङ्गम् । अत्र-दूषणम्-समध्यते असिद्धविरुद्धानैकान्तिकत्वमलविक्छं क्रियते किन्न, 'किन्नकारयोः व्यव-हितयोः अभिसम्बन्धः । किंभूतम् १ इत्याह-अनुक्तम् अनुच्चारितम् ।

नन्वेत्रं साधनाङ्गस्थाबन्धना (वचनात्) निधहस्थानम्; उक्तस्य समर्थने प्रतिज्ञावचनं स्वयमभ्युपगतं निधहस्थानम् इत्युभयथा याप्तारज्जः (पाशारज्जू) ।

स्यादेतत्, उक्तं साधनं किमिव समर्थ्यते ? इत्याह—साध्यवत् शव्दानित्यत्ववद् इति । अनुक्तस्य समर्थनं को दोषः इति चेत् ? उच्यते—साध्यवत् तत्र विश्रतिपत्तौ साधनान्तरात् समर्थितात् समर्थनम् , तस्यापि अनुक्तस्यैव समर्थनं तदन्तरात् तस्यापि अनुक्तस्यैव तदन्तरात् इत्यनवस्थानात् साधनप्रयोगोऽनवसरः । किं च, वादिना उभयं कर्त्तव्यम्—स्वपक्षसाधनं परपञ्चवूषणं च । तव (तत्र) प्रतिपञ्चः तदा दूषितो भवति यदा प्रतिज्ञादिनिगमनर० पर्यन्तं साधनवाक्यं दृषयति । तच उच्चार्य यदि सौगतो वादी दृषयति; कथं प्रतिज्ञाप्रयोगो निम्रह-दायी न भवेत् ? इति दर्शयन्नाह—दृष्ट्यम् इत्यादि । दृष्ट्यम् निराकरणमन्यदीपं (णीयम् अन्यत्) 'साधनम्' इत्यनुवर्त्तते, पक्षादीनाम् उपलक्षणभूतम् । च इति पूर्वसमुचये । प्रत्यु-चार्य पूर्वपक्षयित्वा दृष्ट्यते निराक्रियते 'किम्' इत्यनेन सम्बन्धः । शास्त्रे वादकाले वा पूर्वपक्षो न कर्त्तव्यः अन्यथा प्रतिज्ञावचनमवद्यंभावीति मन्यते ।

२५ एतेन नैयायिकादेः वादिनः सौगतः प्रतिवादी साधनं प्रत्युच्चार्य दूषयन् निरस्तो वेदितव्यः । यदि पुनः नियमेन तदप्रत्युच्चार्य [२८६ क] दूष्यते ; तत्राह-दूष्यं च इत्यादि । च इति यथाऽर्थे । यथा साधनमप्रत्युच्चार्य दूष्यते तथा अनुक्तं किन्न समर्थ्यते ?

कारिकार्थं स्पष्टयति-पश्चमनुक्त्वा इत्यादिना । 'शब्दोऽनित्यः' इति पश्चम् अनुक्त्वा साधनं ब्रुवन् सौगतः पश्चीकरोति स्त्रयम् उच्यमानं साधनं साध्यं करोति । कुतः ? इत्यत्राह-३० पुनः तद्वचनोत्तरकालम् समर्थनाद् असिद्धादिदोषविकलतया व्यवस्थापनात् 'साधनस्य' इति विभक्तिपरिणामेन पद्धटना । तच्च अवदयम् अभ्युपेयम् अन्यथा निप्रहप्राप्तिः । अनुक्तं तत्

<sup>(</sup>१) सीगतः। (२) 'किम्' 'न' इति शब्दयोः। (३) पष्ठीविभक्ति। (४) साधनम्।

समर्थिते इत्यत्राह-साधनं यदि स्मर्थयेत् अनुक्त्वा पक्षवत् । अत्र दोवः किं कुत्सितम् । किम् १ इत्याह-यत् कृतकम् इत्यादि स्पष्टम् । प्रस्य प्रतिवादिनः साधनम् अप्रत्युच्चार्य । तत्प्रत्युच्चारणं (णे) प्रतिज्ञावचनं अवश्यम्भावीति मन्यते । दूपणसंभवे दूपणोद्धावनं (न) संभवे 'साधनस्य' इति 'विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः । कथम् साधनमयुक्तं युक्त्या (मनुक्तम् अनुक्त्वा) न समर्थ्यते समर्थ्यतेव । कृतः १ इत्याह-तद् इत्यादि । त[दिति] निपातः तस्य ५ एतस्यार्थं । तस्य एवंवचनस्य उभयत्र साधनस्य दृषणा (णे) समर्थने वा (चा) विशेषादिति । ततः किं परस्य जातम् १ इत्यत्राह-तद्वयत्रोक्तौ तयोः साधन-तत्समर्थनयोः अन्यतरस्य साधनस्य समर्थनरयेव वा साधनरहितस्य उक्तौ सत्यां यत् परेण निग्रह-स्थानम् उक्तम् १ एकत्र उक्तस्य साधनस्य असमर्थनम् अन्यत्र \*साधनाङ्गस्य अवचनम् तद्यु[क्त]म् उभयवचनेऽपि तदविशेषात् इति मन्यते ।

यदुक्तं परेण-'शब्द[ः] प्रमाणान्तरं च इत्यत्र यदि शब्दो छिङ्गं तत एव तर्हि सक-लसमीहितसिद्धेः [२८६ख] अन्यहेतृपादानात् वादिनो निम्हस्थानम्' इति; तत्राह-वादि-नोऽनेकहेतृक्तौ इत्यादि ।

> [वादिनोऽनेकहेतृक्तौ निगृहीतिः किलेष्यते । नानेकदृषणस्योक्तौ वैतण्डिकविनिग्रहः ॥१९॥

१५

साधनस्यैकदोषग्रुद्भाव्य शेषस्यानुद्भावनात् प्रतिवादिनः सक्रज्जयपराजयौ स्याताम् । अनेकदोषोद्भावने कथमनेकसाधनवादिनमतिशयीत ?]

वादिनो जैनादेः निगृहीतिः कैरोत्यक्वा (किरोत्यक्वा) विषयते सौगतेन। कस्मिन् ? इत्याह—अनेकहेनूक्तौ एकत्र साध्ये अनेकस्य झापकस्य उक्तौ सत्यां प्रकाशितप्रकाशनवत् , एकेन हेतुना गतेऽथें अन्यवैकल्यादिति मन्यते परः । तत्रेदं चिन्त्यते—वादिना उभयं कर्त्तव्यं २० स्वपक्षसाधनं परपक्षदूषणमिति सौगतो वादी स्वहेतुमेकमिधाय पैरपक्षे अनेकान्ते विरोधवैय-धिकरण्यानवस्थाऽभावादिदोषमनेकं वदन् निगृहाते, एकस्मादेवं दोषात् परपराजये अन्यवैकल्यम् । तिर्हे तेन सर्वत्र एकमेव दूषणं वक्तव्यमिति नियमेन कात्स्न्येंन परपक्षो दूषितः स्यात्। एवमर्थं च 'किरु' इत्युच्यते । अथ 'द्विबंद्धं सुबद्धम्' इति वचनाद् अनेकदूषणवच[नेऽपि न] निगृहिति तेरत (तिरिच्यते, अत) एव अनेक[हेतु]वचनेऽपि न स्यात् । एतदेव दर्शयन्नाह— २५ नानेकदृषणस्योक्तौ वादिनो न(नि)गृहीतिः इत्यतुवर्तते । वैत्रण्डिकस्य न वादवतो विनयहः । यदि वा, 'वादिनः अनेकहेतुक्की निगृहीतिः' इति वचनात् प्रतिवादी तदुद्भावने जयवान् वक्तव्य इतस्या र्तदयोगात् । तत्र च वादिनोऽनेकदोषसंभवः, अनेकस्य वचनं सेन दोषो वचन (चेन्न दोषवचनं) परस्य सर्वस्थायचने अनेकहेतुवचनवत् प्रसङ्गः । एतदेव आह— निगृहीतिः अनेकदृषणस्योक्तौ परस्य । शेषं पूर्ववदिति । ३०

<sup>(</sup>१) पष्ठी । (२) प्रथमविकल्पे । (३) द्वितीयविकल्पे । (४) हेतोः । (५) उद्धृतोऽप्रम्⊸न्यायवि० वि० प्र० पृ० ३७६। (६) जैनमते । (७) विहोधाल्यात् । (८) वादिनो निग्रहायोगात् ।

कारिकां व्याचष्टे-साधनस्य प्रतिपक्षसाधनस्य वादिना उपन्यस्तस्य च एकदोषग्रु-द्भाव्य शेषस्य [२८७क] सतोऽपि दोषस्य अनुद्भावनात् प्रतिवादिनः सकृज्जयपराजयौ स्याताम् । पुनः अनेकदोषोद्भावने कथमनेकसाधनं वा नम (नवादिनम्) अतिशयीत 'प्रतिवादी' इति विभक्तिपरिणामेन सम्बन्धः ।

प्रतिज्ञादिवचनोपालम्भच्छलेन न्यायवादिनमपि निष्रहणेन संयोज्य आत्मानं मन्यमानं
परमुपहसन्नाह—पक्षम् इत्यादि ।

### [पक्षं साधितवन्तं चेहोषमुद्भावयन्नपि । वैतण्डिको निगृह्णीयाद् वादन्यायो महानयम् ॥२०॥

स्वपक्षस्थापनाहीनोऽपि प्रतिवादी तन्त्रं साधयन्तं सिद्धेरप्रतिबन्धकं दोपं वितण्ड-१० योद्भावयन् जयतीति फल्गुप्रायम्, समर्थयोरेव विवादात् कथपन्यतरो वैतण्डिकः संभा-व्येत ? न वै तदन्यतरो वैतण्डिकः साधनं प्रत्युचार्य दूषयतः प्रतिवादिनः प्रत्यवस्थानात्, स्वयं कथिन्चदुत्तरमभिधायेति वा, तथा तयोर्वेतण्डिकत्वे परिपूर्णो वादन्यायः स्यात् !]

पक्षम् स्वाभिष्रेतमर्थं साध्याविनाभाविसाधनेन साधयन् न निगृह्णीयात् । अपि शब्दः भिन्नप्रक्रमः वैतिण्डिक इत्यस्य अनन्तरं द्रष्टव्यः, वैतिण्डिकोऽपि स्वपक्षस्थापना-१५ हीनोऽपि \* "स प्रैतिपक्षस्थापना हीनो जल्पो वितण्डा।" [न्यायस्०१।२।३] इति वचनात्, व्रितिपक्षो हिस्तिप्रतिहिस्तिन्यायेन स्वपक्ष उच्यते चेद् यदि तत्र दोषो वादन्यायो महानयम् वादन्यायो न भवति किन्तु वितण्डा स्यात् । प्रतिक्षादिवचनवत् छछादेरप्यनर्थकस्य निप्रह्युद्ध्या उद्भावनसंभवादिति मन्यते । किं कुर्वन् स तं निगृह्णीयात् १ इत्यत्राह-दोषमुद्भावयन्, 'पक्षं साधितवन्तम्' इति वचनात् पक्षसिद्ध्यप्रतिवन्धकमुद्भावयन्नित गन्यते ।

२० कारिकां विवृण्वन्नाह—स्वपक्षस्थापनाहीनो जयित इति फलगुप्रायम् । कः १ इत्याह—प्रितिवादी । कया १ वितण्डया । किं कुर्वन् १ उद्भावधन् । किंभूतं कम् १ इत्याह—सिद्धेर-प्रितिवन्धकं दोषम् इति । कम् १ इत्याह—तन्त्वं साधयन्तं वैतिण्डकस्य इयमेव गितः यत् यथा-कथित्वत् जयित इति चेत् ; अत्राह—समर्थयोः इत्यादि । समर्थयोरेव सम्यक्साधनदूषणवचने शक्तयोरेव नाऽसमर्थयोः वादिप्रतिवादिनोः विवादात् [२८७ ख] समर्थस्यासमर्थन(थेंन) २५ तस्य व ता समर्थन सह विवादासंभवात् प्रचण्डभूपतेरे व (रिव) क्विवेनेति । कथम् अन्यतरो वादी [प्रतिवादी] वा वैतिण्डिकः संभाव्येत तस्य तद्विपरीतत्वात् ।

स्यान्मतम्-वादिना सम्यक्साधने प्रयुक्ते प्रतिवादी <sup>\*</sup>भूतदोषमपद्यन् यदि प्रतिज्ञादिवचनं सिद्धेरप्रतिबन्धकमपि सन्तं नोद्भावयेत् तस्य <sup>\*</sup> ऐकान्तिकः पराजयः स्यात् । तदुद्भावने तु तत्र

<sup>(</sup>१) प्रतिपक्षोऽत्र स्वपक्षः,प्रतिवादिपक्षापेक्षया वादिपक्षस्यापि प्रतिपक्षस्वात् । (२)"उत्तरपक्षवादी वैतिण्डकः प्रथमवादिप्रसाध्यमानपक्षापेक्षया हस्तिप्रतिहस्तिन्यायेन प्रतिपक्ष इत्युच्यते तमसावभ्युपगच्छत्येव न तत्र साधनमुपदिशति परपक्षमेवाक्षिपन्नास्ते ।"-न्यायम् । प्रभे । प्रविवादिनः । यथार्थं । (५) प्रतिवादिनः ।

सन्देहः । यदा वादी तथैव परिहरति तदा पराजयः । अपरिहारे अन्यथापरिहारे वा वाद्येव पराजीयते \* "ऐकान्तिकपराज्याद्वरं सन्देहः" इति प्रतिवादी वैतिण्डको भूत्वा प्रतिज्ञादि-वजनसङ्खावयति । तथा वाद्यपि तिस्मन उद्धाविते तथा यदि उत्तरं न वदति तर्हि तस्य ऐका-न्तिकः पराजयः स्यात् , उत्तरमात्रे तु उक्ते सन्देहः । यदा परः तथैव द्धयेन जयवान स्यात अदूषणे अन्यथादृषणे वा पराजयवान् इति हेकान्तिकपराजयवान् इति, हेकान्तिकपराजयाद् ५ वरं सन्देहः इति वाद्यपि वैतिण्डिको भूत्वा उत्तरमात्रं द[दा]तीति नाथोनरो (नान्यतरो) वैतिण्डिकः अपि तु द्वाविष वैतिण्डिकाविति । एतदेव दर्शयन्नाह-न वै इत्यादि । न दे नैव तदन्य-तरी वादिप्रतिवादिनोः अन्यतरः बैतण्डिकः किन्त द्वौ अपि वैतण्डिकौ इति भावः । कतः १ इत्याह-प्रत्युचारयन्ते द्य (चचार्य इत्यादि), अन्यया <sup>\*</sup>अननुभाषणं निम्नहस्थानं स्यात् । किम् ? इत्याह—साधनं वादि हेच्छं (हेतुं) तर्दिक कुर्वतः १ दृषयतः प्रतिज्ञादिवचनोपालम्भच्छलेन निरा- १० कुर्वतः । कस्य १ इत्याह-प्रतिवादिनः । तस्य किम १ इत्याह- [२८८ क] प्रति (प्रत्य)-वस्थानात् निराकरणात् । केन ? इत्याह-स्वयम् आत्मना वादिनापि । कथम् ? इत्याह-कथित यत्किञ्चिद् उत्तरमभिधाय इति शब्दः पूर्वपक्षसमाप्ती, 'वा' इति पराभिष्रायद्योतने । अत्र दूषणमाह-तथा तेन उक्तप्रकारेण तुयोर्वादिप्रतिवादिनो वैतिण्डिकत्वे अभ्युपगम्यमाने वाद-न्यायः परिपूरिपूर्णत्यात् (परिपूर्णः स्यात् ) उपहसनपरमेतत् । वितण्डैव स्यात् न वादन्याय १५ इत्यर्थः ।

किञ्च, इदमसिद्धं द्रव्यो (द्वयोः) यदि प्रतिज्ञादिवचनात् समीचीनसाधनवाद्यपि वादी निप्रहार्हः कथमसी जेता कतद्वचनरहितसाधनवचनेन इति चेत्  $^{9}$  एतत् पूर्वार्धेन प्रदर्श्य उत्तरा- धेन च दूषयन्नाह—कारिकां ज्ञरूपाक इद का (इत्यादि) ।

[ जल्पाकः साधयन्नर्थमनधिकोत्तया जयत्यसौ । मतिवादी किन्निगृद्यो त न प्रत्युचारणादिभिः ॥२१॥

वादिनः साधन[नाङ्गयनात्] प्रतिवादिनो निग्रहस्थानप्राप्तेः तथानुप-पत्तेरिति फल्गुप्रायमिति ; साधनप्रत्युचारणवत् दोषान्तरोक्ति-अनुक्तिप्रभृतिभिः दोष-वत्साधनवादिनापि पुनर्निगृद्येत । तदेतेन अप्रतिभादिः प्रत्युक्तः । कस्यचिद् विप्रति-पत्तौ अप्रतिपत्तौ वा परस्य स्वपक्षसिद्धिमन्तरेण जयाभावात् कः केन निगृद्यते १ यत्पुनः २५ इष्टस्य अर्थसिद्धिः साधनं च तदङ्गं पक्षधर्मत्वादित्रिरुक्षणास्त्रयो हेतवो गमकाः तद-विनाभावनियमात् ; तत्र पक्षधर्मत्वकार्यत्वपूर्वत्वादिरुक्षणम् असाधनम् , अन्यथानुपप-त्तिमनिदिचन्वानः साध्यसाधनयोस्तादात्म्यतदुत्पत्ती कथं प्रतिपद्येत १ तत्प्रतिपत्तौ किं सम्बन्धान्तरेण अन्तर्गद्धना ?]

२०

<sup>(</sup>१) "तथापि ऐकान्तिकपराजयाद्वरं सन्देह इति युकं तत्प्रयोगकरणेन रफुटाटोपकरणम्।"-न्याय-म॰ प्रमे॰ ए॰ १५२। (२) प्रतिज्ञादिवचने। (३) प्रतिवादी। (४) "विज्ञातस्य परिषदा त्रिरभि-हितस्यापि अप्रत्युचारणमननुभाषणम्"-न्यायसृ॰ पारा१६। (५) वादी। (६) प्रतिज्ञादिवचन। § एतदन्तर्गंतः पाठः पुनर्छिक्षितः।

जल्पाको वादी जयित इति चेत् । कि कुर्वन् १ इत्याह—साध्यय् । किम् १ इत्याह—अर्थं स्वपक्षम् । कथये (कया १ इ) त्याह—अनिधकोक्तर्या न विद्यते अधिका (कम् ) उपलक्षणमेतत् तेन न्यूनमपि यस्यां सा तथोक्ता तथा इति । ति वादिनो जय एव प्रतिवादिनः पराजय इति कस्यामवस्थायां दोषः स्यात् १ ति [दु] द्वावनं वा प्रतिवादिनः पराजयः स्यात् । ५ न तावद् अनिधकोक्त्या अर्थं साधयान् (साधयेत् ) । अत्रापि इदं चिन्त्यते किं सतोऽपि (सतामपि) स्वदोषाणामनुद्भावनात् , समीचीनसाधनवचनाद्वा वादी अयित १ तत्र अन्त्ये पक्षे उक्तं जल्पादि विरुध्येत इति, स एव परस्य पराजय इति । प्रथमपक्षेऽपि स एव वादी स्वयं स (स्व)दोषमुद्भाव्य जयित ति ति तै तस्य पराजय इत्युक्तम् । यदि पुनः प्रािचनअकािशतात् तदनुद्भावनात् ; ते ति विधा दोषस्य अनुद्भावनं [२८८ ख] परस्य पराजयं व्यवस्थापयन्ति १० तथा वादिनोऽपि वचनमिति यत्किञ्चिदेतत् । एतेन सदोषसाधनवचनकालोऽपि निरूपितः । तत् तस्मिन् पक्षे च प्रतिवादिनः परोक्तः पराजयः । एतदेव दर्शयन्नाह—प्रतिवादी निगृद्यो ति किं नैव । कैः १ इत्याह—प्रत्याह्मरणादिभिः । आदिशब्देन दोषोद्भावनादिपरिमहः ।

कारिकार्थं प्रकाशयन्नाह—वादिन इत्यादि । गतार्थमेतत् । कुत एतत् ? इत्यत्राह—साधन इत्यादि । प्रतिवादिनो निग्रहस्थानप्राप्तेः तथा परोक्तप्रकारेण अनुषपत्तेः फल्गुप्रायम् इति १५ साधनप्रत्युचारणवद् दोषान्तरोक्तिश्च अनुक्तिश्च प्रभृति येषाम् अदोषोद्धावनादीनां तैः इति वादिजयादेव तन्निग्रहस्थानप्राप्तेरिति मन्यते । तैरेव तत्प्राप्तिः नातः इति चेत् ; अत्राह—दोष-वत्साधनवादिनापि न केवलम् अन्येन पुनः एवं सति निगृह्येत प्रतिवादी इति सम्बन्धः । शेषमत्र चिन्तितम् ।

एतदन्यत्रातिसं (तिदिश) ब्राह्-तदेतेन इत्यादि । तद् इत्ययं निपातः तेन इत्यस्य अर्थे २० वर्तते । तेन पश्चस्थापनया इत्यादिना एतेन इदानीं चेतिस प्रत्यक्षतया प्रतिभासमानेन । 'एतेन' इत्युच्यमाने अनन्तरे संप्रतिपत्तिः स्यात् , 'तेन' इत्युच्यमाने चिरव्यवद्दिते, तस्मात् 'तदेतेन' इत्युच्यमाने अनन्तरे संप्रतिपत्तिः स्यात् , 'तेन' इत्युच्यमाने चिरव्यवद्दिते, तस्मात् 'तदेतेन' इत्युच्यते । प्रत्युक्तो निरस्तः [कथम्?] इत्याह-अप्रतिभा इत्यादि । उत्तराप्रति[पत्तिरप्रति]-भा आदियेंवां निमहस्थानानां तानि तथा । 'तेषां प्रपञ्चः स नेह् प्रदर्शते प्रन्थगौरवभवात् कथा त्र य भ क्षाँ द् अवगन्तव्यः । [२८९ क] कथं प्रत्युक्त इत्युक्तः ? इत्यादि (ह-) २५ कस्यचिद् वादिनो [प्रतिवादिनो] वा विप्रतिपत्ती अन्यथा व्यवस्थितस्य परमार्गस्य अन्यथा-प्रहणे अप्रतिपत्ती तद्प्रहणाभ्य वेच (णाभावे च) परस्य प्रतिवादिनो वा स्वपञ्चसिद्धिमन्तरेण जयाभावात् कारणात् कः केन निगृह्यते न कश्चित् केनचित् ? जयपराजययोः अन्योऽन्यापे- क्षत्वादिति ।

तदेवं 'वादिप्रतिवादिप्राधिनक' इत्यादिना 'चतुरङ्ग एव' इत्यनेन (इत्यन्तेर्न) ३० 'चतुरङ्गं विदुर्बुधाः' इति व्याख्यातम् । 'वचनस्यापि' इत्यादिना' 'स्वार्थानुमानेऽपि

<sup>(</sup>१) वादिनः। (२) प्राह्मिकाः। (३) निम्नह्माप्तिः। (४) न वादिनयात्। (५) "उत्तरस्याप्रतिः पत्तिरम्रतिभा"-न्यायस्०५।२। (६) निम्नहस्थानानाम्। (७) पृतद्वामकाद् मन्यविद्येषात्। (४) पृतद्वामाकाद् मन्यविद्येषात्। (४) पृतद्वामाकाद् मन्यविद्येषात्। (४) पृतद्वामाकाद् मन्यविद्येषात्। (४)

प्रयोगप्रदर्शनम् अन्यथाऽयुक्तमेव' इत्यनेन (इत्यन्तेन') च समर्थं च तद्वचनं च इति समर्थ-चचनम् इत्येतच्च<sup>3</sup>, 'तत्त्वप्रत्यायनात्' इत्यादिनां 'मार्गप्रभावनालक्षणत्वात्' इति पर्यन्तेनं "पुनः पक्षनिर्णयपर्यन्तेन पुनः 'पक्षनिर्णयपर्यन्तं फलं मार्गप्रभावनां' इति चं। 'कस्यचित तुर्ष्णीभाव' इत्यादिनां विपक्षे वाधकमुपदर्शितम् ।

संप्रति 'समर्थस्य साध्य सिच्चो (सिद्धों) शक्तस्य वचनं जरूपं विदुः' इत्येतद् '१ व्यवस्थापियतुकामः परमतं दूषियतुमुपन्यस्यति 'यत्पुनः' इत्यादि । यद् वाद्छश्चणं पुनः इति पक्षान्तरद्योतने । किं तत् १ इत्याद-'इष्ट्रस्य वादिनोऽभिमतस्य अर्थसिद्धिः साधनम् अनुमेय-प्रतीतिः इति यावत् , साध्यते अनेन इति साधनं छिङ्गम् इत्यर्थः । च इति पूर्वसमुच्चयार्थः । तदङ्गम् तस्य साधनस्य छिङ्गस्य अङ्गम् अवययः । किं तत् १ इत्याद-'पूर्वपक्षधर्मत्वादि,' आदिशब्देन 'सपक्षे सपक्षे सन्त्वमसन्त्वं वा पश्चे (असपक्षे) गृह्यते, तस्य वा सिद्धिः । उप- १० (अथ) साधनस्य अङ्गं निमित्तं के १ इत्याद-त्रिरुक्षणाः [२८९ ख] त्रयः पक्षधर्मत्वादयो छक्षणं येषां ते तथोक्ताः । कियन्तः ते १ त्रय इति कार्य-स्वभाव-अनुपछम्भनेदेनं । ते किम् १ इत्याद्द-हेताव (हेत्वो) गमकाः । यदि वा, पक्षधर्मत्वादीनि त्रीणि छक्षणानि येषाम् इति माह्यम्।

इदमपरं न्याख्यानं नैयायिकाद्यपेक्षया । तस्य अनन्तरसाधनस्य खङ्गम् अवयवः । किम् १ इत्याह-पश्चधमित्वादि । केवलान्वयिनः साधनस्य पश्चधमित्वम् । आदिशब्देन स्वपक्षे १५ सर्व (सपक्षे सत्त्वं) गृह्यते । ततः \* "पूर्ववच्छेपवत्" [न्यायस्० १।१।५] इति स्मृतं संगृ-हीतम् । साधनादिभ्यः पूर्वः पश्चः पूर्वम् अभिधानात् ते, स यस्यास्ति तत् विद्विति । पश्चाद् उक्ताद् उद्धरितः शेषः सपक्षो यस्यास्ति तत्तद्वन् । केवलव्यतिरेकिणो [लि]क्रस्य पश्चधमित्वम् , आदिशब्देन सामान्यतो दृष्टं चेति गृह्यते । तेन \* "पूर्ववत् सामान्यतो दृष्टं चे" [न्यायस्० १।१।५] इति सूत्रपरिमहः । सामान्येन च शब्दाद् विशेषणेनैव (शेषणेव) अदृष्टं विपक्षे इत्यर्थः । २० अन्वयव्यतिरेकवतः अङ्गं पश्चधमित्वम् । आदिशब्देन शेषयत् सामान्यतो दृष्टं च इति गृह्यते । अतः सृतीयमपि सूत्रम् अनुगृहीतम्— \* "पूर्ववच्छेपवत् सामान्यतोदृष्टं च" [न्यायस्० १।१।५] इति । तस्याः सिद्धेः अङ्गं निमित्तं तद्वस्यं त्रयो हेतदः केवलान्वय[केवलव्यतिरेक-अन्वय]

<sup>(</sup>१) ए० ३३०। (२) ए० ३९१। न्याख्यातम् इति सम्बन्धः। (३) ए० ३६१। (४) ए० ३६१। (७) 'पुनः पक्षनिर्णयपिन्तेन' इति द्विहक्तमत्र। (६) ए० ३९१। न्याख्यातम्। (७) पृ० ३३२। (८) "हृष्टसार्थं (स्य, सिद्धिः साधनं तस्य निर्वर्त्तं कमङ्गं तस्य वचनं तस्याङ्गस्यानुन्नारणं वादिनो निप्रहा- धिकरणम्—तन्व साधनाङ्गमिह निदिचतत्रे रूपयं छिङ्गमुच्यते, तस्य साधनाङ्गस्य वचनं त्रिरूपिछङ्गरूयानम्, तस्य साधनाङ्गस्यावचनमनुच्चारणमनिभ्रधानम् '''—वादन्या० टी० पृ० ३। (९) 'पूर्व' इति निर्धंकम्। (१०) "त्रेरूप्यं पुनर्छङ्गस्यानुमेये सस्वमेव सपक्षे एव सत्त्वम् असपक्षे चासन्त्वमेव निश्चितम्।''—वायि० २।५। (११) एकः 'सपक्षे' शक्दः द्विर्छिसितः। (१२) "अनुस्किधः स्वभावः कार्यं चेति।''—व्यायि० २।१। (१३) अमे उच्यमानम्। (१४) "तत्पूर्वकं त्रिविधमनुमानं प्रवंच्छेषवत् सामान्यतो दृष्टं च" इति। (१५) उद्धारणपिक्षया, हेतोः पूर्वं पक्षः समुद्धायंते इत्यर्थः। (१६) पूर्ववत् इति। (१०) शेषवत् इति। तुन्नवा त्रिविधमिति पूर्वच्छेषवत्सामान्यतो दृष्टं चेति। पूर्वं साध्यं तद्व्याप्ताः यस्यास्तीति तत् पूर्ववत्। साध्यत्वातियः शेषः तदस्यास्तीति तत् पूर्ववत्वाम साध्यत्वातियः शेषः तदस्यास्तीति तत् पूर्ववत्व। साध्यत्वातीयः शेषः तदस्यास्तीति तत् प्रविष्याम साध्यत्वातियः शेषः तदस्यास्तीति तत् प्रविष्याम साध्यत्वातियः शेषः तदस्यास्तीति तत् प्रविष्याम साध्यत्वातियः शेषः तदस्यास्तीति तत् पर्वविष्याम साध्यत्वातियः शेषः तदस्यास्तीति तत् पर्वविष्याम साध्यत्वात्वात्वः प्रविष्याः स्वर्वाति समानेऽ-

व्यतिरेकिणः । किं लक्षणाः ? त्रिलक्षणाः । उपलक्षणमेतत् तेन द्विलक्षणप्रहणम् । यदि वा, पक्षधर्मत्वादीनि त्रीणि लक्षणानि येषां ते तथोक्ताः । उपलक्षणमेतत् ततः पक्षधर्मत्वादिद्या- दिलक्षणा अपि गृह्यन्ते । त्रयो हेतवः कारणाकार्य [कारण-कार्य-अकार्यकारण] सामान्यमेदेन ।

एवं च उपूर्ववत् [२९० क] कार्यात् पूर्वं जायमानत्वात् पूर्वं कारणम् अस्य अस्ति । द्येषवद् इति शेषं कार्यम् अस्ति इति शेषवद् इति । सामान्येन [अ]कार्यकारणत्वेन सामान्यतोद्दण्टं रस्नादीनि (दीति) सूत्रत्रयम् अनुसृतं भवति । एतेन वीतादिं व्याख्यातम् । कृतः तदङ्गम् १ इत्याह्—तद् इत्यादि । तेषु पश्चधर्मत्वादिषु त्रिषु हेतुषु वा अविनाभावस्य नियमाद् इति । वादाधिकारात् तद्वचनपरिग्रहः । तत्र दूषणमाह—तत्र इत्यादि । [तत्र] तिस्मन् पूर्वपक्षे पश्चधर्मत्वं च कार्यत्वं पूर्वत्वं च तदादिर्यस्य तत् तथोक्तं त्वलक्ष्णं यस्य तदिप तथोक्तम् । आदिशब्दः प्रत्येकमभिसम्बध्यते—पश्चधर्मत्वादिः, तदस व्याप्तः (तदंशव्याप्तः) इत्यस्य संग्रहार्थः । कार्यत्वादि, "ततः स्वभावत्वादिपरिग्रहः । पूर्ववत्त्वादिः, शेषवत्त्वादेः आदिशब्देन ग्रहणम् । तदसाधनम् अलिङ्गम् । कृतः १ इत्याह—अन्यथा इत्यादि ।

ननु भवतु त इ (ते ई )हितत्वं तथापि पक्षधर्मत्व-कार्यत्वादिरुक्षणं साधनमेष तादात्म्यतदुत्पत्तिप्रतिवन्धादिति चेत् ; अत्राह—साध्य इत्यादि । साध्यादभेदात् साध्यश्वदेन १५ स्वभावहेतुः उच्यते, ततोऽभेदात् । साधनशब्देन कारणो हेतुः । तयोः तादात्म्यं च साध्यश्वर्ष रूपता तदुत्पत्तिश्च साध्याद् आत्मरुभः ते तादात्म्यतदुत्पत्ती कथं न कथंचित् प्रतिपद्येत सौगतः । किं कुर्वन् ? अन्यथा साध्याभावप्रकारेण अनुपपत्तिमधटां हेतोः सतीमसतीं वा अनिश्चिन्वानः । एतदुक्तं भवति—अन्यथानुपपत्त्या तादात्म्यतदुत्पत्ती व्याप्ते । निह् यद् यदभावेऽ- पि भवति तत् तत्स्वभावं तत्कार्यं वा मनीषिणो मन्यन्ते । ततः तस्या निश्चयामावे विवाः १ १० त्व अनिश्चयात् । पूर्वत्वादिकार्यत्वादिरुक्षणम् असाधनम् इति निश्चिनोति नाम इति चेत् ; अत्राह—तत्प्रतिपत्तौ तस्या अन्यथानुपपत्तेः प्रतिपत्तौ निश्चये अङ्गीकियमाणे याः (१)

<sup>(</sup>१) "त्रिविधमिति अन्वयी व्यतिरेकी अन्वयाव्यतिरेकी चेति। तत्रान्वयक्यितेकी विविधितताकाः तीबोपात्ती विपक्षावृत्तिः यथा अनित्यः शब्दः सामान्यविशेषवत्त्वे सति अस्मदादिबाह्यकरणप्रत्यक्षत्वात् यटविति । अन्वयी विविधितताकाःतीयवृत्तिः सति विपक्षहीनः । यथा सर्वानित्यत्ववादिनाम् अनित्यः शब्दः कृतकत्वाविति । अस्य हि विपक्षो नास्ति । व्यतिरेकी विविधितव्यापकत्वे सति सपक्षाभावे सति विपक्षावृत्तिः यथा नेदं जीवच्छरीरं निरात्मकम् अप्राणादिमत्वप्रसङ्गादिति ।"-न्यायवा० पृ० ४६ । (२) केवळान्वियाः विपक्षेऽसत्वाभावात् , केवळच्यतिरेकिणश्च सपक्षास्वाभावात् । (३) "पूर्ववदिति यत्र कारणेन कार्यमनुमीयते यथा मेदोक्षत्या भविष्यति बृष्टिरिति । शेषवत् तद् यत्र कार्यण कारणमनुमीयते पूर्वोदकिविपरीतमुद्धं नद्धाः पूर्णत्वं शीधत्वं च हृद्धाः स्रोतसोऽनुमीयते भृता वृष्टिरिति । सामान्यतोद्धं वज्यापूर्वकमन्यत्र दृष्टस्य अन्यत्र दर्शनमिति तथा चादित्यस्य ।"-न्यायभा० १।९।५ । (४) सांख्योक्तम् । "तत्र प्रथमं तावत् हिविधं वीतमवीतं च । अन्वयमुखेन प्रवर्तमानं विधायकं वीतम्, व्यतिरेकमुखेन प्रवर्तमानं विधायकं वीतम्, व्यतिरेकमुखेन प्रवर्तमानं निषेषकमवीतम् । तत्रावीतं शेषवत् "वीतं हेधा पूर्ववत् सामान्यतो दृष्टं च ।"-सांख्यत० कौ० का० ५ । (५) 'पूर्वत्वम्' इति पुनरुकम् । (६) इत्यत्र आदिशब्दः । (७) आदिशब्दात् । (८) इष्टसिद्धिः । (५) अन्वयानुपपत्तेः । (१०) तादात्म्यतदुरपरयोः ।

ų.

किं सम्बन्धान्तरेण तादात्म्यादिरुक्षणेन ? किंभूतेन ? अन्तर्भाडुना अनर्थकेन । अन्यथानु-पपत्तिसम्बन्धेन तत्त्रयोजनप्रसाधनादिति सन्यते ।

स्यान्मतम् –सम्बन्धान्तरमन्तरेण 'सापि न सती निद्वीयते वा तत्कथं तस्य अन्तरं गतः नेति (अन्तर्गडुतेति) चेत् ; अत्राह-एकलक्षणिसिद्धिः [इत्यादि] ।

### [ एकलक्षणसिद्धिर्वा साकल्येन कथं तथा । एतत्पूर्ववदादौ च योजनीयमसाधनम् ॥२२॥]

एकं प्रधानम् अन्यथानुपपन्नत्वं यत् साधनलक्ष्मणं तस्य सिद्धिः निर्णीतिः साक-स्येन कथम् इत्यादिना 'कृता' इति अध्याहारः । वक्ष्यमाणानन्तरपरिच्छेदे करिष्यते इति वा । एवं तावत् 'पूर्वत्वकार्यत्वादिलक्षणं सौगतकल्पितम् अन्यथानुपपत्तिरहितत्वादसाधनम्' इति प्रतिपाद्य [नियायिकं] प्रति पूर्वत्वादिलक्ष्णं तेंद्रहितस्वादसाधनम्' इति प्रतिपादयन्नाह-तथा १० इत्यादि । तथा तेन अनन्तरप्रकारेण योजनीयम् असाधनम् इत्येतत् । क ? इत्य-त्राह**-पूर्ववद** इत्यादि । **आदि**शब्देन वीतादिपरिप्रहः । तथाहि-पूर्ववच्छेपवत् पक्षसपक्षव**त्** , न साधनम् अन्यथानुपपत्तिरहितत्वात् तदन्यवत् । इतरथा 'विवादास्पदं सर्वमनित्यं सत्त्वात् दीपादिवत्' इत्यपि स्यात् पूर्ववच्छेषवद् इत्यस्य रुक्षणस्य भावात् । अथ अनित्यत्वाभावेऽपि सत्त्वस्य आत्मादौ भावात् नेदं साधनम् : किं तिई स्यात् ? यत् तदभावे नियमेन न भवति; १५ अन्यथानुपपत्तिरियम् , इति अन्तर्गेडुना किं 'पूर्ववद्' इत्यादिना ? तथा पूर्ववत्सामान्यतोद्दष्टं [२९१क] विपक्ष (पक्षविपक्षवत्); इत्येतदिप तैंद्रहितं न साधनम् , अन्यथा 'स्वसंवेदनं घटादि-ज्ञानम् आत्मविशेषगुणत्वात् , यः पुनः स्वसंवेदनो न भवति स तैद्विशेषगुणो न भवति इति यथा रूपादिः' इत्यपि स्यात् , पूर्ववत्त्वस्य विपक्षे सामान्यतो विशेषतो वाऽदर्शनस्य च भावात् । अथ मतं स्वसंवेदनाभावेऽपि प्रयत्नादौ तद्विशेषगुणत्वस्य भावात् नेदं साधनमिति; किं तर्हि स्यात् १ २० यत् तदभावे नियमेन न भवति ; उक्तमत्र अन्यथानुपपत्तिसमर्थनमिति । तथा पूर्ववच्छेषवत् सामान्यतोऽदृष्टम् इति वचन[म]युक्तम् ; कथमन्यथा 'पक्कान्येतानि फलानि एवंरसानि च एकशाखाप्रभवत्वाद् उपयुक्तफलवत् , यानि पुनः एवंविधानि न भवन्ति तानि एकशाखाप्रभ-षाणि न भवन्ति यथा अविवक्षितफलानि' इत्येवमाद्यपि युक्तं [न] भवेत् । बाधितविषयत्वात् नेति चेत् ; नतु \*"लक्षणयुक्ते बाधासंभवे तल्लक्षणमेव दृषितं स्यात्" [प्र० वा०स्वदृ० २५ पूर्व ६६] इति कथमन्यत्र समाख्वासो यतः पूर्ववत्त्वादि साधनं स्यात् ? अवाधितत्त्वस्यापि तल्लक्षणान् (क्षणत्वात्) । नाऽस्य लक्षणयोगः इति चेत् ; किमिदं वाधिततत्त्वम (धितत्वम् ?) साध्याभावेऽपि साध्यधर्मिणि दर्शनम्: अवाधितत्वं तेद्भावे नियमेनाऽदर्शनम् इति अन्यथानुप-पन्नत्वम्-अवाधितत्वम् इति नै।नयोः अवस्थयोः विशेषः ।

<sup>(</sup>१) अन्यथानुपपत्तिरि । (२) अन्यथानुपपत्तिरहितःवात् । (३) अन्यथानुपपत्तिरहितम् । (४) आत्मविद्येषगुणः । (५) साध्याभावे-विपक्षे इत्यर्थः । (६) अवाधितःव-अन्यथानुपपक्षःवयोः ।

किन्न, अवाधितविषयत्वं किं वाधकस्यादर्शनात् , उत पूर्ववच्छेषवत् सामान्यतोऽदृष्टम् इत्येतस्मात् , आहोस्वित् विषक्षे वाधकप्रमाणदिति त्रयः पक्षाः । तत्र आद्ये पक्षे व्यभिचारः, सतोऽपि बाधकस्य कुतश्चिददर्शनसंभवात् , पुनः पैर्यायेण दर्शनात् , [२९१ख] अदृष्टदोषेषु शास्त्रेषु परी-क्ष्या पुनः दोषदर्शन(नात् ) । कालत्रयवाधा[ऽ]दर्शनम् अन्तर्व्याप्तिमन्वाकर्षति । द्वितीये प्रकृत- ५ मपि परिहतम । तृतीये सिद्धो नः सिद्धान्तः ।

यत्पुनरेतत्—पूर्ववन् कारणवत् इतिः तद्य्यसारम् ; वीतरागाभावप्रसङ्गात् । क्षणचयान्यो या (कणैचरोऽन्यो वा) वीतरागत्वेन अभिमतो रागादिमान् पुरुषवत् । पुरुषो हि रागादीनां कारणमिष्यते बुद्धादीनां कार्याणां तद्विशेषगुणत्वोपगमात् । वीतरागत्वेनोपगतो न तैत्कारणम् ; न तिर्दि संसारिणो मोश्रः स्यात् , इति तद्र्यमनुष्ठानमन्र्यकम् । न चैतन्मन्तव्यम्—सामग्री रागादि-१० कारणं न केवलः पुरुषः, तस्याः तैदनुमाने सिद्धसाधनम् , पुरुषाद् व्यभिचार इतिः नित्यस्य अपेक्षानिषेधात् तस्याः तत्कारणत्वानुपपत्तेः । यदि पुनस्तस्यै तत्कृतोऽवस्थाविशेषः तद्व्यभिचारी इतिः तत् एव तदनुमानम् एकलक्षणशासनम् ।

यचान्यत्—'शेषवत् कार्यवद्' इति; तद्य्यसुन्दरम्; यादृश एव घटादेः संस्थानिवशेषः चक्रचीवरनारदण्डादेर्भवति तादृशस्यैव ''पाकजोत्पत्ती ''तदभावेऽपि स्वयमभ्युपगमात्। एवं च सित १५ चक्रादिवत् उपलब्धिमदभावेऽपि कचित्तत्संभवाशङ्कायां कथमतः पर्वतादौ बुद्धिमत्कारणातुमानं निःशङ्कम् । अथ यथा चक्राद्यभावेऽपि तद्दर्शनं [तथा] बुद्धिमदभावे यदि कदाचित् स्यात् को विरोधः ? विरोधे वा तत एव गमकत्वोपगतेः (त्वोपपत्तेः) कि 'शेषवत्' इत्यनेन ।

यत् पुनरन्यत्—[२९२क] सामान्यतः सामान्येन अकार्यकारणत्वेन दृष्टं रूपादौ रसादिकम् त्रें, तद्य्यसमीक्षिताभिधानम्; यतः क्ष्यतः द्वतिश्चित् यस्य कस्यचित् प्रतिपत्तिप्रसङ्गात्। अथ
२० एकस्मिन् द्रव्ये ततस्तदनुमानम्, अतोऽयमदोषः; तर्हि रसाद् रूपवत् कचित् फले बुद्ध्यादेरनुमानं सहभावस्य कदाचिद्दर्शनं (नात्)। तत्रै तस्य (क्षेत्रस्याऽ)समवायाच्चेति चेत्; एकार्थसमवायः तर्हि गमकत्वे निवन्धनम्। भवतु को दोष इति चेत्; नः तैतः तद्वत् क्षेत्रभणोऽनुमितिः
स्यात् तद्विशेषात्। तथापि रूपादेरेव तित्संभवे किमेकार्थसमयायेन १ यदि च रूपरसादेः कचित् सहभावदर्शनाद् अन्यत्र रसाद् रूपगतिः; तर्हि स्पर्शवत्त्वादेः तत्र दर्शनात् स्पर्शात् जलादौ
२५ गन्धादिप्रतिपत्तिरस्तु । अथ अनुमीयमानजलादिसजातीये गन्धायदर्शनात् नैवम्; अत एव
सर्वत्र तद्नुमानम् । नचायमेकान्तः तत्सजातीये एव दृष्टसम्बन्धलिङ्गनं गमयति तत् त्रे, अन्यथाप्यविरोधात्, इतस्था कथन्न परमत्तिद्विरिति यत्किञ्चदेतत् ।

<sup>(</sup>१) क्रमेण (२) अवाधितस्वमि । (३) कणादः इत्यर्थः । (४) रागादिकारणम् । (५)सामध्याः । (६) रागाद्यनुमाने । (७) यतः सामग्री रागादिकारणम् अतः केवलपुरुषात् तदुःपादो न भवति । (८) पुरुषस्य (९) सामध्याः । (१०) पुरुषस्य । (११) अग्निसंयोगजरूपाद्युःपत्तौ । (१२) चक्राचभावेऽपि । (१३) "सामान्यतोद्दणं तु यदकार्यकारणभूताल्लिङ्गात् तादशस्यैव लिङ्गिनोऽनुमानं यथा कपित्थादौ रूपेण रसानुमानम् ।"—न्यायम० प्रमा० पृ० ११९ । (१४) 'कृतः' इति द्विलिखितम् । (१५) फले । (१६) खुद्घ्यादेः । (१७) प्कार्थसमवायात् । (१८) रूपवत् । (१९) क्रियायाः (२०) अनुमितिसंभवे । (२१) कले / (२२) लिङ्गम् /

नतु साकस्येन साध्याभावे साधनाभावस्य प्रत्यक्षतः प्रतिपत्तौ प्रतिपत्तुः सर्वज्ञत्वम् । अनुमानतोऽनवस्था<sup>3</sup> । न च मानान्तरमिति चेत् ;अत्राह**—'सत्तर्त्तेणोद्यते रूपम्**' इत्यादि ।

### [ सत्तर्केणोद्यते रूपं प्रत्यक्षस्येतरस्य वा । अन्यथानुपपन्नत्वं हेतोरेकलक्षणम् ॥२३॥

सिक्किष्टं वित्रकृष्टं वार्थं साकल्येनेदन्तया नेदन्तया वा व्यवस्थापियतुकामस्य ५ अन्यथाभावविषयस्तर्कः परं श्वरणं नापरम् , सर्वे [विषयत्वात्] ततः शब्दविकल्पयोस्त- स्वसाधनमलङ्ख्यशासनं प्रचण्डभूपतेर्वा ।]

त(सत्त)केंण सर्वत्र स्ववेदनाभावे ज्ञानत्वानुपपत्तिलक्षणान्तराभावाद् इति अस्पष्टोह-विकल्पेन[न] दर्शनादिना उत्हाते वितक्यंते यद् रूपं स्वभावः । कस्य ? इत्याह—हेतोः लिङ्गस्य । किंभूतस्य १ प्रत्यक्ष्मस्य प्रत्यक्ष्मस्र एवयस्य [२९२ख] सत्त्वधूमादेः इतरस्य वा १० तद्महणयोग्यस्य वा । यथा अनन्तज्ञानस्य अनन्तसुखसाधने तैस्य वा बुभुक्षाद्यभावे (व) साधने तत्रैवै वा अनन्तवीर्यस्य । ए न च (एतच्च) अस्मदाद्यपेक्षया उक्तम् ; अन्यस्य अद्योषं प्रत्यक्षमेव । किं तद्रूपम् १ इत्याह—अन्यथानुपपन्नत्वम् साध्याभावे नियमेन साधनस्य अघटनम् । विक्तम् १ इत्याह—तद्रूपम् एक्सलक्षणां प्रधानलक्षणम् । कस्य १ इत्याह—हेतोः इति आवृत्त्या सम्बन्धः । एतदुक्तं भवति—न प्रत्यक्षेण अनुमानेन वा निश्चितं रूपम् एकं लक्षणं हेतोः यतः १५ प्रतिपत्तः सर्वेङ्गत्वमनवस्था वा, किन्तु मनोविकल्पेन । सर्वेङ्गत्वमनस्त्रेष्ट्यत एव । यदाह—

# \*''अशेषविदिहेष्यते सदसदात्मसामान्यवित् ।

जिन प्रकृतिमानुषोऽपि किमुताखिलज्ञानवान् ॥" [पात्रके० श्लो० १९] इति ।

नसु तर्को नास्ति अनुपलम्भात् खरविषाणवत् , कथं तेन असता किश्चिद्झते ? सतोऽपि वा आनर्थक्यम् , तदर्थस्यान्यतः सिद्धिः तेति (सिद्धोरिति) चेत् ; अत्राह-सिन्नकृष्टम् २०
इत्यादि । सिन्नकृष्टं पुरुषमात्रदर्शनयोग्यं विप्रकृष्टं वा तद्विपरीतम् अर्थं सत्त्व-धूमादिकम्
साक्षल्येन देशकालान्तरच्याप्त्या इदंत्या अनित्यादि-अग्निस्वभावकार्यतया नेदंत्या वा नित्यअनग्निस्वभावकार्यतया अनव(च्यव)स्थापितुकामस्य लोकस्य तर्कः परं प्रकृष्टं श्ररणम् ।
किभूतः ? अन्यथा साध्यामाव [अभावः] स विषयो यस्य स तथोक्तः । इदमुक्तं भवति—
अनभिमतपरिहारेण अभिमतं तत्त्वम् अनवयवेन [२९३ क] व्यवस्थापियुतिमच्छता अनुमानमे- २५
एव्यम् । निद्य्यस्युपगच्छता लिङ्गं साध्याविनाभावनियमैकलक्षणम् तद्यय स च (तिन्नरचयश्च)
तर्कात् नान्यतः इति तर्कमस्युपगम्य निषेधतो द्विष्टकामितेति ।

यत्पुनरुक्तम्-स्वतोपि (सतोऽपि) वानर्थक्यं तद्न्यस्य (तद्र्थस्य) अन्यतः सिद्धोरिति ;

<sup>(</sup>१) तस्याप्यन्यतोऽनुमानात् सम्बन्धप्रतिपत्तिहिति । (२) अनन्तसुखस्य वा । (३) बुभुश्वाद्यभावे साध्ये । तुलनान् केवली न सुक्ते रागद्वेषाभावानन्तवीर्यसद्भावान्ययानुपवत्तेः ।"-प्रमेयक० ए० ३००। "अनाकाङ्कारूपत्वेऽध्यस्या दुःखरूपतया अनन्तसुखे भगवत्यसंभवात् ।"-प्रमेयक० ए० ३०५ । (४) सर्वेशस्य । (५) तर्केण । (६) अनुमानमपि ।

OŞ.

तत्राह— नापरम् इति तर्कादन्यदपरम् अध्यक्षादि क्रतिवचारं न 'शरणम्' इत्यतुवर्तते । कृतः सं एव शरणम् १ इत्याह—'सर्व' इत्यादि । प्रकृतं निगमयन्नाह—तत इत्यादि । यत एवं ततः शब्दिविकल्पयोः शब्दिविकल्पाभ्यां तत्त्वसाधनम् अलङ्घ्यशासनम् प्रचण्डभूपतेर्थदलङ्घ्यं शासनम् आज्ञापनं वा तदिव इति ।

ननु तयोरथे प्रतिबन्धद्वयस्याभावात् कथं तद्विषयत्विमिति चेत् ? अत्राह्-योग्य इत्यादि ।

[योग्यः शब्दो विकल्पो वा सर्वः सर्वत्र चेत्स्वतः । मिथ्यात्वं परतस्तस्य चक्षुरादिधियामिवं ॥२४॥ शब्दानां चेत्स्वतोऽतत्त्वं न प्रयत्नैरिप शक्यते । प्रत्यक्षस्य साध्यत्वात् कुतस्तत्त्वव्यवस्थितिः ॥२५॥]

योग्यः समर्थः प्रत्यक्षवत् तयोस्तत्र योग्यतासम्बन्धो नान्यः इति तिन्निषेधेऽपि न दोष इति भावः । कः १ इत्याह—हान्दो विकल्पो वा । किं कश्चित् १ न इत्याह—सर्वः । कृतः १ स्वतः स्वमाहात्म्यात् । किंच अर्थे किंभूते १ सर्वन्न सर्वस्मिन् । चेत् शब्दः निपात-१५ त्वादवधारणार्थः सर्वत्रैव इति । तन्न युक्तम्—\*''तयोः' नियमार्थयोग्यतायां धूमादिवत् पुरुषेच्छावशादर्थान्तरे यृत्तिनं स्यात्'' इतिः तत्रापि तयोग्यत्वात् । युगपत् ततः सर्वार्थ-प्रतिपत्तिः इति चेतः नः एकत्रं अपरेणं क्षयोपशमस्य 'अन्यत्र सङ्केतस्य अनियतस्यापेक्षणात् । स्वयं योग्यस्य [२९३ख] किं तेन १ इत्यपि वार्तम् ; अयोग्यस्य नितरां किं तेन १ न हि सिकताः पीडनमपेक्ष्य तैल्लोपादानमिति । नन्वेवमर्थाभावे 'वेतद्रप्रवृत्तिः; इत्यत्राह—मिध्यात्वम् २० इत्यादि । [मिथ्यात्वं] स्वार्थस्यान्यथा विषयीकरणम् 'शब्दस्य विकल्पस्य च' इति विभक्ति-परिणामेन सम्बन्धः । कृतः १ इत्याह—पर्तः 'कस्यिवत् वैक्रीणः, अन्यस्यं मिण्याज्ञानात् । तदुक्तम्—

\*''विज्ञानगुणदोषाम्यां वाग्धृत्तेर्गुणदोषता '' [प्रमाणसं० २।१६] इति । किं स्ये ति कि (किमिव १ इ) त्याह—चक्षुरादिधियाम् [इच] इति । \* प्रसर २५ (प्रमास्यर) मिदं चित्तं प्रकृत्या'' [प्र० वा० १।२१०] ''इति वचनात् ''आसां स्वार्थे सतो (स्वसो) योग्यानां परतः तिमिरादेः यथान्वन् ('न्यत्वं) तथा [प्र]कृतस्थापि ' इति ।

<sup>(</sup>१) तर्कः (२) परमार्थसद्वस्तु । (३) 'शब्द्विकल्पयोः' इत्यत्र शब्दम्रष्ट्रणम् । (४) शब्द्स्यापि । (५) शब्द्विकल्पयोः । (६) तादातम्यतदुत्पत्तिलक्षणः । (७) "यद्येवं शास्त्रकारेण कथमन्यत्र प्रतिपा-दितम्—योग्यः शब्दोः ""—न्यायवि ० वि ० द्वि ० पृ० ३२१। (८) तादातम्यदुत्पत्त्यभावेऽपि । (९) शब्द् विकल्पयोः । (१०) विकल्परे । (११) जैनेन । (१२) शब्द् । (१३) शब्द्विकल्पयोः । (१४) विकल्परे । (१५) ज्ञानावरणकर्मणः । (१६) शब्द्स्य । (१७) 'वाल्य्यन्तो वा न वक्तारः शास्त्राणां मन्द्वुद्धयः ।' इति शेषः । (१८) 'आगम्तवो मलाः ।' इत्युक्तरार्थम् । (१९) बुद्धीनाम् । (२०) मिथ्यात्वम् । (२१) शब्दस्यापि ।

नतु शब्दः स्वार्थे योग्यो ज्ञानकार्यजननादवसीयते, तम् सङ्केताद् इति । कुतस्तदव-साय इति चेत् ? अत्राह—दाव्दानां पूर्वं जात्यपेश्चया एकवचनम्, अत्र व्यक्त्यपेश्चया बहु-वचनम् । स्वतः स्वरूपतः तक्त्वं (अतक्वं) प्रतिपादनयोग्यत्वे (त्वं) न चेत् शब्दः पराभि-प्रायद्योतने । प्रयत्नेरिप समयकरणैरिप न दाक्यते कर्तुं तद्योग्यत्वम् । बहुवचने, न केवलम् एकेन द्वाभ्यां वा अपि तु बहुभिरिप इति दर्शयति । तथाहि—यो यत्र स्वतोऽयोग्यः स तत्र प्रयत्नै- ५ रिप तथा न भवति यथा सिकतादिः तैले, स्वतोऽयोग्याश्च परस्यै शब्दाः तक्त्वप्रतिपादने इति । शक्यते च तत्कर्तुं प्रयत्नैः, ततस्तैः(स्ते) स्वतो योग्याः, रूपादिप्रतिपत्तिविशेषस्य रूपादि-शब्दान्वयदर्शनात् । तदुक्तम्—\*\*'विशेषं कुरुते हेतुः विस्तसा परिणामिनाम् ।" इति मन्यते ।

तदनेन [एतत्] निरस्तम् ; \* "कार्यदर्शनाद् योग्यता अनुयीयते, [२९४क] योग्यतातः कार्यम् [इति] अन्योऽन्यसंश्रयात्" इति । कथम् ? योग्यतातः तत्र कार्यप्रतिपत्तेरनम्युपगमात्, १० तत्कार्यस्य प्रत्यक्षत्वात् । केवलं तत्कार्ये (यें) किं तादात्म्यादिप्रतिषम्धात् उत अन्यत इति विचारो योग्यतात इति वृमः, तैंस्या विचारसहत्वादि [ति] स्यात् , तद्भावे (तदभावे) कुतः तत्त्वस्य स्वलक्षणस्य [ट्यवस्थितिः] व्यवस्थानम् ? कुतिइचदन्यस्य तद्व्यवस्थाहेतोः अभावादिति मन्यते । अविकल्पकप्रत्यक्षादिति चेतः अत्राह—प्रत्यक्षसस्य सविकल्प [स्य] बौद्धं प्रति विपक्षत्वाद् अविकल्पकस्य इति गम्यते । साध्योऽप्रसिद्धः \* "साध्यमप्रसिद्धम्" [न्याय- १५ वि० इलो० १७२] इति वचनात् , विषयो निरंशक्षणिकज्ञानस्पादिलक्षणो यस्य, अन्यस्य विकल्पविषयत्वात् तत्तथोक्तं तस्या [स्य] मावात् तथा तत्कृतः तद्व्यवस्था । यदि वा, साध्यं च तद्वद्वयं बुद्ध्यात्मनः पुरुषवद् अप्रसिद्धत्वात् विषयस्य स्वपराव्यवस्थापकत्वेन जडघटाविशेषात् तस्य भावात् तत्त्वादिति प्राह्मम् ।

स्थान्मतम्—तत्त्वतः सविकल्पस्य <sup>६</sup>इतरस्य वा कवित् प्रमाणेन (णत्वन्न) इष्टम् अतस्तद- २० भावो नाद्वैतवादिनो दोषाय, तत्त्वाव्यवस्था वा । यत्तु इष्टं तद् व्यवहारेण **अ''ग्रामाण्यं व्यव-**हारेण'' [प्र० वा० १।६] इत्यभिधानात् <sup>°</sup>इति वचनात् इति ; तत्राह—तस्य इत्यादि ।

### [तत्त्ववित्त्या विना वेति जगत्तत्त्वं क्षणक्षयम्। वक्ति वागगोचरं हेतुं साधयेत्किमसाधनैः॥२६॥

निर्विषयं मिथ्याज्ञानम् अध्यक्षमनुमानं च स्यूलैकाकारगोचरं व्यवहारेण प्रमाणी- २५ कृत्य तत्त्वं व्यावर्णयितुमिच्छति प्रतिबन्धादिविकल्पस्य सर्वस्यैव असमीक्षित [तत्त्वार्थेन] अतिश्चामावात् परमार्थावताराय छोकप्रतीति न प्रमाणं समाश्रयति,। तत्प्रमाणत्वे क्षण- क्षयादेः बाधनम् । तदप्रमाणस्य कृतिक्चित् परमार्थसाधनत्वे अन्यत्रापि प्रमाणान्वेषणं कैमर्थक्यं प्रतिबद्धते ? साकल्येन तत्त्वावताराय प्रतिबन्धः । वक्त्र[मिप्रायस्चकैः]

<sup>(</sup>१) प्रयक्षेरिय इत्यन्न । (२) बौद्धस्य । (३) "अत एवोक्तम्-विशेषं कुरुते हेतुः विस्तसा परिजामिनाम् । मुद्गरादिर्धटादीनामा न्वयव्यतिरेकवान् ॥ इति ॥"-न्यायवि । वि० प्र० पृ० ६२ । (४) योग्यताया । (५) सामान्यस्य । (६) निर्विकल्पस्य । (७) 'इतिक्चनात्' इति पुनरुक्तम् ।

शब्दैः परं तत्त्वसाधनं प्रतिपिपादियपित साधनैः कि पुनस्तन्त्वं न साधयेत् यतस्तेन वादी निगृद्धते । न च प्रत्यक्षबुद्धिः स्वलक्षणं यथालक्षणं प्रसाधयति, स्थूलस्यैकस्य अनेकावयवस्त्पादिसाधारणस्य अतद्रूपपरावृत्तवस्तुमात्रस्य च तत्र प्रतिमासनात् । तदसाधारणस्य संवेदनाभ्युपगमे विकल्पस्थापि तदङ्गीकरणमशक्यनिषेधम् ? तथा ५ सित संवेदनाद्वैताय साधनादिव्यवहाराय च दत्तो जलाङ्किलः । विकल्पाविकल्पयोः प्रतीत्यभावाविशेषात् । न च प्रतिभासभेदमात्रं बुद्धीनामेकविषयत्वेन विरुद्धम् ।

अस्यायमर्थः—निरंशाः क्षणिका ज्ञानज्ञेयपरमाणवः तथाविधा वहिर्धश्र्न्या विज्ञानसन्ततयः सर्वाः सर्वथा भ्रान्ताः, सर्वविकल्पातीतं प्रतिभासमात्रं स्कल्झ्न्यतित्वं (न्यात्मकम्)
तत्त्वम् इति दर्शनभेदः तस्य वित्तः याधात्म्येन प्रहणं तया विना तामन्तरेण विकल्पानाम्
१० अतत्त्वविषयत्वाद् वेत्ति जानाति [२९४ ख] सौगतः। किम् १ इत्याह—जगत्तत्त्वम् जगतः
स्वरूपम् । किंभूतम् १ [क्षणा] क्ष्मयम् । उपलक्षणमेतत् [तेन] विज्ञानसन्ततिमात्रम् भ्रान्तिमात्रम् सकल्यविकल्प्यविकल्प्रतिभासमात्रम् श्रून्यमात्रम्, अनेन परस्य पूर्वापराभ्युपगमविरोधं
दर्शयति । तथाहि—यदि जगत्तत्त्वं तथाविधं वेत्ति कथं तत्त्ववितिः परमार्थतो नास्ति यतः

अ''प्रामाण्यं व्यवहारेण'' [प्र० वा० १।६] इति ज्ञूयात् १ अथ नास्ति ; कथं विद्यात् तदिति १
१५ अ''संप्रति त्वेच व(ष्ठेत्) विरोधवत्' इत्यादिना वित्ति कथ्यति । कम् १ हेतुम् । अन्यथा
कृतः परार्थानुमानम् । पूर्वस्यानन्तरमस्य वचनम् जगतः क्षणक्षयप्रतिपत्तिमभ्युपगमयति इदं
दूषणमिति प्रतिपादनार्थं नान्यथा । किंभूतम् १ इत्याह—वागगोचरम् वायो गोचरो यो न
भवति तम् इति, स्वयमेव वचनागोचरं हेतुं वदित तत्प्रतिपादनार्थं च वाक्यम् उपन्यस्यति इति
स्ववचनविरोध इति मन्यते ।

नतु व्यवहारेण तत्त्ववित्तिर सि (स्ति) हेतुक्च वाग्गोचरो<sup>3</sup> न तत्त्वतः इति चेत् ; अत्राह—
 साधयेत् किं न किञ्चित् । कैः ? असाधनेः । परमार्थतः साधनानि यानि न भवन्ति तैः इति, स्वयमसाधनेभ्यो व्यवहारिणा साधनत्वेनोपगतेभ्यः अन्यस्य तत्त्वसिद्धौ सौगतेन उपगतेभ्यो वित्य (अनित्य)त्वादिभ्यः सुखादौ सांख्यस्य तत्त्वतोऽचेतनत्वसिद्धिः स्यादिति मन्यते ।

यत्पुनरत्रोक्तम्-\*"यादशो यक्षः तादशो बिलः यादशानि साधनानि तादशमेव २५ तत् साध्यम्" इति ; तदनेन निरस्तम् ; परमार्थसाधनाभावे यादशतादशप्रतिपत्तरयोगादिति । [२९५ क]

कारिकां विष्टुण्वन्नाह्—निर्विषयम् इत्यादि । विषयान्निष्कान्तम् निरस्तविषयं वा मिथ्या-ज्ञानम् अनुमानम् अध्यक्षं च स्थूलैकाकारगोचरं व्यवहारेण प्रमाणीकृत्य स्वयमप्रमाणं प्रमाणयता भ्य (अन्य) तत्त्वं व्यावणियितुं व्यवस्थापयितुम् इच्छति सौगतः । न च तद्व्य-३० वस्था, मरीचिकाजलज्ञानात् सत्यजलव्यवस्थावदिति सन्यते । स्योदतत्—माभूत् प्रत्यक्षात् "तदा-

<sup>(</sup>१) विज्ञानसन्तत्थादिरूपम् । (२)व्यवहारेण । (३)"अहैतेऽपि कथं वृत्तिरिति चोद्यं निराकृतम् । यथा बल्किस्तथा यक्ष इति किं केन संगतम् ॥"∽प्र० वार्तिकाल० १० २९३ । (४) स्थूलैकाकारविषयात् ।

कारगोचरात् तद्व्यवस्था अनुमानात् स्यात् परम्परया तत्प्रतिवद्धात् \* 'भ्रान्तिरिष सम्बन्धतः प्रमा'' वैहित वचनादिति ; तत्राह-प्रतिबन्धादि इत्यादि । लिङ्गलिङ्गिनोः अविनाभावः प्रति-वन्धः आदिर्थस्य पक्षधमैत्वादेः तस्य यो विकल्पः तद्पाही निरुचयः, अविकल्पस्य वित्राप्रवृत्तेः स्वयमिविष[ये तद्]योगात् । निह 'इदमतो जातम् , अयमस्य स्वभावो अस्य धर्मो वा' इति व्यापारो (रे) वत्सामध्येम्; कारणादिपरमाणुद्र्शनव्यापारस्य प्रं प्रत्यसिद्धेः। तस्य अतिश्रया- ५ भावाद् अनुमानाद् मेदाभावात् । केन ? इत्याह—असमीक्षित इत्यादि । किं कस्यचित् ? नः इत्याह सर्वस्यैव । एवमुक्तं भवति—प्रतिबन्धादिविकल्पस्य मिध्यात्वे अनुमानस्य वस्तुनि पार-म्पर्यणापि न प्रतिबन्धः इति न युक्तम् \* 'लिङ्गलिङ्गिधियोरेवम्' प्रं प्रं वा० २।८२] व्हत्यादि, \* 'भिणिप्रदीपप्रभयोमिणिबुद्ध्या' [प्र० वा० २।५०] इत्यादि च ।

यदि पुत्तरेतन्मतम्–न परमाणुदर्शनम् अग्निधूमयोः दृक्षशिश्चपयोः, धूमपर्श्वतस्य अदर्शनम् , १० अपि तु स्थूलैकत्वदर्शनमेव लोकस्य सैत्रैव प्रमाणादिव्यवहारात् इति, तदप्रमाणं [प्रमाणं] वा सवतः स्यात् ? प्रथमपश्चे दोषमाह –होक इत्यादि । होकप्रतीर्ति स्थूहेकाकारसंवित्तिम् [२९५ख] किंभूता (ताम् ?) न प्रमाणं समाश्रयति । किमर्थम् ? इत्याह-परमार्थावताराय इति । द्वितीयेऽप्याद्द-तत्प्रमाणत्वे, क्षणक्षयादेः आदिशब्देन निरंशत्वादिपरिप्रहः । वाधनमणाव (बाधनम् , अक्रमवत्) क्रमेणापि एकस्य अनेकाकारसिद्धेः सविकरुपकं प्रमाणं स्यादिति भावः । १५ परमार्थावताराय <sup>१</sup> तामप्रमाणं समाश्रयतः को दोषः <sup>१</sup> इत्यत्राह—**तद्ग्रमाणस्य** इत्यादि । सा चासौ लोकप्रतीतिः अप्रमाणं च तद्प्रमाणं तस्य पर्मार्थसाधनत्वे अभ्युपगम्यमाने कुतिश्चित् तत एव लोकव्यवहारमिथ्यादेः अन्यत्रापि नित्यत्रापि<sup>"</sup> नित्यत्वादावपि प्रमाणान्वेपणं कैमर्थक्यं प्रतिपद्यते प्रमाणमन्तरेण "अन्यस्यापि सिद्धेरिति । एतदेव दर्शयन्नाह-साकल्येन इत्यादि । तस्वावताराय आत्मेदवरादितत्त्वप्रवेशार्थम् अप्रमाणं सार्थकम् '(सात्मकं) जीवच्छरीरम्' ३० इत्यादि, 'विमत्यधिकरणभावापन्नं तन्वादि बुद्धिमत्कारणम्' इत्यादि वा अनुमानम् । मिथ्या-ज्ञानाद् अनुमानान्न क्षणक्ष्यादिसिद्धिः । 'अग्निरत्र' [इत्यनु]मानात् कथमग्निसिद्धिरिति **?** तथा परेणाप्युच्यते-ततो मिथ्याज्ञानाद् आत्माद्यसिद्धौ कथं क्षणक्ष्यादिसिद्धिरिति ? ननु यथा स्रोकतः क्षणक्षयादौ सत्त्वादिप्रतिबन्धसिद्धिः नैवम् आत्मादौ प्राणादिमत्त्वादेः इति चेत् ; उक्तमत्र-प्रतिबन्धेत्यादि । રષ

अपरमप्युच्यते-शुड्दैः इत्यादि । तन्त्वस्य क्षणक्षयादेः सम्बन्धि साधनं लिङ्गं प्रतिपिपा-दियपति परं प्रति । कैः ? इत्याह शुड्दैः । किंभूतैः ? इत्याह-वक्त्र इत्यादि । साधनाप्रतिब-द्धैरिति भावः । किं पुनः तन्त्वं न साधयेत्? साधयेदेव । कैः ? इत्याह-असाधनैः[२९६क]

<sup>(</sup>१) द्रष्टक्यस्-पृ० ८२ दि० ४। (२) सम्बन्धादी। (३) निर्विकल्पकप्रत्यक्षसामर्थ्यम् । (४) जैनादिकं। (५) प्रतिबन्धादिविकल्पस्य। (६) 'पारम्पर्येण वस्तुनि। प्रतिबन्धात् तदाभासञ्ज्ययोरप्य-वज्ञनम्।' इति शेषः। (७) 'अभिधावतोः। भिष्पाज्ञानाविशेषेऽपि विशेषोऽपिकियां प्रति।' इति शेषः। (८) एवं सति धूमपर्वतयोः अदर्शनं स्यादिति भावः। (९) स्थूलैकल्वदर्शन एव। (१०) छोकप्रतीतिम्। (१२) 'नित्यन्त्रापि' इति व्यर्थम्। (१२) नैयायिकादेरपि नित्यतस्वसिद्धिः स्यात्। (१३) अविनाभाव।

साध्या [प्रतिबद्धैः] प्राणादिमत्त्वादिभिः यतो [ऽ]साधनैः तत्त्वसाधनं तेन निगृह्येत वादी । यत इति वा आक्षेपे नैव इति ।

ननु अनुमानानुमेययोरभावात् सन्ति च कमात् तस्य हेतुत्वादिप्रभेदविकलस्य भावात् (१) तस्य स्वसंवेदनाध्यक्षतः सिद्धेः नायं दोषः इत्यपरः । तंप्रति आह्-न च इत्यादि ।

स्यान्मतम्—एतत् 'प्रतिबन्धादि' इत्यादिना उक्तमिति किमर्थं पुनरुच्यते इति चेत् ?
 सत्यगुक्तम्, तथापि—

\*"द्वे सत्ये समुपाश्रित्य बुद्धानां धर्मदेशना । लोकसंवृतिसत्यं च सत्यं च परमार्थतः ॥" [माध्यमिकका० २४।८]

इति वचनात् लोकसंवृतिसत्यापेक्षया तदुक्तम् , प्रतिभासाद्वैतपरमार्थसत्यापेक्षया इद-१० मुच्यते—न च नैव प्रत्यक्षचुद्धिः स्वसंवेदनाध्यक्षं स्त्रलक्षणं स्वस्वरूपं प्रसाधयिति संशयादि-रिहतं व्यवस्थापयिति । किं मनागिपि न १ इत्याह—यथालक्षणं यत् तस्य परेणं प्राह्मप्राह्माकार-संवित्तिरिहत्त्तया अविभागलक्षणग्रुच्यते तदनतिक्रमेण । कुतः १ इत्यत्राह—स्थूलस्यैकस्य इत्यादि । तात्पर्यमिद्मत्र—नीलादेः शरीरसुखादिनीलादिव्यतिरिक्तस्य प्राह्मस्याभावात् , अव-भासमानस्यं स्वतः ज्ञानात्मकत्विमिति परः, तस्य स्थूलैकस्य अनेकावयवरूपादिसाधारणस्य १५ केवलं तत्र प्रत्यक्षबुद्धौ प्रतिभासनात् ।

तस्यान्मथाव भासन्ते (स्यान्मतम् - यद् यथावभासते) तथा तद्द्वयं निरंशं भावेऽपि क्रमवद् भासत इति । तदुक्तम् -

\*''मन्त्राद्युपप्छताक्षाणां यथा सृच्छकलाद्यः'' [प्र० वा० २।३५५] ईत्यादि ।
\*''[दूरे] यथा वा मरुषु महानल्पोऽपि भासते ।''[प्र०वा०२।३५६] ईत्यादि[२९६ख]

२० \*\*'अविभागोऽपि" [प्र०वा० २।३५४] इंत्यादि चेति । तत्राह-अतद्रूपपरावृत्तवस्तुगात्रं च तस्य स्थूलैकस्य तत्र प्रतिभासनात् । एतदुक्तं भवति-यदा परपरिकल्पि[त] तत्त्वं
तदवभासात् पूर्वं पश्चाद्वा प्रमाणतः सिद्धं भवति यथा गजादिप्रतिभासात् मूळ (मृच्छक) लादयः
तदा तत्त्रथा प्रतिभासत इति युक्तम् । न चैवम्, आबोधिमार्गे घहारात् (गं व्यवहारात्)
तस्यैव प्रतिभासनात् । तथापि तस्यैव प्रतिभासोपगमो (मे) न किञ्चित् स्वरूपेण प्रतिगतं
२५ स्यात् , कदाचित्तत्रापि अन्यस्य तथावभासकल्पनादिति ।

नतु अस्थृत्वापेक्षया स्थूलम् अनेकापेक्षया च एकः करुप्यते। न च अपेक्षया पारमार्थिका धर्मा भवन्तिः, अतिप्रसङ्गात्। न स्थूलस्यैकस्य प्रत्यक्षबुद्धौ प्रतिभासनम् अपि तु विकल्पे, तर्प्र ज्ञानपरमाण्वभासनमिति चेत् ; अत्राह-तद्साधारण इत्यादि। तस्य परकीयस्य असाधारणस्य सर्वतो व्यावृत्तस्य संवेदनाभ्युपगमे । किम् ? इत्याह-विकल्पस्यापि न केवलमध्यक्षस्य तदः

<sup>(</sup>१) विज्ञानाद्वैतवादिना । (२) नीकादेः । (३) 'अन्यथैवावभासन्ते तद्र्परहिता अपि' इति क्षेषः । (४) 'तथैवादर्शनात् तेषामनुपण्छुतचेतसाम्' इति पूर्वाद्धम् । (५) 'तुद्ध्यात्मा विपर्यासितदर्शनैः । प्राद्यप्राहकसंवित्तिभेदवानिव लक्ष्मते ।' इति शेषः । (६) प्रत्यक्षे ।

ङ्गीकरणं स्वपरासाधारणसंवेदनाङ्गीकरणम् अश्वक्यिनिषेधम् अङ्गीकरणस्य इच्छातोऽविशेषात् । स तथा सित संवेदनाद्वैताय साधनादिव्यवहाराय च दत्तो जलाञ्जिलः तस्य कल्पितसा-मान्यगोचरत्वादिति ।

अथ मतम्-विकल्पात् तत्प्रतिभासाभावात्र तदङ्गीकरणिमितिः तत्राह्-प्रतीत्य इत्यादि । विकल्पाऽिवकल्पयोः योऽयम् असाधारण (णं) प्रतीत्यभावः तस्य अविशेषात् । एवं सति ५ प्रत्यक्षबुद्धौ असाधारणप्रतीत्यभावे अ''यद्वभासते तज्ञ्ञानम्'' [२९७क] इत्यादौ अ''यद् यथावभासते'' इत्यादौ च धर्मिप्रभृति सर्वमसिद्धम् । तेत्र तत्प्रतीत्यभ्युपगमे विकल्पेऽपि स्वपरयोः तथाविधयोः प्रतीतिरिति । (प्रतीतिरिति न वेति)। प्रथमे; अनैकान्तिको हेर्तुः । परत्र; असिद्धः । एकस्य स्वपरयोरिव पूर्वापरयोरपि प्रहणमिवरुद्धमिति । ततः स्थितम्-तत्त्ववित्तया विना इत्यादि ।

ननु च सिद्धि (१)

"शब्देनाभ्यामनाक्षस्य (नाच्यापृताश्चस्य) बुद्धावप्रतिभासनात् । अर्थस्य तदुरुणाविय तदनिर्दिष्टस्य वेदकम् ॥" इति ।

तत्कथमुच्यते—'वक्त्यं वाग्गोचरं (वक्ति वागगोचरं) हेतुम्' इति 'योग्यः द्यान्दः [विकल्पो वा] सर्वेः सर्वेञ्च' इति वेति (चेति) चेत्; अत्राह—नच इत्यादि । १५ नच नैव प्रतिभासभेदमात्रम् । कासाम् ? बुद्धीनाम् एकविषयत्वेन विरुद्धम् एकविषयत्वेऽपि तन्मात्रस्य संभवात्, विशिष्टस्तु तद्भोदः तेन्न (तेन) विरुद्धक्षते इति मात्रशन्देन दर्शयित ।

तदेव सदृष्टान्तं दर्शयन्नाह-दूरासम्नादि इत्यादि ।

[ दृरासन्नादिसामग्रीपत्यक्षेकार्थसंविदाम् । प्रतिभासो यथा भिन्नः प्रत्यक्षेतस्योस्तथा ॥२४॥

चक्षुरादिज्ञानमेकत्र प्रतिभासभेदमनुभवद् यदीष्यते; प्रत्यक्षादीनां सामग्रीभेदात् प्रतिभासभेदेऽपि एकविषयत्वं कथन्न स्यात् ? विकल्पस्य अतिस्मिस्तद्ग्रहान्निर्विषयत्वं वदन् इतस्त्वम् असाधनाङ्गवचनात् । सम्बन्धस्य एकान्तेन अतत्त्वरूपत्वात् । यथादर्शनं च तत्त्वम् ; अन्यथा तत्त्वानुपपत्या अनेकान्तिसिद्धिः । कथम् ? तल्लक्षणसिद्धिरन्यान-पेक्षणमनन्तरं वक्ष्यामः ।]

दूरासञ्चशन्दौ भावप्रधानौ, तेन दूरत्वम् आसन्नत्वम् आदिर्यासाम् । आदिशब्देन दूरतरत्वआसन्नतरत्वादिपरिग्रहः, अथवा मन्दछोचनत्वादि[परि]महः, ता तथोक्तेः (तास्त-थोक्ताः) सामग्रयो यामां (यासां) ता अपि तथा ताश्च ताः प्रत्यक्षाश्च पुनरिपता एकार्थ-

२०

<sup>(</sup>१) असाधारणसंवेदनप्रतीत्यभावे । (२) प्रत्यक्षबुद्धौ । (३) विकक्षविषयस्य परमार्थत्वसिद्धेः । (४) श्लोकोऽयम् अपोइसिद्धौ (५० ६) 'यच्छाश्लम्' इति कृत्वा समुद्धतः । सन्मति० टी० ५० २६० ।

<sup>(</sup>५) प्रतिमासभेदः ।

www.jainelibrary.org

संविदश्च तासां प्रतिभासो यथा येन विशदेतरप्रकारेण भिन्नः प्रत्यक्षेतरयोः इन्द्रिय-शब्दज्ञानयोः तथा प्रतिभासो भिन्नः इत्यनुवर्तते ।

कारिकां विवृण्यन्नाह—'चक्षुरादि' इत्यादि । चक्षुरादिर्यस्य बाणादेः तस्य ज्ञानम् एकत्र बाह्ये प्रतिभासभेदं विशदेतरिनर्भासातिशयम् अनुभयद् यदीष्यते सौगतेन । कृतः ? ५ सामग्रीभेदात् । कथं न स्यात् स्यादेव । किम् ? इत्याह—एकविषयत्वम् । कासाम् ? [२९७ख] इत्याह—प्रत्यादि (प्रत्यक्षेत्यादि) । कस्मिन्नपि ? इत्याह—प्रतिभासभेदेऽपि । ततो निराकृतमेतत्— \*'यौ भिन्नप्रतिभासौ प्रत्ययौ न भावैक (तावैक)विषयौ यथा रूप्रसप्रत्ययौ, भिन्नप्रतिभासौ प्रत्ययौ । तथा \*'यौ एकविषयौ तौ न भिन्नप्रतिभासौ यथा सिन्निहिते नीले पुरुषद्वयस्य तैत्प्रत्ययौ, एकविषयौ न (च) परस्य प्रकृत अव्ययौ (प्रत्ययौ)।'' १० इति : कथम् ? एकविषयत्वेऽपि मन्देतरचक्षुषोः प्रत्ययप्रतिभासातिशयोपगमेन व्यभिचारात् ।

यस्त्वाह-प्रश्ना करः अ"तद्विषयस्य परं प्रति असिद्धेः तत्रापि अविश्वदनिर्भासस्य एकविषयत्वाभावाद् अन्यत्वा (था) तद्भावात् सामग्रीभेदात् तद्भावोऽखण्डैकविषयत्वेऽपि चक्षरादिबद्धीनां रूपादिप्रतिभासभेदः सामग्रीविशेषात इति स्यात्'' इति ; स न प्रेक्षा-वान् ; यतः अविशद्निभीसिनो विज्ञानाद् द्वंद्र (?) सौगतानामर्थे प्रवृत्त्यभावप्रसङ्गः । निह १५ निर्विषयतां जानन्तेव जातस्य त नः (?) प्रेक्षाकारी प्रवर्तते, सर्वत्र प्रमाणपरीक्षाभावप्रसङ्गात् । प्रवर्त्तमाने च अविसंवादभाग् न भवेत् । भवति च, लिप्यादौ तद्व्यवहारदर्शनात् । \* "ममैवं प्रतिभासोऽयम्" [प्र० वार्तिकाल० १।१] ³इत्याद्यनुमानाद् अविशदिनिर्भासा [त्] तत्र ते प्रवर्त्तन्ते न इन्द्रियमामाद् इति महती काहरुता ! पुनरिप अनुमाने अनवस्था । तन्न किञ्चिदे तत्। अथ स्वद्धश्णविषयत्वाद् विश्चदेतरेन्द्रियज्ञानयोः एकविषयत्वमस्तु न प्रत्यक्षपरोक्षयोः, ्२० <sup>\*</sup>अवस्तुसामान्यविषयत्वात् परोक्षस्येति ; तदेवा**इ – विकल्प** इत्यादि । <mark>अतस्मिन्न [स्व</mark>लक्षणे तद्रग्रहात ] स्वलक्षण [२९८ क] शहात् निर्विषयत्वम् इत्येवं वेदन् स (इत्येवं वदन् ) हतो निराकृतस्त्वं पूर्वमेवेति । कुतः ? इत्यत्राह-'असाधनाङ्ग' इत्यादि । एतदुक्तं भवति-यदा [अ] वस्तुसत्सामान्यविषयो विकल्पः तदा तत्प्रभवं वचनमपि तद्विषयमिति न परमार्थसाधनाङ्ग-विषयमिति तद्वचनात् निगृहीतेः अर्हन्त (न्) हतस्त्वम् इति । विकल्पस्य परम्परया स्वलक्षण-२५ प्रतिबन्धात् <sup>६</sup>तत्त्रभवस्य वचनस्थापि "तत्र स<sup>\*</sup> इति चेत् ; अत्राह-सम्बन्धस्य परस्पराविनाभाव-स्य एकान्तेन नियमेन [अतत्त्वरूपत्वात् ] अतत्त्वं तदवस्तुरूपत्वात् । परपरिकल्पितस्वलक्षणस्य क्रतिविद्सिद्धेः कथं तत्र साक्षादन्यथा वा कस्यचित् तत्त्वतः प्रति[बन्धो] भवेत् ? तदसिद्धो (द्धों) किं तत्त्वमिति चेत् ? अत्राह-तत्त्वम् इत्यादि । दर्शनानतिक्रमेण [यथा]दर्शनं च स्थूळादेः इति भावः । ततः किं जातम् ? इत्याह-अन्यथा इत्यादि । अन्यथा अन्येन अने-

<sup>(</sup>१) नीलप्रत्ययी । (२) पुरुषयोः । (३) प्रतिभास एवम्भूतो यः स न संस्थानवर्जितः । एव-सन्यत्र रष्ट्रत्वादनुमानं सथा च तत् ॥''-प्रश्वार्तिकारु० २।११। (४) अवस्तु यत् सामान्यं तद्विषयत्वात् । (५) अवस्तुविषयमिति । (६) विकल्पप्रभवस्य । (७) स्वलक्षणे । (८) सम्बन्धः । (९) स्वलक्षणे ।

कान्तसिद्धेरभावप्रकारेण तत्त्वस्य या अनुपपत्तिः तया अनेकान्तसिद्धिः । अत्र परः प्रच्छिति सूरिम् 'कथम्' इत्यादिना ? संपृष्ट (सः पृष्ट) आह—तल्लक्षण इत्यादि । तस्य हेतोः लक्षण-सिद्धिः अनन्तरं वक्ष्यमाणप्रस्तावः तत्र, अन्यस्य पक्षधर्मत्वादेः अनपेक्षणं वक्ष्यामः इति ।

तदेवं जल्पस्वरूपं निरूष्य अधुना सदिस <sup>3</sup>तदुपन्यासप्रयोजनं दर्शयत्राह-स्याद्गादेन इत्यादि ।

> [ स्याद्वादेन समस्तवस्तुविषयेणैकान्तवादेष्व-भिष्वस्तेष्वेकमुखीकृता मितमतां नैयायिकी होमुषी। तत्त्वार्थोभिनिवेदिानी निरुपमञ्चारित्रमासादय-न्त्यद्धाऽनन्तचतुष्टस्य महतो हेतुर्विनिश्चीयते॥२८॥]

स्यात् इति निपातः प्रशस्तार्थः । स्याद्वादेन च प्रशस्तजल्पेन । किंभूतेन ? समस्त- १० वस्तु विषयेण समस्तेन संपूर्णेन वस्तु विषयेण ताद्धिकेन (सामस्त्येन) वस्तु विषयो यस्य । किम् ? इत्याह—अभिध्वस्तेषु निराकृतेषु । केषु ? इत्याह—एकान्तवादेषु एकान्तसंबन्ध [२९८ख] कथाभेदेषु । बहुववनात् सकळकथाप्राप्तेः । तेषु सत्सु किम् ? इत्याह—एकमुखीकृता अन्यकथाभ्यो विनिवर्त्य प्रशस्तजल्पनियता कृता च (का ?) इत्याह—संसुखी (शेसुषी) । किंभूता ? नैयायिकी न्यायनियुक्ता । केषाम् ? इत्याह—मितमतां प्राज्ञानाम् । सा तथा १५ कृतः ? इत्याह—तत्त्व इत्यादि । तत्त्वार्थाभिनिवेशिन्येव न्याययुक्ता भवति । किं कुर्वाणा ? इत्याह—आसादयन्ती । किम् ? चारित्रम् वादिप्रतिवादिपक्षयोः माध्यस्थ्यम् , अनुपम-सुपमम् (निरुपमम् अनुपमम् ) द्वाद्भदिति (अद्धा झटिति) हेतुर्लिङ्गं विनिश्चीयते । सकळविप्रतिपत्तिमळविविक्ता(क्तं) व्यवस्थाप्यते । कस्य सम्बन्धि ? इत्याह—अनन्तच-तुष्ट्यस्य महत्त इति ।

ननु पावकादेरिप हेतुः विनिद्दचेतव्यः ; सत्यम् ; तथापि प्रधाने कृतो यत्नः <sup>अ</sup>अन्यत्रापि भवति । अत एव उच्यते महत्त इति ।

यदि वा प्रस्तोष्यमाणप्रस्तावपातिनकावृत्तमेतत् । 'अस्य एवं प्रवेशः । हेतुवद् अनुमेय-ज्ञानेऽपि विवादभावात् तद्पि विनिद्दवीयताम् ; इत्यत्राह्-स्याद्वादेन अनेकान्तशासनेन समस्त-वस्तुविषयिणा (विषयेण) \* ''उन्मिषितमपि अनेकान्तमन्तरेण न संभवति'' इति २५ वचनाद् एकान्तवादेषु सौगतादिसमयेषु अभिध्वस्तेषु एकमुखीकृता अनेकान्ताभिमु-खीकृता शेषं पूर्ववत् । अतः तस्य हेतुरेष विनिश्चीयते नातुमेयज्ञानमिति ।

ननु हेतुवत् तद्वाक्येऽपि विवादवृत्तेः "तद्गि परैरिव भवद्भिरिप किन्न विनिश्चीयते इति चेत् ? न ; अस्य अनन्तरं विचारितत्वात् । अत एव [२९९ क] परार्थानुमानावचनमिति ।

<sup>(</sup>१) बौद्धः । (२) जल्पोपन्यास । (३) गौणेऽपि । (४) वृत्तस्य । (५) हेतुवास्यमपि । ४७

मार्गप्रभावनायाः किं फलमिति वा शङ्क्यते स्याद्वादेन इत्यादि । नैयायिकी प्रमाण-प्रमेयन्यायनियुक्त दोमुषी सम्यग्झानम् इति यावत् । तस्त्वाधीभिनिवेदिानी तस्त्वाधी-भिक्षित्रंप्रयुक्ता निरूपमं चारित्रम् पापिकथानिष्टत्तिम् । आसादयन्ती झटित्यद्वा (त्यद्धा) अनन्तचतुष्ट्यस्य अनन्तज्ञानादेः महत्तो हेतुः कारणम् तत्पलेति (तत्तयेति) ५ विनिञ्चीयते ।

> इति र वि भ द्र पादोपजीवि अ न न्त वी र्य मु नि विरचितायां सि द्वि वि नि श्रय टी का यां जरूपसिद्धिः पञ्चमः प्रस्तावः।

<sup>(</sup>१) अनन्त्रज्ञानदर्शनसुखवीर्येळक्षणस्य ।

